



#### MALLEUS MALEFICARUM.

3315. Malleus Maleficarum, Maleficas et earum hæresim frameâ conterens, ex variis Auctoribus compilatus, et in quatuor Tomos iustè distributus, quorum duo priores vanas Dæmonum versutias, præstigiosas eorum delusiones [&c.]...complectuntur. Tertius praxim Exorcistarum . . . quartus verò Artem Doctrinalem, Benedictionalem, & Exorcismalem continent ... Ed. nouissima ... mendis expurgata . . . 4º. Lugd., sumpt. C. Bourgeat, 1669.

Vol. 1 and vol. 2 ('Mallei . . . tractatus aliquot

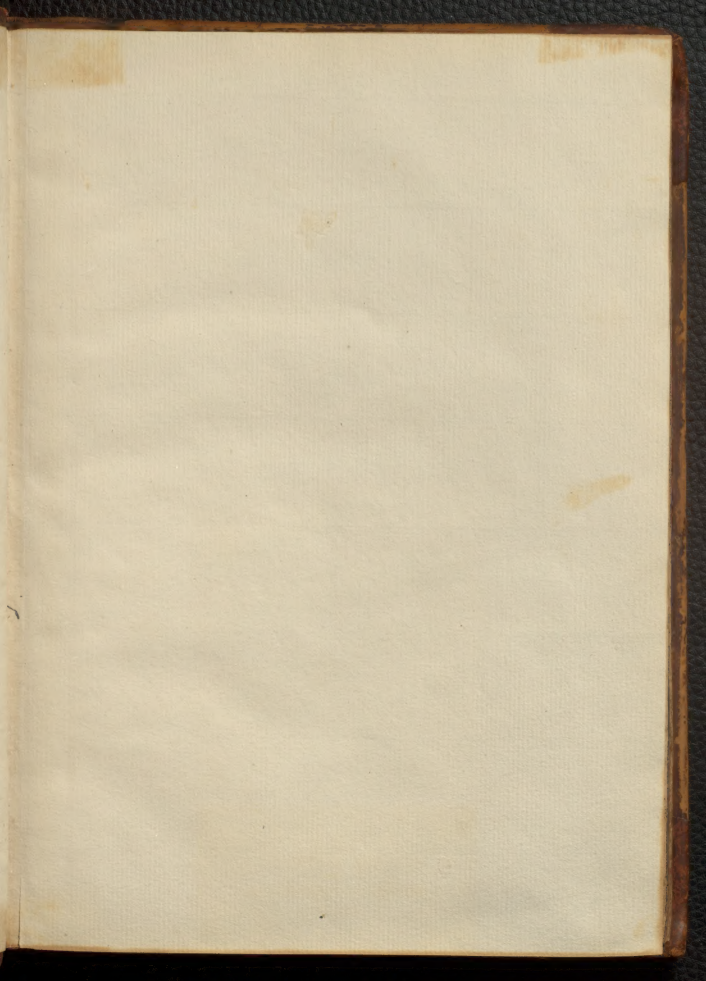
Vol. 1 and vol. 2 ('Mallei... tractatus anquot...', pts. 1 and 2, separately paged) only.

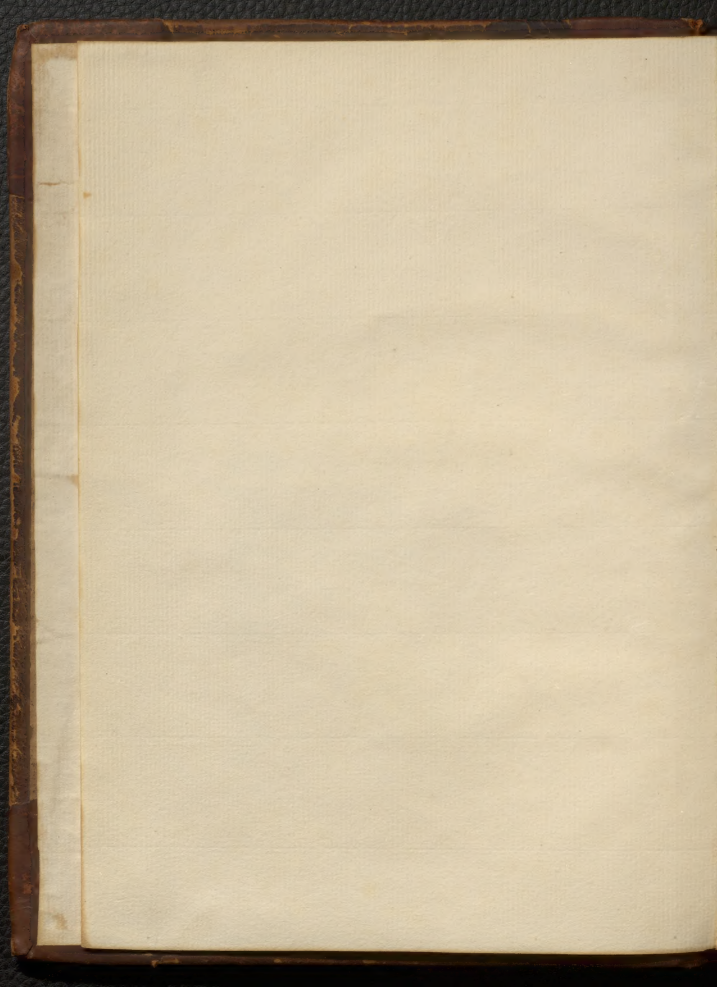
Brunet (iii, col. 443) describes this ed., "la plus complète de toutes", as consisting of "3 tom. en 2 vol."; but vol. 3 (with title 'Dæmonastix...') and vol. 4 (with title-page missing) are in the B. M.

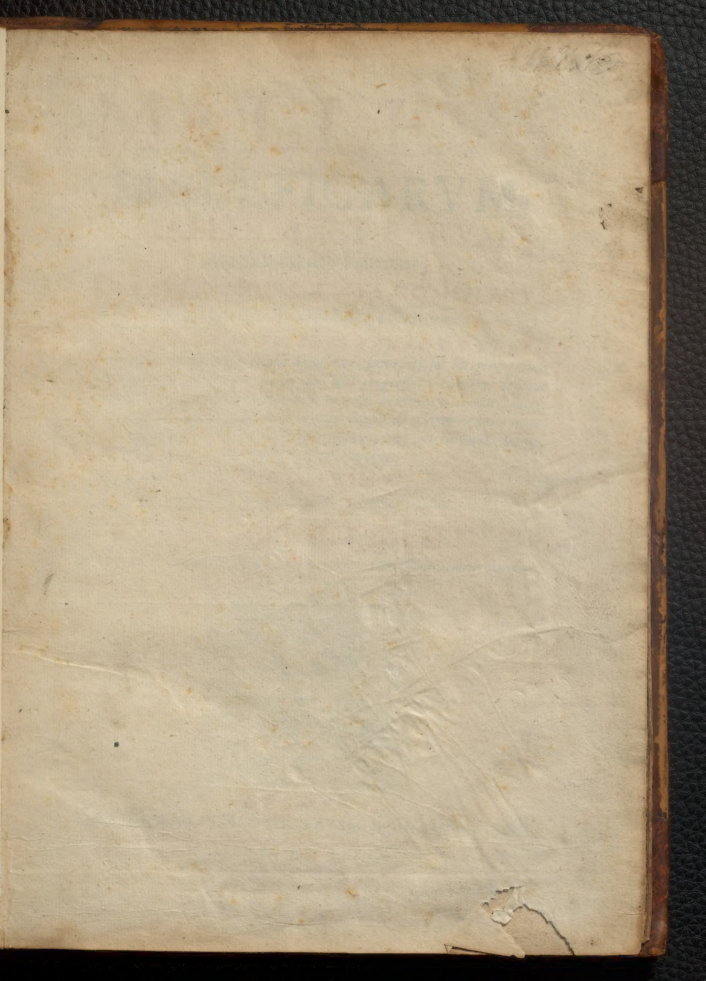
"The guide and hand-book of the witch-hunters" (Withington, in no. 6447, i, p. 201). Several undated eds. of the original 'Malleus', by the inquisitors Jakob Sprengel and Henricus Institoris, were issued before 1492, and it was

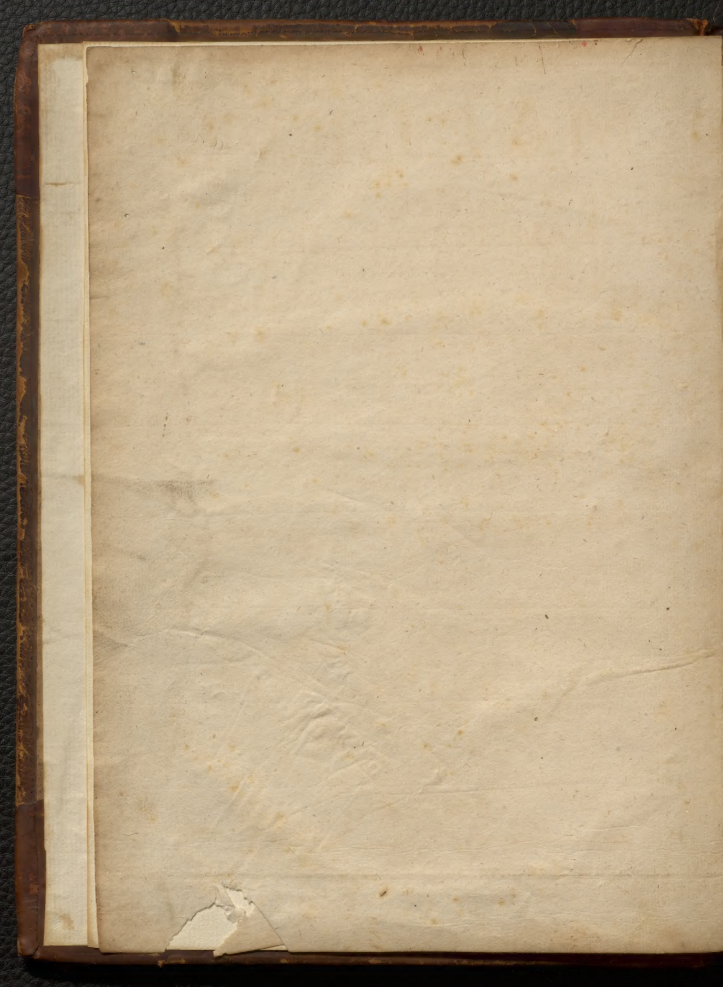
Institoris, were issued before 1492, and it was frequently reprinted with successive additions.

> FROM THE LIBRARY OF SIR WILLIAM OSLER, BART. OXFORD









Fran Jamieson Edin's

# MALLEVS

## MALEFICARVM,

MALEFICAS ET EARVM

hæresim frameå conterens,

#### EX VARIIS AVCTORIBVS COMPILATVS,

& in quatuor Tomos iuste distributus,

#### QVORVM DVO PRIORES VANAS DEMONVM

versutias, prastigiosas eorum delusiones, superstitiosas Strigimagarum caremonias, horrendos etiam cum illis congressus, exactam denique tam pestifera secta disquisitionem, & punitionem complectuntur. Tertius praxim Exorcistarum ad Damonum, & Strigimagarum maleficia de Christi sidelibus pellenda; Quartus verò Artem Dectrinalem, Benedictionalem, & Exorcismalem continent.

#### TOMVS PRIMVS.

Indices Auctorum, capitum, rerumque non desunt.

Editio nouissima, infinitis penè mendis expurgata; cuique accessit Fuga Damonum & Complementum artis exorcistica.

Vir sine mulier, in quibus Pythonicus, vel dininationis fuerit spiritus, morte moriatur; Leuitici cap. 10.



Sumptibus CLAVDII BOVRGEAT, sub signo Mercurij Galli.

M. D.C. LXIX.

#### AVCTORES PRIMI TOMI

Fr. Iacobi Sprengeri, & Fr. Henrici Institotis Inquisitorum hæreticæ prauitatis Malleus Malesicarum.
 Fr. Ioannis Nideri Theologiæ Profesoris Formicarium de Malesicis, & earum præstigiis ac deceptionibus.

#### ILLVSTRISS. ET REVERENDISS.

#### D. D. P. EVERARDO

## NITARD SVPREMO

IN HISPANIA INQUISITORI.

V M nouis & nobilioribus Typis hoc fanctissimum iuxta atque celeberrimum opus, ad operosam Sacræ Inquisitionis praxim perquam necessarium, mandari curauerim, diu mihi deliberandum non suit, cui potius nuncu-

pandum atque inscribendum esset; (Vir Illustrissime & Reuerendissime Pater) cum enim supremi, tota Hispania, in sancto illo Tribunali, Præsecti, seu Præsidis munere sapientissime sungaris, tui prosectò iuris est, & singulariter tibi descrendum, quidquid ad sacrum illud ministerium spectare videtur. Et verò si quid in ea praxi, vt vocant, quæ in hoc Libro explicatur & traditur copiosissime, si quid, inquam, recti & iusti, si quid artis & industriæ, si quid perspicaciæ & prudentiæ habemus, in ea prosectò viuendi agendíque ratione, quam sæliciter

inire visus es, iam tum ab initio, & sceliciùs huc vsque prosequeris, longè splendet illustrius, nobilius exprimitur, facilius & iucundius exequutioni mandatur;actiones tuæ priuatæ quasi publicæ leges censentur, & per te gesta præclarissime, publica omnium documenta: non aliis præceptis, seu regulis sacrum illud Tribunal indigeret, nisi tuis factis & dictis; cum tua dicta sint, verissima incredibilis sapientiæ & prudentiæ quâ mirifice polles, oracula, facta verò, germana consummatæ virtutis, quam omnes in te mirantur, exempla. His accedit profundissima rerum diuinarum scientia, nec non peritia humanarum, quâ certe plurimum vales; & hæc porrò ad plenum perfecti & numeris omnibus absoluti hominis cumulum, mirabili suauitate & religiosa modestia condiuntur. Hinc sane mirum cuiquam minime accidet, quod Rex Catholicus Philippus I V. optimæ recordationis te à secretioribus consiliis Reginæ tutrici esse voluerit, & publico moriens statuerit instrumento, & Regina ipsa supremi Inquisitoris præsecturam tibi contulerit: te probè illa haud dubie nouerat, quam scilicet sere à cunis tuæ curæ creditam ad Religionem & Christianæ vitæ normam instituisti, ad sanctissimos optimosque mores formasti, & tuis indesinenter huc vsque consiliis iuuisti. Sed hæc frustrà in priuata Epistola, quæ publica voce, tota passim Europa celebrantur. Per te igitur mihi liceat celeberrimi tui nominis splendorem nostris Typis accersere, mihique tui patrocinij fauorem impense deprecari. VALE, Lugduni Segouiorum. VIII. Cal. Octob.



## TABVLA

#### QVÆSTIONVM TOTIVS OPERIS.

PRIMÆ PARTIS.

Q.V. ÆST. I. CASS SSERERE Maleficas esse, an ita sit Catholicum, quòd eius oppositum pertinaciter desendere sit hærcticum. fol. 1

II. Quòd affectum maleficialem semper habet Dæmon cum Malefico concurrere, vel quòd aliter sine adminiculo alterius talem effectum possit producere.

III. An Catholicum sit assere quòd essectus per Incubos & Succubos Dæmones sic procurantur, quòd etiam veri homines in multiplicationem & originem Malesicorum per tales Dæmones procreantur.

IV. An Catholicum sit asserere quòd actus Incuborum & Succuborum Dæmonum, tantummodo infimis spiritibus conueniat. 25

V. An quoquo modo possit catholicè censeri, quòd origo & multiplicatio Malesicorum operum ex influentiis procedat corporum coelestium absque adminiculo Domonum, seu à substantiis separatis, vt sunt motores orbitum coelestium, seu etiam à malitia

hominum concurrente ad voces, & verba quæcunque stellarum.

VI. Quoad Maleficas cum Dæmonibus concurrentes.

Cur mulieres ampliùs inueniantur hac hæresi insectæ quam viri. ibid. Cuiusmodi etiam mulieres præ cæteris sunt inuolutæ, declaratur per quinque sequentes quæstiones.

VII. An maleficæ virtute Dæmonum mentes hominum ad odium, vel amorem inordinatum incitare valeant. 47. & de modo proponendi huiusmodi materias in fermonibus ad populum.

VIII. An generatiuam potentiam seu actum Venereum impedire, & malesicare possint. 54. Incidentalis quæstio, cui interdum actus ille impediatur respectu vnius, & non respectu alterius personæ.

IX. An præstigiosa illusione membra virilia, quasi sint à corporibus euulsa, auferre soleant, cum aliis difficultatibus annexis. 59

X. An homines in bestiales formas possint transmutare, cum alia incidentali quæstione.

XI. De obstetricibus Maleficis conceptus in vtero & extra diuer-

ã 3 simodè

#### INDEX OVÆSTIONVM.

| 1110000                                                   | 22 J 1 - O 14 V 1V1.                                                    |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| fimodè interimentibus. 68                                 | 2. De modo sacrilegæ professionis ea-                                   |
| XII. An Dininam permissionem in                           | rum, & de homagio Diabolo præ-                                          |
| operibus maleficare commen-                               | ftando. 104                                                             |
| dare ita sit Catholicum, quòd                             | 3. De modo, quo de loco ad locum                                        |
| eius oppositum scilicet illam re-                         | transferuntur.                                                          |
| darguere omnind sit hæreticum.                            | 4. De modo, quo se Incubis Dæmoni-                                      |
| ibid.                                                     | bus subisciunt.                                                         |
| XIII. Super duas diuinas permissio-                       | Qualiter ex iis multiplicentur.                                         |
| nes circa casum Diaboli, & pri-                           | An semper cum seminis decisione In-                                     |
| morum parentum, & quibus                                  | cubus Maleficam aggrediatur. 120                                        |
| cuncta Maleficarum opera iustè                            | An potiùs vno, quàm alio tempore aus                                    |
| permittuntur. 74                                          | loco.                                                                   |
| XIV. An præmissis non obstantibus                         | An visibiliter illas spurcitias agitent                                 |
| peccata Maleficorum grauiora                              | cum maiori vel minori venerea dele-                                     |
| fint peccatis malorum Angelo-                             | Chatione. 122                                                           |
| rum, & primorum parentum,                                 | An Incubi tantummodo mulieres ex                                        |
| & quod grauissimas mereantur                              | eorum spurcitiis procreatas aggre-                                      |
| pœnas, etiam in præsenti quæ-                             | diantur. ibid.                                                          |
| îtio. de materia tota prædicabi-                          | 5. De modo generali, quo per sacra-                                     |
| lis est.                                                  | menta Ecclesiæ malesicia exercen-                                       |
| X V. An propter peccata Malefica-                         | tur, & de sex modis quibus omnibus                                      |
| rum innoxij sæpè maleficentur,                            | creaturis (corporibus cœlestibus ex-                                    |
| & interdum propter peccata                                | ceptis) veras infirmitates, licèt non                                   |
| propria. 81                                               | veras fanitates, virtute naturali in-                                   |
| XVI. An hæresis Malesicarum omnes                         | ferre possint                                                           |
| alias superstitionis species ex-                          | ferre possumt.  6. De modo, quo vim generatiuam im-                     |
| cedat. 84                                                 | pedire folent. 126                                                      |
| XVII. Est declaratiua 14. grauitatem                      | 7. De modo, quo membra virilia au-                                      |
| criminis ad peecata quæcunque                             | ferre solent per operationis modos,                                     |
| Dæmone comparando. 87                                     | vt scias quæ tacta sunt in quæst.8.                                     |
| XVIII. Contra quinque argumenta                           | primæ partis potentiam faciendi                                         |
| Laicorum, quòd Deus non per-                              | PAR GOVE                                                                |
| mittat tantam potestatem Dia-                             | 8. De modo, quo homines in bestiales                                    |
| bolo, & Maleficis, & anne ctitur                          | formas transmutantur. 131                                               |
| hæc quæstio primum. 89                                    | 9. De modo, quo Dæmones intra cor-                                      |
| 1                                                         | pora, & capita fine læfione existunt,                                   |
| SECVNDÆ PARTIS.                                           | dum proficioles apprentus and                                           |
|                                                           | dum præstigiosas operantur trans-<br>mutationes.                        |
| QV ÆST. I. A N quis possit per bo-<br>nos Angelos ita be- |                                                                         |
| nos Angelos ita he-                                       | 10. De modo, quo Dæmones per Ma-<br>leficarum operationes substantiali- |
| neficiari, quòd à Maleficis &                             |                                                                         |
| Dæmonibus non possit malesi-                              |                                                                         |
| ciari, & continet 16.cap. 92                              | 14. De modo quo omne genus infir-                                       |
| Primum cap de diuerlis mediis, quibus                     | mitatis in generali inferre possunt.                                    |
| Dæmones ad augmentum illius per-                          | 12. De modo in speciali, quo homi-                                      |
| noise of alliciunt per Maleficas inno-                    | nibus oraniores infirmitation :                                         |
| xias & honestas puellas. 101                              | nibus grauiores infirmitates infe-                                      |
|                                                           |                                                                         |

runt.

148 13. De

#### INDEX QVÆSTIONVM.

X V. Da

ad quæstiones, & quomodo pri-

ma die sit quæstionanda & an

possit conservationem vitæ com-

promittere.

| 13. De modo, quo obstetrices Malesi-<br>cæ præ omnibus aliis maiora damna | ad inchoandum processum sidei contra Malesicos. 222                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| inferunt, dum infantes, aut interi-                                       | II. De numero testium. 225                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| mendo, aut execrando Dæmonibus                                            | III. Vtrum Iudex possit compellere                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| offerunt.                                                                 | testes ad iurandum de dicenda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14. De modo, quo Maleficæ iumentis                                        | veritate in cauta fidei & quoties                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| varia nocumenta inferunt. 156                                             | possiti examinati. 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| pestates concitare, ac fulgura fulmi-                                     | IV. De conditionibus testium. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                           | V. An inimici capitales ad testificana<br>dum admittantur. 227                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| nare solent. 159 16. De tribus modis, quibus viri, &                      | VI. De continuatione processus &c                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| non mulieres maleficiis afficiuntur.                                      | qualiter testes sint citandi & in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 162                                                                       | terrogandi.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| II. Vtrùm sit licitum malesicia aut                                       | terrogandi. 228 Interrogatoria super testes. 229                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| per alia, aut per illicita tollere,                                       | Interrogatoria generalia super Malefi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| & continet 8.cap. 169                                                     | cum, aut Maleficam. ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Primum caput de remedio Ecclesiastico                                     | Interrogatoria particularia super eos-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| contra Incubos & Succubos Dæ-                                             | dem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| mones.  2. De remediis pro his, qui circa vim                             | VII. Varia declarans super præmissa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                           | interrogatoria, & responsiones                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| generatiuam maleficiantur. 181                                            | negatiuas: & an delata fit incar-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 3. De remediis contra maleficiatos su-                                    | ceranda, & quando pro mani-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| peramorem vel odium inordinatum.                                          | festè deprehensa in hæresi Ma-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 184                                                                       | leficarum fit habenda. 231                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 4. De remediis, cum præstigiosa arte membra virilia auferuntur, & cum     | VIII. De modo capiendi & incarce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| homines in bestiales formas trans-                                        | IX. An deponentium nomina sint ei                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| mutantur. 187                                                             | post captioné manifestada. 234                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 5. De remediis contra obsessos ex ma-                                     | X. Qualiter defensiones fint conce-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| leficio. 189                                                              | dendæ cum deputatione Aduo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 6. De Exorcismis Ecclesiæ contra quas-                                    | cati. 236                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| cunque infirmitates à Maleficis illa-                                     | XI. Quid faciet Aduocatus cum sibi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| tas & de modo exorcisandi. 193                                            | nomina testium non publicen-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 7. De remediis contra grandines, & ful-                                   | tur. 237                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| mina & pro iumentis maleficiatis.                                         | A 11. Qualiter inimicitia capitalis, in-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 203                                                                       | ter delatum & testes inuesti-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 8. De remediis contra qualdam occul-                                      | ganda. 239<br>XIII. De his quæ habet Iudex aduer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tas Dæmonum infestationes, & pro                                          | XIII. De his quæ habet Iudex aduer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| illis qui se Dæmonibus, intuitu ali-                                      | tere, ante locum carceris & tor-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| cuius commodi temporalis totaliter deuouissent.                           | turæ, & ne sit facilis ad expo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| deuouifient. 208                                                          | nendum Maleficam tormentis<br>torturæ, propter maleficium ta-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| TERTIA PARTIS.                                                            | minuminumin — —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                           | X I V. De modo sententiandi delatam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                           | The state of the s |

Væstio generalis & introductoria,

I. Quis sit modus competens Iudici

rum Iudex.

quis sit competens Malesica-

#### INDEX QVÆSTIONVM.

| XV. De continuatione tormentorum                         | XXIV. De modo sententiandi vehe-                                   |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| & fignis: quibus Malefica co-                            | menter suspectam. 266                                              |
| gnoscitur, quomodo sit abra-                             | X X V. De modo sententiandi delatum                                |
| denda & de variis cautelis super                         | violenter suspectum. 269                                           |
| maleficium taciturnitatis. 245                           | XXVI. De modo sententiandi debitè                                  |
| XVI. De tempore & secundo modo                           | suspectum, & dissamatum.                                           |
| interrogandi, atque de cautelis                          | 272                                                                |
| extremis à Iudice observandis.                           | X X V I I. De modo sententiandi con-                               |
| 249                                                      | fitentem hæresim, sed pæniten-                                     |
| Qualiter processus aduersus hæresim                      | tem,& non relapsam. 275                                            |
| Maleficarum sit per debitam senten-                      | XXVIII. Qualiter sententianda sit                                  |
| tiam congruo fine terminandus.                           | relapsa probabiliter, sed pœni-                                    |
| 2 5 1                                                    |                                                                    |
| XVII. Super purgationem vulgarem,                        | XXIX. De sententia inferenda con-                                  |
| & præcipuè super examen can-                             | fesse, sed imponitenti non ta-                                     |
| dentis ferri, ad quod Maleficæ                           | men relaplæ. 280                                                   |
| appellant. 252                                           | XXX. Super hæresim confessam &                                     |
| XVIII. De his, quæ Iudex observare                       | relapsam & impoenitentem. 281                                      |
| debet, tam in sententia interlo-                         | XXX I. Super convictum & depre-                                    |
| cutoria, quam diffinitiua. 254                           | hensum omniatamen negantem.                                        |
| XIX. Quot modis Iudex possit dela-                       |                                                                    |
| tum habere suspectum, & super                            | VVVII Simor considerate (ad fugi                                   |
| quibus sententiam ferre possit.                          | XXXII. Super conuictum, sed fugi-<br>tiuum vel se contumaciter ab- |
| 2 5 s                                                    |                                                                    |
| XX. Quomodo sit sententia ferenda                        | fentantem. 286                                                     |
| super personam totaliter immu-                           | X X X I I I. Super delatam ab alia Ma-                             |
|                                                          | le fica incinerata, vel incineran-                                 |
| XXI. De secundo modo sententiandi                        | da, qualiter sit sententiandum.                                    |
| delatum, sed diffamatum tan-                             | 289                                                                |
|                                                          | X X X I V. Demodo sententiandi Ma-                                 |
| XXII. Super tertium modum senten-                        | leficam maleficia tollentem, &                                     |
| tiandi differentum 8                                     | fuper Maleficas obstetrices &                                      |
| tiandi diffanatum, & quaftio-                            | Maleficos sagittarios. 293                                         |
| nibus exponendum. 263<br>XXIII. Super quartum modum fen- | XXXV. & VLT. Super modos fen-                                      |
| tentiandi (ulas demote la la co                          | tentiandi Maleficos quoscunque                                     |
| tentiandi suspectam de hæresi                            | friuolè, aut etiam iustè appellan-                                 |

265

tes.

leuiter.

297





### PRIMA PARS

# MALLEI

MALEFICARVM,

TRIA CONTINENS,

### QVÆ AD MALEFICIVM

CONCVRRVNT: VT SVNT, Dæmon, maleficus, & diuina permissio.

OVÆSTIO PRIMA.

An Maleficium sit?



TRVM afferere maleficos esse, sit adeò catholicum, quòd eius oppositum pertinaciter asserere omnino sit hæreticum? Et

arguitur quòd non sit catholicum quicquam de his asserere 26. quast. 5. Episcopi. Qui credit posse sieri, aliquam creaturam aut in melius deteriusve transmutari, aut in aliam speciem, vel similitudinem transformari, quàm ab ipso omnium creatore, pagano & infideli deterior est. Talia autem referuntur sieri à maleficis, ideò talia asserere non est Mall. Malefic. Tom. I.

catholicum, sed hæreticum. Prætered nullus effectus maleficialis est in mundo. Probatur. Quia si esset, operatione dæmonum fieret. Sed asserere quod dæmones possunt corporales transmutationes aut impedire, aut esticere, non videtur catholicum, quia sic perimere possent totum mundum. Prætered omnis alteratio corporalis, putà circa infirmitates aut sanitates procreandas reducitur in moto-localem. Patet ex 7. Physic. Quorumcumque est morus cali, Sed dæmones motum cæli variare non posfunt. Dionys. in epistol. ad Policarpum. Quia hoc solius Dei est. Ergo videtur quod nullam transmutationem ad minus veram in corporibus causare possint: quòd necesse sit huiusmodi transmutationes in aliquam causam occultè redu-

cere. Præterea sicut opus Dei est fortius quàm opus diaboli, ita & eius factura. Sed maleficium si esset in mundo, esset vtique opus diaboli contra facturam Dei: ergo sicut illicitum est asserere facturam superstitiosam diaboli excedere opus Dei, ita illicitum est credere, vt creaturæ & opera Dei in hominibus, & iumentis valeant vitiari ex operibus diaboli. Prætereà id quod subiacet virtuti corporali, non habet virtutem imprimendi in corpora, sed dæmones subduntur virtutibus stellarum, quòd patet ex eo, quod certi incantatores constellationes determinatas ad inuocandum dæmones observant: ergo non habent virtutem imprimendi aliquid in corpora,& sic multo minus maleficæ. Item dæmones non operantur nisi per artem. Sed ars non potest dare veram formam. Vnde in cap. de Mineris. dicitur : Sciant auctores Alchimiæ species transmutari non posse, ergo & dæmones per artem operantes veras qualitates fanitatis aut infirmitatis inducere non poslunt, sed si verè sunt, habent aliquam aliam causam occultam absque opere Dæmonum & maleficorum. Sed contra in Decret. 33. quast. r. Si per sortiarias maleficas artes nonnunquam occulto iusto Dei iudicio permittente, & diabolo præparante,&c. Loquitur de impedimento maleficiali quoad actus coniugales tria concurrere: scilicet maleficam, diabolum & Dei permissionem. Prætereà fortius agere potest in id quod est minus forte. Sed virtus dæmonis est fortior virtute corporali Iob. 40. Non est potestas super terram quæ ei valeat comparari, qui creatus est vt neminem timeret. Responsio. Hic impugnandi funt tres errores hæreticales quibus reprobatis veritas patebit: Nam quidam iuxta doctrinam. S. Thomæ in 4. distinct. 24. vbi tractat de impedimento maleficiali, conati funt afferere maleficium nihil esse in mundo, nisi in opipione hominum qui naturales effectus

quorum essentiæ sunt occultæ, malesiciis imputabant. Alij, qui maleficos concedut, sed ad maleficiales effectus illos tantummodo imaginari, & phantasticè concurrere, asserunt. Tertij qui effectus maleficiales omnino dicunt esse phantasticos & imaginarios, licet dæmon cum malefica realiter concurrat. Horum errores sic declarantur & reprobantur. Nam primò omnino de hæresi notantur per doctores in 4. Prafata distinctione, præcipuè per S. Thomam in 3. art. & in corpore quast. dicens illam opinionem esse omnino contra auctoritares sanctorum, & procedere ex radice infidelitatis. Quia auctoritas Scripturæ sacræ dicit quod dæmones habent potestatem supra corporalia & supra imaginationem hominum, quando à Deo permittuntur, vt ex multis Scripturæ sacræ locis notatur. Ideò illi, qui dicunt maleficium nihil esse in mundo, nisi in existimatione hominum, etiam non credunt esse dæmones, nisi in existimatione vulgi, tantum vt errores, quos homo sibi ipse facit, ex sua æstimatione imputet dæmoni. Et quòd etiam ex imaginatione vehementi aliquæ figuræ apparent in sensu tales quales homo cogitat, quòd & tunc creduntur dæmones videri, vel etiam malefici. Et quum hæc vera fides repudiat, per quam angelos de cœlo cecidisse, & dæmones esse credimus ideò & fatemur ipsos ex subtilitate naturæ sux multa posse, que nos non possumus. Et illi qui eos ad talia inducunt, facienda, malefici vocantur, hæc ibi. Quia verò infidelitas in baptizato, hæresis nominatur; ideò tales de hæresi reprehenduntur. Alij duo errores dæmones & eorum naturalem potentiam non negantes, sed inter se quoad effectum maleficialem & ipsam maleficam dissidentes in quantum vnus concedit maleficam realiter cooperari ad effectum, non tamen verum, sed phantasticum. Alter verò per contrarium effectum rea-

3

lem in læso concedens, sed malesicam phantastice putat cooperari. Fundamentum errorum ex duobus locis canon. qui habentur 26. quast. s. Episcopi sumpserunt, vbi primò reprehenduntur mulieres, quæ credunt se cum Diana, vel Herodiade nocturnis horis equitare. Inspiciatur ibi canon. Et quia sæpè phantasticè & imaginariè talia solummodò fiunt, ideò & illi errantes, de omnibus aliis effectibus ita fieri iudicant. Secundò quia ibi continetur quòd qui credit vel asserit posse sieri aliquam creaturam, aut in melius deteriusve immutari aut transformari in aliam speciem, vel similitudinem quàm à Deo omnium creatore, infidelis est, & pagano deterior. Vnde propter hoc, quòd ibi dicitur, deteriusve immutari, dicunt illum effectum non esse realem in maleficiato, sed tanrummodò phantasticum. Sed quod hi errores hærefim sapiant, & contra sanum intellectum Canonis militantsoftenditur primò tam per legem diuinam quàm etiam Ecclesiasticam & Ciuilem, & hoc in generali, demum in speciali verba Canon. exprimendo, licèt etiam in sequenti quæstione clariùs hoc deducatur.Nam lex diuina in plerisque locis præcipit, maleficas non solum esse vitandas, sed etiam occidendas cuiusmodi pænas non imponerer si non veraciter & ad reales effectus & læsiones cum dæmonibus concurrerent. Mors enim corporaliter non infligitur fine corporali & graui peccato, sed aliud de morte animæ quæ ex phantastica illusione seu etiam tentatione oritipotest. Hæc est sententia S. Thomæ in 2. distinct. 7. in questione. An vti auxilio dæmonum sit malum.Nam Deuter. 18. præcipitur omnes maleficos & incantatores interfici. Leuitici etiam 19. dicitur, Anima quæ declinauerit ad Magos & ad Ariolos & fornicata fuerit in eis, ponam faciem meam contra eam & interficiam cam de medio populi mei. Et iterum 20. Vir vel mulier in quibus py-

thonicus vel diuinus spiritus suerit, moriatur, & lapidibus obruent cos. Er dicuntur pythones in quibus dæmon operatur miros effectus. Præterea propter hoc peccatum Ochozias infirmus mortuus fuit. 4. Regum 1. & Saul. 2. Paralipo. 10. Diuinorum denique eloquiorum tractarores quid aliud in eorum scriptis dicunt 2. distinct. 7. & 8. cum tradiderunt de potestate dæmonum & magicis artibus? Eorum scripta inspiciantur & cuiuscunque doctoris super 2. libr. sent. inuenies, nullo discrepante, magos & maleficos virtute dæmonum permittente Deo, miros effectus non phantasticos posse producere. Taceo de variis aliis locis, in quibus Sanchus Thomas diffusè de huiusmodi operibus pertractar, vt in Summa contra genti. lib. 3. cap. 1. & 2. in prima parte. quest. 114. argum. 4. Et in secunda secunda. quast. 92. & 93. Inspiciantur denique postillatores & glossatores de Magis Pharaonis. Exod.7.Inspiciantur & Dicta Augustini 18. de Cinitate Dei, cap. 17. Et in 2. de doctrina Christiana. Similiter aliorum doctorum quibus omnibus contradicere valde absurdum est, nec à vitio hæresis excusari potest. Immò in iure hæreticus censerur quicunque errat in expositione sacræ Scripturæ, 24. quest. I. haresis. Et quicunque aliter sensit de his quæ sidem concernunt, quam Romana tenet Eccleha eod.c.& q.Hæc est fides : quod denique contra sanun intellectum Canonis militent ostenditur per legem Ecclesiasticam. Nam & Canones & Doctores super cap. Si per sortiarias & maleficae artes.24.quast.1.& extra de frigidis & man leficiatis, quid aliud portendunt nisi de maleficiali impedimento circa actus coniugales declarare, quomodo dirimit contractum aut contrahendu matrimonium. Dicut enim ficut S. Th.in 4. whi sup-quod si-maleficiú superueniat matrimonio ante carnalem copulam tune si est perpetuum impedit & dirimit matrimonium cou-2 .. tractum,

tractum, cuiusmodi sententia non daretur super illusorium & phantasticum effectum, vt de se patet. Videatur Hostien. in summa copiosa similiter Gotfrid. & Raymund.qui etiam nullibi leguntur dubitasse, an talis effectus posser censeri imaginarius & non realis: sed hoc tanquam per se notum relinquebant, & quomodo posser censeri perpetuus vel temporalis declarant, si post triennium duraret, néc dubitabant an imaginariè per maleficam seu illusoriè intromitteretur. Sed quod verè & realiter potest talis defectus procurari virtute dæmonis propter pactum cum eo initum, vel etiam per ipsum dæmonem absque malefica, licèt hoc rarissimè fiat in Ecclesia, vbi sacramentum Matrimonij meritorium existit: sed quòd inter insideles hoc contingat, hoc est, quia iusto titulo illos possidere se cernit, vt Petrus de Palude in suo quarto recitat, de sponso qui desponsauerat idolum: & nihilominùs contraxerat cum quadam iuuencula, quam tamen cognoscere non potuit propter Diabolum, qui semper se in corpore assumpto interposuerat, cum tamen in Ecclesia Diabolus conatur potiùs per maleficas propter suum lucrum in perditionem animarum tales effectus intromittere, & qualiter hoc facere potest, & quibus mediis, inferius declarabitut, vbi de septem modis nocendi hominibus per consimiles effectus tractabitur. Ex aliis etiam quæstionibus quas Theologi & Canonistæ circa hanc materiam mouent, hoc idem patet, discutientes quomodo possit tolli, & an licitum fit per aliud maleficium tollere, & quid, si malefica mortua sit, per quam maleficium est immissum: de quo casu Gotfrid. in sua summa mentionem facit, de quibus in quæstionibus tertiæ partis patebit. Cur denique tam diligenter Canonistæ varias pænas promulgassent, distinguendo de occulto & manifesto peccato maleficorum, seu potius diuinatorum, cum no-

xia superstitio varias habeat species, vt si notorium sit, Eucharistia denegetur. Si occultum, pænitentiam 40. dierum, de consecr. distinct. 2. pro diacon. Item si Clericus, quòd deponendus & in Monasterium detrudendus. Si laïcus excommunicandus. 26. qu.s. Non oportet. Item quòd tales infames debeant censeri, & qui ad eos concurrunt, immò nec ad accusationem debent admitti. 2. quast. 8. Quisquis nec, sed per legem Ciuilem hoc idem ostenditur. Nam Azo. in Summa super 9. lib. Codicis. rubrica de Maleficis ad Corneliam, de sicariis & homicid. dicit: Sciendum, quòd omnes illi, quos vulgus maleficos vocat, & qui dicunt le scire aliquam artem diuinandi, patiuntur capitalem pœnam, vt l. Nemo. Cod. de Maleficis. Item inferunt poenam l. Culpa, & l. Nullus. Hæ enim leges his verbis vtuntur, Nemini permittitur diuinare, alioquin supplicio capitis ferietur, gladio vltore prostratus. Et subdit: Sunt & alij qui arte magica vitæ innocentum insidiantur, animos mulierum ad libidinem flectunt, & hi bestiis subiiciuntur. vt eod. Cod.l. Multi. Decernunt etiam leges, quòd ad eorum accusationem quilibet admittatur, ficut & Canon. in cap. In fauorem fidei. l.6. de Hare. vnde subditur ibidem. Ad hanc accusationem quilibet admittitur quasi in crimine læsæ Majestatis: Ipsam enim propemodum pulsant majestatem Diuinam. Item quòd qualtionibus ad interrogandum subiiciátur. Subdit:Et quilibet nulla dignitate obstante quæstioni subiicitur: etiam qui conuincitur, vel si denegat facinus suum, fit eculeo deditus, vngulisque sulcantibus latera, perferat pænas dignas suo facinore, vt eod. Cod. l. Et si excepta. Nota quòd olim duplici pæna tales plectebantur capite & vngulis, ad dilacerationem corporis seu ad denorandum bestiis obiiciendo. Iam autem cremantur fortè propter fæmineum sexum. Item prohibent participationem. Vnde subditur. Sed

Sed nec permittuntur tales ad limen alterius accedere, alioquin concremantur: nec aliquis debet eos suscipere vel confulere: alioquin deportantur in infulam, & omnia bona publicantur. Hîc notatur pæna exilij cum amissione omnium bonorum qui tales consulunt aut suscipiunt. Has pænas vbi prædicatores populis, & rectoribus terrarum publicant, plus aduersus maleficas, quam ex aliis scripturarum allegationibus marcescunt. Prætereà & per leges commendantur qui corum maleficiis obstant. Vide vbi Suprà, l. Eorum. Alij autem, qui faciunt id ne labores hominum ventorum grandinisque lapidatione sternantur, non pæna, sed præmio digni sunt. Qualiter autem sit licitum talia impedire inferiùs patebit, vt priùs tactum est. Omnia autem hæc negare aut friuolè illis resistere, quomodo potest scrupulo hæreticæ prauitatis carere, iudicet vnusquisque, nisi fortassis cum ignorantia excusabit: sed vtrùm huiulmodi ignorantia excuset, statim inferiùs patebit. Concludendum igitur ex omnibus præmissis Catholicam & verissimam affertionem, quòd malefici sunt, qui dæmonum auxilio propter pactum cum eis initum, maleficiales reales effectus, permittente Deo, procurare possunt, non excludendo quin & præstigiosos effectus & phantasticos ctiam per media præstigiosa producere valeant. Sed quia præsens speculatio super maleficiales effectus versatur, qui plurimum ab aliis differunt : ideò per hoc nihil ad propositum, cum tales potiùs sortilegi vel incantatores dicantur, quam malefici. Demum quia fundamentum sui erroris capiunt ex verbis Can. præcipuè duo vltimi errores, non loquendo de primo qui seipsum condemnat, dum nimium contra veritatem scripturæ exorbitat. Ideò ad sanum intellectum Canonis est procedendum. Et primò contra primum errorem dicentis medium esse phantasticum, sed extrema

esse realia. Vbi notandum, quòd quatuordecim funt species capitales in genere superstitionis, quas recitare breuitatis causa non expedit : quia clarè recitantur ab Isidoro, 8. Etymolog. Et secunda secunda, per sanctum Thomam quast. 92. Tum etiam quia inferius, vbi de grauitate huius hæresis tractabitur, de ipsis mentio erit, & hoc quastione vlt. huius prime partis. Et species sub qua huiusmodi mulieres continentur, vocatur species pythonum, in quibus dæmon vel loquitur vel mira operatur. Et est sæpiùs prima in ordine. Species autem quâ malefici continentur vocatur species maleficiorum. Et quia inter se plurimum distant, nec oportet quod qui in vna specie laborat, quòd etiam sub aliis comprehendatur. Ideò ficut Canon de illis mulierculis mentionem facit & non de maleficis; ita falsè Canonem interpretatur, qui huiusmodi imaginarias deductiones corporum ad totum genus supersticionis per omnes species eius reducere vult, vt sic illæ mulieres imaginariè solum, ita & omnes maleficè transferantur: & perampliùs Canonem falsificat qui ex illo arguere vellet maleficam solummodò imaginariè ad effectum maleficialem ægritudinis vel morbi concurrere. Prætered tales sic errantes perampliùs reprehenduntur dum extrema concedunt realia,scilicet dæmonem operantem, & effectum morbi realem, medium autem instrumenti, scilicet personam maleficam, dicunt phantastice concurrere, cum tamen medium semper naturam participer extremorum. Nec valet, si dicatur, quòd etiam phantasia sit quid reale, quia sicut phantasia vt talis, nil potest esticere nec concurrere ad dæmonis. operationem nisi per pactum initum cum dæmone, in quo pacto malefica se totam obsulit & astrinxit Diabolo verè & realiter & non phantastice aut imaginarie solum: ita etiam oportet quòd cooperetur Diabolo verè corporaliter. Nam & ad hoc funt omnia maleficiorum opera, vbi semper aut per visum aut per locutionem alicuius malefici instrumenti repositi sub limine domus operatione fua maleficia exercent, prove in sequenti quæstione patebit. Prætered si quis verba Canonis diligenter inspexeritsconsiderabit quatuor quæ Prædicatores, & Sacerdotes per Ecclesias sibi commissas omni cum instantia populo prædicare debent, scilicet, quòd extra vnum Deum nemo arbitretur aliquid esse numinis vel diuinitatis. Secundò, quòd cum Diana vel Herodiade equitare, est cum Diabolo (qui se ita fingit & nominat) transmeare. Tertiò, quòd talis equitatura fit tunc phantastica quando Diabolus mentem per infidelitatem sibi subiectam agitat taliter vt ea quæ solo spiritu fiunt, corporaliter fieri credatur. Quartò, quod tali domino habeant in omnibus obedire. Vnde ad maleficiales actus hæc verba extendere est absurdum, cum sint diuersæ species. An autem malesici etiam localiter transferantur in fua specie superstitionis, vel solum imaginarie sicut Pythones, tractabitur de illo in cap. 2. Partis cap. 3. Quod vtroque modo. Et sic secundus error cum primo eliditur quod ad fundamentum & sanum intellectum Canonis. Tertius insuper, qui exverbis Canonis effectum maleficialem afferit phantasticum ex verbis Canonis etiam eliditur: nam in eo, quod dicit, qui credit posse fieri aliquam creaturam aut in melius deteriusve transmutari, aut in aliam speciem vel similitudinem transformari, quam ab ipio omnium creatore,&c. Infideli deterior est. Hæ tres partes si nudè intelligantur, funt contra processim Scripturæ & determinationem Doctorum. Nam posse fieri aliquas creaturas à maleficis, vipote vera animalia imperfecta, inspiciatur sequens Canon. Nec mirum post allegatum Canon. Episcopi, quod Augustinus determinat de Magis Pharaonis, qui virgas in serpentes verterunt, inspiciatur Gloss. super illud Exod. 7. Vocanit Pharas Sapientes. Inspiciatur & alia Glossa Strab. Quòd Dæmones discurrent per mundum, quando per incantationem malefici per eos aliquid efficere conantur & colligunt diuersa semina & ex eorum adaptatione possunt corrumpere diuersas species. Inspiciatur & Albertus in l. De Animalib. Inspiciatur & S. Thom. 1. parte. qu. 114. artic. 4. Quorum dicta breuitatis causå omittuntur. Solum hoc, superest vt intelligatur ibi Fieri, pro Creari: fecundum etiam, quòd in melius deteriusve valeat transmutari, intelligatur solummodo à Deo auctoritate, & ad corruptionem seu etiam punitionem : sæpiùs tamen ista ministerio Dæmonum exercentur: & sicut de primo dicitur: Dominus percutit & ipse medetur, & ego occidam & ego viuere faciam. Ita de secundo dicitur fieri immissionem per Angelos malos, vt supra tactum est. In præfato denique cap. Nec mirum. Inspiciantur verba August. quæ dicunt maleficos & eorum operationes hominibus interdum non solum infirmitatem, sed ctiam mortem inferre. Tertium etiam sanè intelligere expedit, cum moderni malefici sæpiùs opere Dæmonum transformantur in lupos & alias bestias. Sed Canon loquitur de reali transformatione essentiali, & non de præstigiosa, quæ sæpius sit, de qua etiam August. 18. De Cinitate Dei cap. 17. Multa refert, vt de famolissima Maga Circe, & de sociis Diomedis & de patre Præstantij De qua materia in Capitulis secunda partis parebit, & an semper sint præsentes vel absentes malefici,& an illam formam Diabolus assumat vel ipse homo per se videatur talis, Capitul. 6. & 7.

An siz haresis malesicos assercies

SEd quia secunda pars quastionis dixit, quòd his appositum asserce pertinaciter

tinaciter fit hæreticum, quæritur, an tales debeant haberi, tanquam manifestè deprehensi in hæretica prauitate, vel solum vt de hæresi vehementer suspecti: Et videtur, quòd primo modo; nam Bernardus in Gloff. Ordinaria, in cap. Ad abolendam. S. Presenti. & vers. Deprebensi. exera de beret. Præsenti nihilominus ordinatione sancimus, vt quicunque manifeste fuerint in hæresi deprehensi, &c. Declarat, quòd tribus modis quis censetur manifeste deprehensus, facti videlicet euidentià, quia publice prædicat hærefim, vel legitima probatione per teltes vel ex sua confessione. Et quia tales publice prædicant seu temerè contra præfata omnia se opponunt asserentes maleficas non esse : aut quòd nullo modo valeant hominibus nocere: ideò tanquam manifestè deprehensi in tali prauitate sub distinctione continentur. Ad eundem etiam sensum est eiusdem Bernard. Gloss. in cap. Excommunicamus secundo, super verbo Deprehensi publice. Ad idem etiam facit cap. Super quibusdam, extra de verborum significatione. Inspiciat ibidem lector cap. Et reperiet veritatem. Sed contrà, quia hoc nimis durum videtur, tum propter pænam annexam quæ notatur in cap. Ad abolendam. §. In prasenti, extra de hared. vbi in Clerico ponitur degradatio & quòd secularis relinquatur arbitrio potestatis secularis animaduersione debita puniendus, tum etiam propter ignorantiam & multitudinem eorum, quia culpabilis in tali errore cernitur, & ex multitudine tali rigor iustitiæ est temperandus, distinct. 40. vt constitueretur. Responsio, cùm nostra sit intentio potiùs à vitio hæresis huiusmodi prædicatores pro posse excusare quam incusare, cum dicitur Extra de prasum.cap.literas. §. Quocirca mandamus. Quatenus cum propter solam suspicionem quamuis vehementem, nolumus illum de tam graui crimine condemnari, &c. vbi Gloff. Su-

per condemnari. Procedi potest contra talem sic vehementer suspectum; sed non debet proprereà condemnari nisi adsit, vt ibidem declaratur, violenta suspicio: attamen, quia suspicionem excludere non poslumus, & hoc proprer frivolas eorum assertiones contra sidei veritatem,& cum hoc triplex sit suspicio, leuis, vehemens & violenta, de quibus in cap. Accusatus, & cap. Cum contumacia. l. 6. de bere. & per notata per Archidiaconum, & Ioan. Andream Super cap. Acensatus. & verbo vehemens. & de Prasumpt. cap. Literas. De violenta etiam loquitur Canon. distinct. 24. Quorundam. Ideo quærendum cuiulmodi suspicioni talia prædicans subiacet. Et quidem cum talia dogmatizantes, non æqualiter se, ad huiusmodi errores habere noscuntursed quòd aliqui ex simplici ignorantia iuris Diuini, aliqui etiam sufficienter informati adhuc Auctuant vacillando, & plenè assentire nolunt, & cum error in mente hæreticum non faciat, nisi adsit pertinacia voluntatis, oportet etiam dicere, quòd ad suspicionem super crimen hæreseos non se æqualiter habeant; attamen quia per ignorantiam putant se posse euadere, aduertant populum, quàm grauiter peccant, qui ex huiulmodi ignorantia delinquunt. Nam licet multiplex sit ignorantia, tamen in rectoribus animarum ignorantia quæcunque sit, non potest dici ignorantia inuincibilis seu ignorantia particularis, secundum philosophos, quæ à Iuristis & Theologis dicitur facti. Sed censetur in eis ignorantia vniuerfalis, quæ est ignorantia iuris diuini, quia est eorum, quæ quis de iure ex lege divina scire tenetur dist. 41. Nicolaus Papa, dispensatio cœlestis seminis nobis injuncta est. Væ si non asperserimus, væ si tacuerimus. Tenetur enim habere scientiam sacræ Scripturæ, dist. 36. per tetum. Et hoc ad subditorum animas informandas eadem dist. cap. 2. §. Ecce. & S. Si quis vult. licet secundum Ray. Hostiens.

stiens. Thom. non requiratur quòd habeant scientiam eminentem, sed quòd habeant competentem, id est, sufficientem ad suum officium exequendum. Attamen pro illorum aliquali consolatione, dummodò damna præcedentia lucris sequentibus deinceps compensent, est eis aduertendum, quòd hic ignorantia iuris ; licèt dicatur interdum affectata & supina, dicitur tamen affectata, id est voluntaria dupliciter. Quia interdum cum scientia intentionis, interdum cum ignorantia intentionis: prima in nullo excusat, sed damnat. De qua Psalm. Noluit intelligere vt bene ageret. Secunda tamen diminuit voluntarium ita & peccatum. Quia fit quando quis tenetur aliquid scire, sed nescit quid teneatur, quæ etiam fuit in Paulo prima Tim.1. Milericordiam consequutus sum, quia ignorans feci in incredulitate. Quo tamen dicitur affectata indirecte, quia propter alias occupationes negligit addiscere ça quæscire tenetur, nec vult laborare in studio ad sciendum, illaque excusar, non à toto, sed à tanto. Et ețiam iuxta Ambrof. super illud. Rom. 2. An ignor as, quod benignitas Dei ad pænitentiam te adducit? dici grauissime peccas, si ignoras, grauitsime, id est, valde periculose. Ideò præsertim iam in temporibus ad succurrendum animarum periculis omnem ignorantiam repellamus, & durifsimum iudicium, quod nobis imminet, super districtam rationem & talentum nobis creditum semper præ oculis habeamus, ne ipla ignorantia etiam in nobis notetur crassa vel supina, per metaphoram hominis crassi vel supini, qui non videt etiam ea, quæ coram ipso sunt. Dicit enim Cancellarius In floribus regularium moralium, & in secunda regula: quòd culpabilis ignorantia iuris diuini non cadit in facientem, quod in se est. Ratio est, quia Spiritus sanctus talem hominem de necessariis ad salutem, quæ vires eius excedunt docere immediatè

paratus est. Ad primum argumentum folutio patet per sanum intellectum Canonis. Ad secundam dicit Pet.de Tharam. Perimeret vtique ea magna sua inuidia, qua aduersus hominem agitatur, si à Deo permitteretur. Quòd autem Deus permittit sibi aliqua, & aliqua non, hoc. cedit in maiorem ipsius Diaboli contumeliam & displicentiam, quòd Deus in omnibus vtitur eo contra suam voluntatem ad manifestationem gloriæ suæ. Ad tertium dicitur, quòd ante rationem ægritudinis aut alterius effectus maleficialis semper præcedit aliquis motus localis in quantum dæmon per maleficam colligit determinata actiua, quæ videlicet lædere possunt, & apponit determinatis passiuis ad inferendum dolorem, vel nocumentum aut actum aliquem spurcissimum. Et si quæritur an motus ille rerum à Dæmone localis reducatur in motum cœlestem, dicendum est quòd non. Quia non mouentur ex virtute naturali, sed mouentur ex obedientia naturali, qua subjiciuntur virtuti dæmonis, qui habet hoc ex virtute naturæ suæ, quod potest suprà corpora. Hoc dico, non quòd possit influere rebus materialibus aliquam formam, vel substantialem vel accidentalem, absque adminiculo alterius rei naturaliter. Sed quia potest, Deo permittente, res localiter mouere, & ex rebus consunctis dolorem vel aliquam qualitatem producere. Vnde effectus maleficialis non subiicitur motui cœli, sicut nec ipse dæmon, licet res illæ & infima subiiciantur. Ad quartum dicendum est: Opus Dei potest opere Diaboli omnino vitiari, provt ad præfens loquimur de effectu maleficiali; sed quia hoc non potest nisi diuina permissione, ideò non sequitur quòd Diabolus sit fortior. Demum, quia non vitiat opera Dei per violentiam, cum sic etiam destruere possit. Ad quintum simpliciter notum est, quod corpora cœlestia non habeant virtutem imprimendi,

'in dæmones, cùm nihil agant vltra suam virtutem, sed quòd magis aduocati sub certa constellatione veniunt, duplici ex causa hæc facere videntur. Primò quia sciunt virtutem illius constellationis iuuare ad effectum quem magis optant. Secundo faciunt, vt homines inducant ad venerandum aliquod numen in stellis, ex qua veneratione etiam ante tempora ritus idololatriæ processit. Ad vltimum, quantum ad terminos argumenti super aurum alchimicum, dicendum secundum fanctum Thomam in 2. dift. 6. in solutione huins argumenti, vbi declarat de virtute dæmonum in operando. Quod licèt quædam formæ substantiales per artem induci possint virtute naturalis agentis, vt quando forma ignis inducitur per artem in lingnum, hoc tamen non potest fieri vniuersaliter, eò quòd ars non potest inuenire semper seu coniungere propria actiua propriis passiuis, potest tamen facere aliquid simile, & sic alchimistæ faciunt aliquid simile auro, quantum ad accidentia exteriora, sed tamen non faciunt verum aurum, quia forma substantialis auxi non est per calorem ignis quo vtuntur alchimista, sed per calorem Solis in loco determinato vbi viget virtus mineralis, & ideò tale auru non habet operatione consequentem speciem. Et simile est de aliis eorum operationibus. Ad propositum, Dæmones operantur per artem circa effectus maleficiales, & ideò absque adminiculo alterius agentis nullam formam substantialem vel accidentalem inducere posfunt, & quia non dicimus, quòd maleficia inferant per artem absque adminiculo alterius agentis, ideò etiam cum tali adminiculo potest veras qualitates egritudinis aut alterius passionis inducere, sed qualiter hæc adminicula seu administrationes instrumentorum habent ad effectum maleficialem cum dæmonibus concurrere, vel non, patebit per sequentia.

Mallei Malefic. Tom. 1.

#### QVÆSTIO II.

An Demon cum malefice concurrat.

N Catholicum sit asserere, quòd ad effectum maleficialem semper habeat Dæmon cum malefico concurrere, vel quòd vnus sine altero, vt Dæmon sine malefico, vel è conuerso talem effectum possir producere. Et arguitur primò quòd Dæmon fine malefico. August. lib.83. quast. Omnia quæ visibiliter fiunt, etiam per inferiores potestates aëris sieri posse creduntur. Sed omnia nocumenta corporalia non sunt inuisibilia, sed potiùs sensibilia, igitur etiam à dæmonibus fieri possunt. Prætered ex scripturis nocumenta Iob illata, vbi ignis de cœlo cecidit,& familiam cum gregibus pecorum vno impetu consumplit, & turbo domum dejiciens liberos occidit, Dæmon per se absque maleficis, concurrente tantummodò diuina permissione, operatus est. Ergo à simili in aliis, qui maleficis adscribuntur, patet, & de se-Tob. 7. ptem viris Saræ Virginis, quos Dæmon capite. occidit. Prætereà, quicquid potest virtus inferior absque adminiculo virtutis superioris, potest & virtus superior absque adminiculo virtutis inferioris. Sed virtus inferior potest concitare grandines & inducere infirmitates absque auxilio virtutis superioris. Dicit enim Albertus de Proprietatibus rerum, quòd saluia putrefacta, variis modis, vt ibidem ponit, si proiecta fuerit in sontem, mirabiles concitabit in aëre tempestates. Prætereà, si dicatur quòd Dæmon vtitur maleficio non propter indigentiam, sed propter eius quam quærit perditionem. Contra Arist. 3. Ethi. Militia est quid voluntarium, quod probat per hoc, quòd nullus operatur iniustè, voluntariè non volens iniustum esse: & voluntarie stuprantem non velle incontinentem elle:

& per hoc etiam legislatores puniunt malos quasi voluntariè mala operantes. Dæmon ergo, si operatur per malesicam, operatur tanquam per instrumentum, & cum instrumentum dependet à voluntate principalis agentis, non voluntariè agit, si concurrit, & non erit ei actio imputanda, nec per consequens punienda. Sed contrà, quòd nihil possit inficere inferior absque maleficis.Primò de generatione. Omnis actio est per contactum:Et quia non est aliquis contactus Dæmonis ad corpora, cum nihil habeat cum eis commune: ergo vtitur aliquo instrumento illi influendo virtutem lædendi per contactum. Iuxta hoc etiam, quòd maleficia possint fieri absque opere Dæmonum. Probatur per textum & Glos. ad Gal. 3. O insensati Galatæ, quis vos fascinauit veritati non obedire. Gloss. quidam habent oculos virentes, qui solo aspectu inficiunt alios, & maxime pueros. Est ad hoc etiam Auicen. 6. Naturalium lib. 3. cap. vltim. ita dicens: Multoties autem anima operatur in corpore alieno ficut in proprio, quemadmodum est opus oculi fascinantis & æstimationis operantis.Et eandem sententiam etiam ponit Algazal. lib. 5. Physicor. cap. 10. Putat etiam Auicenna, licet non teneatur in illo, quòd virtus imaginatiua etiam absque visu possit extranea corpora immutare, vbi nimis extendit virtutem imaginatiuam, & capimus hic virtutem imaginatiuam, non in quantum distinguitur contra alias virtutes sensitiuas interiores, vt est sensus communis, & Phantasia & æltimatio, sed in quantum includit omnes illas virtutes interiores. Est benè verum, quòd talis virtus imaginatiua potest transmutare corpus coniunctum, scilicet illud in quo est, sicut homo potest ambulare suprà trabem, quæ est in medio viæ. Si verò posita fuerit super aquam profundam non audebit ambulare super cam, eo quod imaginabitur in eius ani-

ma forma cadendi vehementer impressa, cui obedit materia eius & virtus membrorum eius,& non obediunt eius contrario, scilicet ad directè ambulandum. In hoc ergo conuenit hæc immutatio cum oculo fascinantis in quantum immutatur corpus proprium, primò scilicet non corpus alienum, de qua immutatione nunc loquimur. Prætereà si dicatur quòd talis immutatio causatur à corpore viuo, mediante anima in aliud corpus viuum. Contrà. Quia ad præsentiam interfectoris manat sanguis ex vulneribus occisi. Ergo etiam absque virtute animæ, corpora possunt mirabiles effectus producere. Item homo viuens,& prope cadauer hominis occisi transiens, etiam non sentiendo illudadhuc terrore concutitur. Prætereà sicut res naturales habent qualdam-virtutes occultas, quarum ratio ab homine assignari non potest sicut quòd adamas trahit ferrum, & multa quæ August. enumerat. 20. de Ciuit. Dei. Ita mulieres ad immutationes ficiendas in corporibus alienis certis rebus vti possunt, absque auxilio Dæmonum, quæ etiam nostram rationem excedunt. Et quia excedunt, non debemus proptereà dæmonibus quasi ex maleficis in simul conversantes ascribere.Prætereà malefici certis vtuntur imaginibus & rebus instrumentalibus, quas interdum ponunt sub limine ostij domus, aut ad certa loca vbi pecudes conueniunt, aut etiam homines qui maleficiantur, & interdum moriuntur. Sed quia huiusmodi effectus possunt euenire ex imaginibus illis, in quantum habent quasdam influentias à corporibus cœlestibus receptas, probatur. Nam ficut corpora naturalia subduntur corporibus cœlestibus, ita & artificialia. Sed corpora naturalia possunt recipere quasdam virtutes occultas, ergo, &c. & artific. Vnde videtur, quod eorum opera possent per tales impressiones practicari & non per Dæmones. Prætercàs

tereà, fi vera miracula possint sieri ex potestate natura, in eo quod operatur, ita & miranda & horribilia & stupenda opera ex virtute naturæ, probatur. Nam Greg. dicit 2. Dial. Sancti miracula faciunt, aliquando ex prece, aliquando ex potestate: Exemplum datur de vtroque. Petrus orando suscitauit Thabitham mortuam: Ananiam, & Sapphiram mentientes, morti increpando tradidit absque prece. Ergo & homo per virtutem suæ animæ poterit materiam corporalem in alteram etiam transmutare, seu immutare de sanitate in infirmitatem, & econuerso. Prætereà, corpus humanum est nobilius quam alia corpora inferiora, sed propter apprehenhensionem animæ humanæ immutatur corpus humanum ad calorem & frigus, vt patet in irascentibus & timentibus, immò etiam hæc immutatio pertingit quandóque víque ad ægritudinem & mortem. Ergo multo magis potest sua virtute materiam corporalem immutare. Sed contra est. Substantia spiritus, non potest imprimere aliquam formam, nifi adminiculo alterius agentis, vt fuprà tactum est. Vnde & August. in prafato libro: Non est putandum istis transgressoribus Angelis ad nutum seruire hanc visibilium rerum materiam, sed soli Deo. Ergo, multominus homo ex potestate naturali efficere potest effectus maleficiales. Respondeo quia non defunt errantes in hac materia, maleficas excusantes, & Dæmones tantummodò aut inculpantes, aut quibusdam naturalibus transmutationibus earum facta ascribentes. Ideò horum falsitas ostenditur, primò per descriptionem maleficarum de qua Ifidor. 8. Etymol. cap. 9. Malefici dicuntur ob facinorum magnitudinem, scilicet, mala præ cunctis malefactoribus efficientia, vndc subdit: Hi elementa concutiunt, opere scilicet Dæmonum, ad grandines & tempestates concitandas. Item dicit

mentes hominum turbant, intellige ad amentiam, odium & amorem inordinatum. Item subdit, hac, sine vllo veneni haustu, violentia tantum carminis animas interimunt. Ad idem 26. quest.s. e. Nec mirum, & sunt verba Augustini. in dict. lib. de Ciuit. Dei. voi declaratur qui dicuntur magi & malefici. Magi funt, qui vulgò dicuntur malefici, & ob facinorum magnitudinem fic nuncupantur. Hi funt, qui permissu Dei elementa concutiunt, hominum turbant mentes, minus confidunt in Deo, ac sine vllo veneni haustu, violentia tantum carminis interimunt homines. Vnde & Lucanus, mens haufti nulla sanie polluta veneni incantata perit, dæmonibus enim accitis audent ventilare & quousque suos perimant malis artibus inimicos. Ex quibus patet, quòd in huiusmodi operibus semper habent Dæmones cum maleficiis concurrere. Secundò quia cùm quadruplices effectus pænales assignare possumus, scilicet ministeriales, noxiales, maleficiales & naturales: & ministeriales dicuntur qui ministerio bonotum Angelorum, ficut noxiales malorum spirituum immittuntur. Moyses enim Ægyptum in decem plagis ministerio bonorum percussit. Vbi Magi in nouem tantum per malos spiritus concurrerunt. Et triduam pestem propter peccatum Dauid circa numerationem populi commissum, & de 72. millibus hominum vna nocte prostracis per exercitum Sennacherib, vtique hæc per Angelos Domini, id est, per bonos Dominum venerantes & cognoscentes peracta suerunt. Noxiales verò effectus cum in scripturis nominantur immissiones per les. Angelos malos, secundum quas populus ille in deserto sæpè percussus fuit. Et maleficiales effectus dicuntur, quando Dæmon per Maleficos & per Magos Malefioperatur. Sicut & naturales, qui ex in- c a.cs. fluentiis corporum cœlestium ex istis

quando

rate Dia

nis ima-

ginum,

Natura- inferioribus circa mortalitates, sterilitates terrarum & grandines, & hæc similia causantur.

Et inter hos effectus magna fit dif-Iob pla-ferentia. Ideò cùm Iob noxiali plagà fuit à Dæmone percussus & non maleficiali, ideò nihil ad propofitum. Si qui verò curiosus instaret sicut plerunque hæc materia curiofas patitur à maleficarum defensoribus instantias, semper in cortice verborum aërem verberantes, & medulla veritatis nunquam penetrantes: Cur lob non maleficali affectu per Dæmonem ficut noxiali percussus suit? His curiosè etiam responderi potest, quòd Iob fuir percussus à Diabolo solum & Tempore non mediante Malefico vel Malefica. lence no Quia hoc genus superstitionis nondum erat inuentum: Diuina tamen prouidentia voluit, vr. potestas Dæmonis mundo, ad præcedendum eius infidias, pro Dei gloria innotesceret, cùm nihil nisi à Deo permissus efficere possit.

Magia Et de tempore quidem, quo priinuenta, mum genus superstitionis inuentum fuit: dico primum genus, quoad Dæmonum inuocationem, non quoad puram Idololatriam: Dicit Vincentius in Speculo Historiati, allegans plures Doctores, quod primus inuentor ar-Cham ri- tis Magicæ & Mathematicæ fuit Zoroastres, qui dicitur fuisse Cham silius Noë. Hic secumium Augustinum de Ciuitate Dei, solus risit nascendo, & hoc non nisi opere Diaboli. Hic etiam cum esser rex, superatus est à Origo Nino filio Beli, qui ædificauit Niniuem, vel amplius, sub quo cœpit regnum Assyriorum tempore Abrahæ.

Hic etiam Ninus, ob inordinatum amorem patris fecit fieri imaginem patri mortuo, ad quam quicunque confugicbant malefactores, liberi erant ab omni punitione debita. Et ex hoc cœperunt homines imagines adorare, vt Deos, sed hoc post primam ætatem: quia sub illo tempore non

erat Idololatria propter recentem memoriam creationis mundi, vt dicit Sanct. Thom. in 2. quest. 95. articul. 4. Vel etiam incepit à Nembroth, qui cogebat hominem ignem adorare: & sic in secunda ætate incepit. Idololatria, quæ est primum genus supersti- pentitiotionis, sicut Diuinatio secundum, & ms idoloobseruantia tertium.

Maleficorum autem ritus reducitur Secundu ad secundum genus superstitionis, sci-Diunalicet ad Divinationem, quæ fit per Tertina expressam Dæmonum inuocationem: observan-Cuius etiam funt tria genera, scilicet, Necromantia, Planetarij, seu potiùs Mathematici, & Divinatio per Somnia.

Hæc ideò posui, vr priùs lector intelligat noxias illas artes non subitò, genera. sed processu temporis fuisse inuentas, nec absonum esse asserere, Malesicas tempore Iob non fuisse. Sicut enim per incrementa temporum, vt Gregor. in Moralibus dicit, creuit scientia Sanctorum: ita & noxiæ artes Dæmoniorum: Et sicut iam repleta est terra scientia Domini, Esa. 11. Ita iam mundi vespere ad Occasum declinante, & malitia hominum excrescente, & charitate refrigescente, superabundat omnis maleficiorum iniquitas.

Ipse tamen Zoroaltres cum esset intentus illis artibus, solummodo consideratione Astrorum à Diabolo succenlus est. Hæc vbi supra.

De tempore autem quo Malefici le- Quando guntur cum Dæmonibus ad maleficia incepeinferenda conuenisse, tactum est supra. rint cum Demoni-Er habetur Exodi libro septimo quoad bus col-Magos Pharaonis, qui in plagis super ludere. Ægyptum Dæmonum assistentia, sicut Moyses ministerio bonorum Angelorum, figna plurima perpetrarunt.

Vnde concluditur veritas Catholi- Conclusio ca, videlicet, quòd ad effectum malefi-rum cialem, licèt non ad effectum noxia-Responsio lem, semper habet malesicus cum Dæmenta.

mone

mone concurrere. Et per hæc patet responfio ad argumenta.

Nam ad primum non negatur, quin effectus noxiales, qui visibiliter cernuntur super homines, iumenta, terræ fruges, & qui etiam ex influentiis corporum cœlestium sæpè proueniunt, etiam à Dæmonibus, Deo permittente, inferuntur. Dicit enim August. 4. de Cinitate Dei: Dæmonibus subsunt ignis & aër, quantum eis à Deo permittitur: Paret & per Glossam super illud: Immissiones per Argelos malos: quæ dicit, Deus punit per malos Angelos. Ex quibus etiam patet responsio ad secundum de lob, & ex his quæ priùs tacta sunt de initio artis Mogicæ. Et ad tertium, de saluia putrefacta, & in puteum proiecta dicitur, quòd licet sequatur effectus noxialis absque auxilio Dæmonis, licet non absque influentia corporis cœlestis. Loquimur autem de effectu maleficiali : Vnde non est simile. Ad quartum dicitur verum esse, quòd Dæmones vtuntur Maleficis tantummodò propter corum perditionem. Et cum infertur quod non elsent puniendi, quia concurrunt tanquam instrumenta, quæ mouentur ad nutum non proprium, fed principalis agentis. Respondetur, quòd sunt instrumenta animata & liberè agentia, & licèt post expressum pactum, initum cum Dæmonibus non iam sint suæ libertatis, quia vt ex earum fassionibus accepimus, & loquor de mulierculis combustis, ad plurima maleficia coactæ, si verbera Dæmonum subterfugere volunt, cooperantur, prima tamen professione, quâ sponte se Dæmonibus fubiecerunt, manent ligatæ.

Ad alia verò argumenta in quibus probatur, maleficiales effectus posse absque opere Dæmonum à vetulis procurari. Dicendum, quòd ex vno particulari, concludere vniuerfale est dissonum rationi. Et cum in tota (vt videtur) Scri-

ptura Sacra, non inuenitur tale: nisi hic vbi agitur de fascinatione seu inuultuatione vetularum, ideò non valet per hoc concludere, quòd semper habeat ita euenire. Insuper est dubium per Gloss. An absque opere Dæmonum talis fascinatio sieri possit, eò quòd ex Glossis ibi elicitur, quòd Fascinatio capitur tripliciter. Vno modo dicitur lu-tio sine dificatio sensuum, quæ sit per artem inuntu Magicam, & sic potest fieri ministerio plex, Dæmonum, nisi prohibeantur à Deo, immediatè mediante, vel ministerio fanctorum Angelorum. Secundo modo potest dici inuidia, vt ibi Apostolus dixit: Quis vos fascinauit, id est, tanto odio persecutus est. Tertiò, quòd ex tali odio fiat immutatio ad malum in corpore alicuius per oculos alterius aspicientes in eum.

Et de fascinatione hoc modo dicta communiter loquuntur Doct secundum quem modum Auicenna & Algazel, vr in argumentis deducitur, loquuti sunt. Nam & S. Thom. hanc fascinationem declarat 1.p.q.117. per hunc modum. Et forte Immuta? inquit, imaginatione anima immutatut tuummaspiritus corporis coniuncti, quæ quidem xime sit immutatio spirituum maxime fit in ocu-in oculis. lis, ad quos subtiliores spiritus proueniunt. Oculi enim inficiunt aerem continuum vsq; ad determinatum spatium. Per quem modum specula si sint noua & pura, contrahunt quandam impuritatem ex aspectu mulicris menstruatæ. Vt Arist. dicit in lib. de som. & vigilia. Sic igitur, cùm aliqua anima fucrit vehementer commota ad malitiam, ficut maximè vetulis contingit, efficitur secundum modum prædictum, Aspectus eius vene- vetulas nosus & noxius, & maxime pueris, qui rum nohabent corpus tenerum, & facile rece-ciul ptiuum impressionis. Subdit tamen, quod possibile est etia quòd Dei permidione vel ex aliquo occulto facto cooperetur adhoc malig vitas Demonificum quibus Sortilegæ vetulæ pactu aliqued habent.

Est ergo quæstio super influentias corporum cœlestium, in qua tres alij errores reprobantur, & est quinta in ordine. Sed pro ampliori præmissorum declaratione, etiam obuiandum quibuscunque prætensis obiectionibus.

Quaritur de Maleficorum operibus, quoad quintuplicem causam, quatuor ex illis reprobando, ex quibus influere non possunt, quintam verò concludendo, scilicet, virtutem intellectiuam, ex qua fluere habent, quæ & licet bona sit secundum naturam, est tamen mala

secundum voluntatem.

Quatuor autem causæ reprobantur contra illos, qui aut Maleficas, aut eorum opera esse negant, & sunt corporum Cœlestium influentiæ, illorum corporum & orbium motores mouentia, hominum excrescens malitia, & imaginum ac characterum & verborum efficacia. Prætereà corpora Cœlestia mouentur à substantiis spiritualibus, secundum Theologos & Philosophos omnes. Sed illi spiritus sunt superiores animabus nostris, sicut & corpora Cœlestia corporibus nostris, ergo ambo infimul habent imprimere in animam & corpus hominis ad causandam quoscunque actus humanos.

Sed pro ampliori intellectu folutionum, aliqua dubia mouentur, ex quorum solutione veritas magis patebit. Videtur enim obstare primo illud quod superius dictum est. Quòd substantiæ spirituales non possunt transmutare corpora ad aliquam naturalem formam, nisi adminiculo alterius agentis. Ergo multò minus hoc poterit esficere imaginatio quantumcunque fortis in anima. Prætereà est articulus condemnatus in plerisque Vniuersitatibus, præcipuè ta-Articuli men Parisiensi, quòd incantator aliin Aca- quis projicit Camelam in foueam solo demiis. visu, eò quòd sicut intelligentiæ superiores imprimunt inferioribus, sic anima intellectiva imprimit in aliam &

etiam in animam sensitiuam. Item ad hoc est articulus condemnatus, quòd materia exterior obediuit substantiæ spirituali, si intelligatur simpliciter, & fecundum omnem transmutationem: Quia sic soli Dea, vt priùs patuit, obedit.

His visis fascinatio de qua loquimur, visus qualiter sit possibilis, & qualiter non, transmu declaratur. Non enim est possibile homini, quod per naturalem virtutem animæ suæ, per oculos talem virtutem emittat, quæ non mediante transmutane proprij corporis, neque medij, nocumentum inferre possit corpori hominis quod aspicit, maxime cum secundum opinionem communiorem videamus intra suscipientes nihil extra mittentes. Non est etiam possibile homini, quod per virtutem naturalem animæ suz, pro voluntate sua transmutationem faciat, imaginando in oculis suis quæ mediante transmutatione medij, scilicet aëris, possit corpus hominis quem aspicit in aliquam transmutare qualitatem, secundum quod sibi placuerit.

Et quia secundum hos duos modos prædictos non potest vnus homo alium fascinare: cum nulli hominum potest inesse talis virtus per naturalem virtutem animæ suæ. Ideò velle probare, quòd maleficiales effectus possent prodire ex naturali aliqua virtute super ad infringendum onera maleficorum, quæ virtute Dæmonum funt, est plurimum alienum à veritate. Quia etiam secundum hos duos modos fascinatio & maleficatio reprobantur, ficut & præfati duo articuli.

Qualiter tamen sit possibilis, licet Aspeaus superius tactum sit, tamen clarius sic nationis deducirur. Potest enim contingere, mouet quod homo vel mulier aspiciens corpus alicuius pueri mouet ipsum, mediante vilu & imaginatione, vel aliqua passione sensibili. Et quia passio sensibilis est

cum quadam immutatione corporali & oculi sunt tenerrimi, propter quod funt impressionis multum receptiui. Ideò quandoque contingit quòd per aliquam passionem interiorem transmutantur oculi in aliquam malam qualitatem, maximè cooperante ad hoc aliqua imaginatione, cuius impressio citò redundat in oculos, & propter eorum teneritudinem, & propter vicinitatem radicis sensuum particularium ad imaginationis organum. Cùm autem oculi funt transmutati in aliquam qualitatem nociuam contingere potest quòd transmutent, ac rem sibi contiguam in aliquam qualitatem malam, & illa pars aliqua & sic vsque ad aërem contiguum, oculis pueri, qui adipicitur: & ille aër contiguus poterit quandoque in materiam, tam dispositam quàm non dispositam, cui consonat, transmutare oculos ipsius pueri in aliam qualitatem malam & mediantibus oculis ipfius pueri aliquas alias partes interiores: vnde nec cibum digerere, nec in membris fortificari aut augmentari poterit. Experimentum huius rei manuductiuum est, quia videmus hominem patientem in oculis, quandoque ex afpectu suo lædere oculos eum aspicientis, quod contingit ex hoc, quòd oculi mala qualitate înfecti, inficiunt aërem quomodo medium, & aër infectus inficit oculos læfis ocudirectos ad oculos infirmos, eò quòd secundum rectam lineam infectio illa lædatur. derivatut in directum ad oculos inspicientium cooperante ad hæc multum imaginatione eius qui aspiciendo oculos infirmos imaginatur se lædi. Plura possent exempla manuductiva adduci, quæ breuitatis causa obmittuntur.

Concordat his quædam Glossa super illud Psalm. Qui timent te, videbunt me: & Læ. dicens, Magna virtus oculis inest: quod in naturalibus apparet. Animal enim visum prodest ictericis. Prior videns Lupus vocem aufert: Vel sic,

Basiliscus si prior vidit, occidit; si prior visum avidetur, occiditur. Et ratio, quare Ba-Basilicus siliscus videndo occidit hominem, nisi quomodo quòd ex aspectu & imaginatione exci-visu. tatur in eius corpore materia venenosa, per quam oculi primò inficiuntur,& demum aër contiguus. Et sic alia & alia pars aëris vsque ad aërem homini contiguum, quem aërem per aspirationé cum homo attraxerit, intoxicatur, & moritur. Prior autem visus ab homine. vbi homo volens Basiliscum occidere, circummunit, se speculis ex quibus dum Basiliscus inspicit ex reuerberatione aër inficitur, & fic víque ad Bafilifcum pertingit & occiditur. Sed dubium. Cur homo occisor bestiæ non moritur, & hic occultam quandam causam opinari necesse est.

Hæc fine præiudicio & temeraria afsertione dicta sunt, tantummodo dictis Sanctorum inhærentes. Catholicam fopræceveritatem concludamus, quod ad ma- dentium. leficiales effectus, de quibus ad præfens loquimur, Maleficos cum Dæmonibus semper concurrere, & vnum sine altero nihil posse efficere.

Ad argumenta, patet responsio de Responfascinatione ad primum. Ad secundum periora dicitur iuxta Vincen. in Spe. Naturali. argumencap. 13. quòd vulnus infectum spiritibus ta. interficientis, ex forti imaginatione illud vulnus trahit aërem infectum tranfeunte iam interfectore languis ebulliens extra manat. Quia ad præsentiam interfectoris aër inclusus in vulnere, sicut ab interfectore intrauit, ita ad eius præsentiam commouetur ex qua commotione sanguis erumpit, sunt quidam alias causas allegantes, quasi illa chulli- De mortio sanguis sit eius clamor de terra su- guinem per homicidam præsentem, & hoc pro-mittente, pter maledictionem primi homicidæ Cain: ad illud de horrore dicendum, quod homo transiens propè cadauer hominis occisi horrore concutiatur, licet illud non sentiat : hoc fit ex spiri-

lis vifis

tu quantumcunque infectionem recipiente, & eam animæ repræsentante. Sed hæc nihil concludunt aduersus opera Maleficorum, cum omnia illa naturaliter (vt dictum est, fieri valeant.

Ad tertium, sicut dictum est suprà, Maleficorum ritus deducuntur ad secundum genus superstitionis, quòd dicitur Diuinatio : rebus verò superstitiosè vti in obseruantiis quibusdam reducitur ad tertium genus, ideo argumentú non est simile: demum etiam, quia reducuntur non ad quamlibet Divinationem, sed ad illam, quæ fit per expressam Dæmonum inuocationem, & hoc ctiam cum multis modis fieri possit, scilicet per Necromantiam, Geomantiam, & Hydromantiam,&c.Inspiciatur Selle,

quest. art.s.

Ideò hæc diuinatio Maleficorum, vbi maleficis sunt intenti, sicut supremum gradum in flagitiis tenet, ita & aliud iudicium de eo existit. Vnde quando arguitur, quod quia occultas rerum virtutes cognoscere non possumus, & Malefici etiam occultis rebus intendunt: Dicitur, quòd si intenderent rebus naturalibus ad aliquos effectus naturales ex naturali virtute producendos, hoc licitum foret, vt de se patet. Vel etiam concedendo, quod si intenderent superstitiosè rebus naturalibus, vt potè rebus huiusmodi certos characteres, vel aliqua nomina ignota inscribendo, & illis pro acquirenda sanitate vel amicitia, & pro aliqua vtilitate & non pro nocumento aliquo inferendo vterentur: tunc licèt absque expressa Dæmonum inuocatione, licèt non absque tacita ista sieri possent, & illicita iudicantur.

De obseruantiis vanita

Quia tamen hæc & his similia reducuntur ad tertium genus superstitionis, scilicet ad observantiam vanitatum, vt dictum est, ideo nihil ad propositum super Hæresim Malesicorum fortificantur. Et iam solutio, quod huic tertio

generi quatuor assignantur species: quia vel vtitur quis obseruantiis ad scientiam acquirendam : vel ad coniecturas sumendas fortuniorum vel infortuniorum: vel ad suspensiones sacrorum verborum: vel ad corpora immutanda in melius. Vnde & notanter S. Thom. intitulo illo quastionis, vbi quærit, An observationes ordinatæ ad corporum immutationem sint licitæ, quast. 96. in summa prafata artic. 2. addit, puta ad fanitatem. Observationes ergo Maleficorume ùm hie locum non habentsfed vt dictum est sub secundo genere continentur superstitionis, ideo nihil ad

propolitum.

Ex his etiam ad quartum argument. respondetur quod quia duplices in his obseruantiis sieri possunt imagines Necromanticæ & Astronomicæ: & inter hæc talis est differentia. Quòd in Ne- imagines cromanticis, semper fiunt expresse in-Necrouocationes Dæmonum, propter expres- & Astrosa pacta cum eis inita. Inspiciatur so-nomicas lutio secundi argumenti præfatæ quæ- quæ disstionis. In Astronomicis vero sunt pacta tacita, & ideo nulla inuocatio nisi fortassis tacita, puta propter figuratum, figurata & Characterum figna, quæ eis inscribuntur. Et iterum imagines Necromanticæ, vel fiunt sub certis constellationibus, ad recipiendum certos influxus & impressiones corporum cœlestium, etiam certis figuris & Characteribus infigniti, vt in annulo, lapide vel aliqua pretiofa materia. Vel fiunt simpliciter absque observantia constellationum, sed indifferenter ex quacunque materia, etiam vili, ad inferendum maleficia, vbi & quando ad aliqua loca reponuntur : & de his effectibus cum suis imaginibus iam sermo est, & non de alijs. Ideo argumentum non facit ad propositum.

Qualiter denique certæ imagines su-Imagines perstitiose, de quibus tractatum est, vel quonullam habent efficaciam, in quantum rialia, vel

funt artificialia solum, licet forte matevel quoad rialia in eis considerata, possunt habere materialia efficaciam, & non in quantum haberent cialia, effi- naturalem aliquam virtutem ex imprefsione corporum calestium: Si cui placet Doctorem ibidem inspiciat. Sempertamen dicit esse illicitum imaginibus vti. Imagines verò maleficarum abíque naturali aptitudine ad effectum fiunt, solummodò autem ex iussu Dæmonum reponunt & applicant, vt manualiter ad effectum concurrant, in maiorem contumeliam creatoris, vt & per amplius irritatus, malaque fieri in flagitiorum talium vindictam amplius permittat: Vnde & sacratioribus anni temporibus huiusmodi sieri pro-

Ad quintum dicendum, quòd Greg. ibi intellexit potestatem gratiæ non naturæ: vnde & ibidem subdit. Qui filij Dei potestate sunt : vt Ioan. dicit quid mirum si signa ex potestate faciunt.

Ad vltimam dicendum, quòd similitudo non valet, quia alia est actio animæ circa corpus proprium,& alia circa corpus alienum. Nam quia corpori proprio vnituranima vt forma, & appetitus sensitiuus est actus alicuius organi corporalis. Ideò ad apprehensionem animæ humanæ potest commoueri appetitus sensitiuus, cum aliqua immutatione corporali, calorem & frigus, vel etiam vique ad mortem. Ad exteriora verò corpora immutando nulla apprehensio animæ humanæ sufficit, nisi mediante immutatione proprij corporis, sicut de fascinatione dictum est. Vnde & Malefici ex nulla potestate naturali, sed solummodo auxilio pæmonum, & ipfi Dæmones adminiculo alicuius alterius rei, vt per spinas, ossa, crines, ligna, ferrum, & huiusmodi, quando intromittunt aut instrumentum aliquod te ponunt, vt successiue patebit, maleficiales effectus procurant.

Mall. Malefic. Tom. I.

Deinde magis in spirituali tenore Bullæ Apostolicæ inhærendum considerandum est de origine Maleficorum, & corum operum multiplicatione, & primo de ipsis Malesicis, secundo de eorum operibus. Vbi notandum, quòd quia ad huiusmodi effectum tria habent concurrere, scilicet Dæmon, Malefica, & Diuina permissio 23. q. 1. Si per Sor- Multiplitiarias Augustinus etiam dicit, quòd ex catio mapestifera societate hominum & Dæ-lesicorum monum hæc superstitiosa vanitas adinuenta est. Ideò origo & multiplicario huius Hæresis ex pestifera hac societate sumitur, quòd etiam ex alijs eli-

Nam attento quod hæc hæresis Malesicorum, non solum differt ab aliis hæresibus in hoc quòd ipsa per pacta, nedum expressa, verum etiam placita ac fæderata, in omnem creatoris, ac fuarum creaturarum contumeliam & nocumentum infanit: cum tamen omnes alie simplices hæreses per nullum pactum tacitum vel expressum, cum næmonibus initum licet non absque instinctu fatoris omnis inuidiæ erroribus propter difficultatem credendorum assentiunt. Verumetiam differt ab omni noxia & superstitiosa arte, in hoc quòd super omnia genera divinationum ipsa Maleficorum hærefis supremum obti- Malefice net gradum malitiæ, quòd etiam no-male de men à maleficiendo seu male de fide sensentiendo sibi vsurpat, vt priùs tactum

Attento etiam, quòd inter alios actus habent pro augmento illius perfidiæ quatuor exercere, videlicet fidem Catholicam in toto, vel in parte ore sacrilego abnegare, seiplos in corpore & anima deuouere, infantes nondum renatos ipsi maligno offerre, spurcitijs diabolicis per carnales actus cum Incubis & Succubis Dæmonibus insistere.

Quæ omnia vtinam aliena ab omni veritate Veritate & figmenta forent dicenda, dummodò Ecclesia à tanta labe infectionis existeret immunis : Cui tamen heu obstat & Apostolica Sedis per Bullam determinatio, verum & experientia rerum magistra, que nos ex propriis corum 'fassionibus ac flagitils perpetratis in tantum certificauit, quod absque dispendio propriæ saluvis iam ab corum inquisicionibus desistere nequimus. Ideò de corum origine & multiplicatione pestifera tractaturi, quia laboriolum existit, ideò legentibus sic summa cum diligentia singula funt perscrutanda quod & admittenda, quæ rationi consona & Scripturarum traditionibus non dissona inueniun-

Partitio

Et quia inter omnes actus ad multiquentium plicationem corum deseruientibus, duo eorum plurima cooperantur scilicet, Incubi & Succubi Dæmones, & infantium sacrilegæ oblationes. Ideò de ipsis specialiter tractabimus:ita tamen, ve primo de ipsis Dæmonibus, secundo de ipsis Maleficis, 80 tertio de ipsa Diuina permissione mentio habeatur. Et quia Dæmones per intellectum & voluntatem operantur, & potius sub vna constellatione quam sub altera, ad hoc vt femen ad prolis procreationem vigoretur : Inquirendum erit de ipsis constellationibus à Dæmonibus obferuatis.

Et ita principaliter quæruntur tria. Primò, an hæc hæresis per comparationem ad Dæmones Incubos & Succubos possit originaliter multiplicari. Secundò, anne per comparationem ad corpora cœlestia, quæ autem causæ funt humanorum actuum, corum opera possunt vigorari. Tertiò anne per oblationes facrilegas infantes Dæmonibus offerentes', possit ipsa hæresis argumentari. Tamen infra secundam & tertiam tractabitur secunda quæstio principalis, scilicet, de Influentiis

corporum calestium, & hoc propter decentem continuationem super opera Maleficorum. Circa primum tres erunt difficultates. Vna generalis de Incubis illis Dæmonibus. Altera specialis, à quibus Dæmonibus, huiuimodi actus exercentur. Tertia singularis, quo ad ipsas Maleficas, Dæmonibus se subiiciétibus.

#### QVESTIO III.

An per Damones Incubos & Succubos detur hominum procreatio.

D primum videtur, quod non sit An Ca-A Catholicum asserere, qu'od per sic asserere Incubos & Succubos Dæmones pof- per Incufint homines procreari: Procreatio ho- succubos minum instituta est antè peccatum à veros ho-Deo, in hoc quod homini mulierem mines proin adiutorium de costa formauit. Quibus & dixit: Crescite & multiplicamini. Gen. 1. Et iterum Adam inspiratus dixit. Erunt duo in carne vna. Gen.3. Similiter & post peccatum in lege naturæ dictum est ad Noe: Crescite, & multiplicamini. Gen. 9. In tempore etiam nouæ legis à Christo hæc coniunctio confirmata. Matth.15. Non legistis, quod ab initio qui fecit homines, masculum & fæminam fecit eos. Ergo alij modi homines procreandi non debent affignari.

Si dicatur, quòd Dæmones concurrunt, non vt principia naturalia, sed vt artificialia, quando studiose cooperantur ad naturales conceptus hominum femen recipiendo, & iterum transfundendo. Contra Quia aut hoc posset Diabolus in omni statu, videlicet, matrimoniali, & extra: Aut in vno tantum. Non primo modo: quia tunc opus Diaboli esset fortius quam opus Dei, qui quemlibet statum instituit aut confirmauit, putal continentium & conjugatorum. Nec secundo modo; quia de hoc nullibi

legitur

#### Quastio III. An per Damones detur proc. & c.

legitur in scripturis, vt ex vno statu & non ex altero huiusmodi hominum fie-

ret procreatio.

Damones tæ exer-

Omnia

согрога-

lia dunt infra in-

telligen-

tias.

Præterea procreare hominem est actus viui corporis, sed Dæmones afcere non sumptis corporibus non dant vitam: quia illa tantummodò formaliter fluit ab anima, quæ est actus corporis physici organici potentia vitam habentis. 2.de anima: ergo per huiulmodi assumpta corpora opera vitæ exercere non pof-

Si dicatur, quòd assumunt corpus, non vt vitam tribuant, sed vt semen naturale retineant, & transfundant.

Contrà In operibus Angelorum bonorum & malorum, sicut nihil est superfluum, ita nec in operibus naturæ. Sed cum Dæmon naturali virtute qua etiam omnem virtutem corporis excedit, possir inuisibiliter & semel colligere & iterum applicare. Igitur aut ratio dabitur, quod non possit inuisibiliter hoc facere, aut si potest, alterum erit superfluum. Fortificatur ratio. Nam in libro de causis dicitur, quòd virtus intelligentiæ est infinita inferius, quamuis sit finita superius : sed omnia corporalia sunt infra intelligentias. Ergo & infinitate suz virtutis potest eam qualitercunque vult immutare. Sed intelligentiæ funt Angeli, siue boni, siue mali. Ergo possunt absque hoc quod corpora assumant, transmutationes in seminibus facere.

Prætered semen recipere ab vuo & transfundere in alium fieret per motum localem: Sed Damones non possiint corpora mouere localiter. Probatur: Anima est substantia spiritualis, sieut & Damenes Dæmon: sed anima non potest localiter non mo-mouere corpus nist à se viuisseatum: pora 10. Vnde si aliquod membrum mortificetur redditur immobile Ergo & Demones aliquad carpus mouere localiter, nili ab eis viuiticatum non possunt. Dictum est autem, & quasi per se notum,

Damones quod Damones non viuificant aliquod

corpus, ergo nec semen poterunt mo- corpora uere localiter de loco ad locum.

Prætereà omnis actio est per conta-&um, ve dicitur primo de generatione. Non videtur autem quòd possit esse aliquis contactus Dæmonis ad corpora, cùm nihîl habeat cum eis commune. Cum ergo semen immittere & mouere localiter fit quoddam agere, videtur, quòd Dæmones illa facere non posfunt.

Prætereà Dæmones non possiunt mouere corpora magis propinquiora eis in ordine naturæ, vt funt cælestia, ergo nec alia magis distantia. Antecedens probatur. Quia cum mouens & motum funt fimul, secundo Physicorum. Sequeretur quòd Dæmones mouentes corpora cælestia, essent in cœlo, quod neque secundum nos, neque secundum Platonicos habet veritatem.

Sed contra Aug. 3. de Trinit. Dæmones colligunt semina, quæ adhibent ad corporales effectus: Hoc autem fine motu locali fieri non potest : ergo Dæmones possunt semina recepta ab aliquibus in alios transfundere.Item glossa Strabi Super illud Exod.7. Vocabit Pharao Sapientes, &c. Item dicit, quod Dæmones Dæmones discurrunt per mundum, & colligunt semina. dinersa semina, & ex corum adaptione possunt prorumpere diverse species. Videatur etiam glossa ibidem super illa verba: Vocauit Pharao. Item Geneseos 6. super illud. Videntes filij Dei filias hominum, &c.glolduo facir primò, quòd per filios Dei, filij Seth intelliguntur, & per filias hominum filiæ Cain. Secundo dicit . quod non est incredibile ab hominibus, sed à quibusdam Dæmonibus qui mulieribus sunt improbi huiusmodi homines, id est, Giganres esse procreatos. De quibus in litera dicitur: Gigantes autem erant super terram. Quia & post diluuium corpora non solum virorum, sed etiam mulierum incredibilis pulchritudinis extiterunt.

Respon

pulchra.

Responsio. Quia de potestate, ac opeà Damo-ribus Diaboli circa maleficiales effectus procreati. plura oportet breuitatis causa omittere, Corpone ideó pio lectori tanquam per se nota repost dilu linquuntur, vel ad minus si noscere velit;in scriptis Docto.super.2.sent.d.5.singula ad vnguem elucidata inueniet. Conspicier enim, quòd cuncta opera sua per intellectum & voluntatem Dæmones exequuntur. Item, quod hæc data naturalia non funt immutata. Sed iuxta Dion. 4.c.de di.no. manserunt integra & splendidissima, quamuis eis vti ad bonum virtutis non valeant.

Done naturalia Diaboli triplici fcientia. Vigent.

Inueniet etiam quantum ad intellectum, quòd triplici acumine scientiæ non sunt vigent, scilicet, subtilitate naturæ, expe-Damones rientia temporum & reuelatione supernorum spirituum. Inueniet etiam in quibus & qualiter conditiones,& naturales hominum impressiones, ex influentiis corporum cœlestium prædominantes agnoscunt. Vnde & eliciunt, aliquos magis esse dispositos ad maleficia exequenda, quam alios quos etiam præ cæteris ad huiusmodi exequenda infestant.

Quantum verò ad eius voluntatem reperiet ipsam immobiliter malo inhærere, semper peccare peccatis superbia, inuidiæ & summæ displicentiæ: quod Deus pro sua gloria eo viitur contra fuam voluntarem. Cognoscet qualiter ex his duobus,scilicet, intellectu & voluntate mira operantur, ita quòd non est potestas in terra, quæ eis potest comparari. 106.41. Non est super terram potestas, quæ ei valeat comparari, qui factus est, vt neminem timeat. Vbi glossa. Et licet neminem timeat meritis tamen Sanctorum subjacet.

Diabolus meritis Sandorű

Inueniet etiam qualiter cognoscat cogitationes cordium nostrorum:qualiter etiam possit transmutare corpora adminiculo alterius agentis substantialiter & accidentaliter: qualiter etiam possit mouere corpora localiter, immutare eriam lensus exteriores & interiores ad

aliquid cogitandum:qualiter etiam pof fit immutare hominis intellectum & voluntatem, licèt indirectè.

Quæ omnia licèt ad præsentem nostram deseruiant speculationem, volumus tamen ex illis solummodò eorum proprietates concludere, vt ad quæstionis discussionem procedatur.

Sunt autem proprietates Theologis Diab. Spiassignatæ, quòd sunt spiritus impuri, li-ritus sunt cet non immundi ex natura. Quia in impuri, fed non eis secundum Dionysium inest furor immundi, naturalis, amens cocupifcentia, phantafia proterua, intellige quò ad peccata eorum spiritualia, scilicet, superbiam, inuidiam, & iram. Vnde funt humani generis inimici:mente rationales, absque tamen discursu intelligentes, in nequitia subtiles,nocendi cupidi,semper in fraude noui, immutant sensus, inquinant affectus, vigilantes turbant, dormientes per fomnia inquietant, morbos inferunt, tempestates concitant, in lucis Angelos se transformant, semper infernum secum portant, erga Maleficos diuinum cultum fibi vsurpant, magicæ artes per eos fiunt, fuper bonos dominari appetunt, & amplius pro posse infestant: electis ad exercitium dantur, semper fini hominis insidiantur.

dos & artes.16.9.2.vt potè qui conantur à principio ruinæ suæ vnitatem Ecclesiæ rescindere, charitatem vulnerare, san-Crorum operum dulcedinem inuidiæ felle inficere, & omnibus modis humanum genus euertere & perturbare, potestas tamen eius in lumbis & vmbilico manet. Iob penultimo. Quia videlicet Sedes Inper luxuriam carnis multum dominan- \*urie lubi tur hominibus: Sedes enim luxuriæ in cus, viris est in lumbis: quia inde deciditur semen, sicut mulieribus ab ymbilico.

Et licet mille nocendi habeant mo-

His præsuppositis ad intellectum quæstionis de Incubis, & Succubis Dæ-De Incumonibus, dicendum quod asserere per eubis: Incubos & Succubos Dæmones ho-

mines interdum procreari in tantum est Catholicum, quòd eius oppositum est asserere nedum dictis sanctorum, sed & traditioni Sacræ Scripturæ contrarium, quod fic deducitur. Nam Augustinus hanc quæstionem non quidem quo ad Maleficos, sed quantum ad ipsas operationes Dæmonum, & ad fabulas Poëtarum in vno loco mouet, & sub dubio relinquit. Licet posteà, quantum ad processum Sacræ scripturæ determinat. Nam lib. 3. de cin. Dei c.2. dicit. Vtrum poterit Venus ex concubitu Anchisis Aneam parere, in medio relinquamus. Nam penè talis quæstio in scripturis oritur, qua quæritur, vtrum præuaricatores Angeli cum filiabus hominum Gigantes concubuerint. Vnde natis gigantibus, in \$. Seri- id est, nimium grandibus & fortibus viris, tunc terra repleta est. Sed lib.5.c.23. quæstionem determinat in hæc verba. Creberrima fama est, multíque se expertos, vel ab eis qui experti erant, de quorum fide dubitandum non est, se audi-Paunifunt uisse confirmant, Siluanos & Faunos, ( quos vulgus Incubos vocant)impro-Dufij Dæ-mone, ab bis extitisse mulieribus ac earum appealiis Dru- tisse ac peregisse concubitum. Et quoshi & Truti dam Dæmones, (quos Dusios Galli nunde vocan- cupant) assidue hanc immunditatem & tentare & esficere pluries, talésque asseuerant, vt hoc negare impudentiæ videatur. Hæc ille.

ptura ex

Incubis.

Postea ibidem determinat secundam quæstionem, videlicer quòd istud Gen. Videntes filij Dei, id est, Seth, filias hominum, id est, Cain, non de Incubis solùm intelligitur. Quod autem Incubos esse non sit credibile. Ad illud ibidem est gloss.quæ sic dicit, vt priùs tactum est. Non est incredibile, non ab hominibus, led ab Angelis, vel quibusdam Dæmonibus, qui mulieribus sunt improbi, eiusmodi homines, id est gigantes esse procreatos, de quibus in litera dicitur: Gigantes autem erant super terram, qui & post diluuium, &c. yt supra. Ad idem

est gloss. Esaie 13. vbi Propheta, desertionem Babyloniæ ciuitatis prædicit, & monstra in ea habitanda. Ibi inquit habitabunt Strutiones & pilosi, ibi saltabunt Dæmones, intellige ibi loco pilosi. Vnde dicit gloss. Pilosi sunt siluestres Pilosi. homines, hispidi, qui Incubones vel Satyri, certa genera Dæmonum, & Esa.34. super illo vbi prophetat desolationem terræ Idumæorum, qui persequebantur Iudæos. Erit, inquit, cubile draconum, & pascua struthionum, & occurrent Dæmonia. Glossa interlinearis, id est, monstra Dæmonum adinuicem. Er glo. Beati Grego. ibidem. Qui alio pilosi nomine figurantur: non hi quos Græci Panas. Latini verò Incubos vocant.

Ad idem est beatus Isidorus, lib. 8.cap. vltimo, sic dicens Pilosi qui Græcè Paniti, Latine, Incubi appellantur. Vnde & Incubones Incubi dicuntur ab incubando, hoc est, carij, stuprando. Sæpè enim improbi existunt etiam mulieribus, & earum peragunt concubitum, quod Dæmones Galli Dusios nuncuparit: quia assiduè hanc peragunt immunditiam.Quem autem vulgò Incubonem vocant, hunc Romani Faunum ficarium dicunt. Ad quem Horatius dixit: Faune Nimpharum fugientium amator, per meos fines & aprica rura lenis incedas.

Insuper illud Apostoli, 1. Cor. II. Mu-Mulieres lier debet habere velamen super caput velantur suum propter Angelos, multi Catholici incubow exponunt, quod sequitur propter Angelos, id est Incubos. Ad idem est Beda in Historijs Angelorum. Item, Gulielm. in lib.de vniuerso, par. vltima tract. 6. multipliciter.Prætered hoc determinat S.Doctor prima par. quest. 25. Et in secundo scripto di. 8. Et Quolibet. 6. quo. atque super Esaiam c.13. 6 14. Vnde talia negare, dicit S. Thom. imprudentiæ est. Id enim quod multis videtur, non potest omnino falsum esse, secundum Philosophum, de somno & vigilia, in fine, & in 2. Ethicorum. Sileo de historijs multis & authenticis

tam Catholicorum quam Ethnicorum, qui Incubos esse palam asserunt.

Causa autem quare Dæmones se Inmones In- cubos faciunt vel Succubos, non dele-Ctationis est causa, cum spiritus carnem & ossa non habeat. Sed hæc est potissima, vt per luxuriæ vitium, vtriusque hominis naturam lædant, corporis videlicet & animæ, vt sic ad omnia vitia homines proniores existant. Nec dubium quin sub certis constellationibus semina vigorare sciunt, sub quibus homines etiam concepti,semper malitijs existunt

tis luxuriæ vitijs à quibus suum popu-

Vnde enumeratis per altissimum mul-

lum mundum esse voluit, & quibus infideles hæretici erant, ait Lenit. 18. Ne polluamini in omnibus his, quibus contaminatæ sunt gentes, quas ego eijciam ante conspectum vestrum, & quibus polluta est terra, cuius scelera ego visitabo. Dicit gloss. Super verb. gentes. Diaboli in Dæmones, inquit, qui propter multitura dicun- dinem dicuntur gentes vniuersæ, qui tur gentes cum omni peccato gaudent, præcipuè tamen fornicatione & Idololatria, quia in his corpus, & anima maculatur, & totus homo, qui terra dicitur. Omne etiam peccatum quodcunque fecerit homo extra corpus est, qui autem fornicatur, in corpus suum peccat. Si cui libet intueri historias de Incubis, & Succubis, inspiciat vt suprà Bedam in bistoriis Angelorum, & Gulielmum Thomam, denique Brabantinum in libro qui de Apibus inscribitur.

De impotentia coeundi Scas.

Ad argumenta ad primum de naturali propagatione instituta à Deo, inter per Male- marem & fæminam dicitur. Quod sicut Dei permissione, Sacramentum matrimonij potest opere Diaboli vitiari, per maleficia, vt supra patuit. Ita à simili & fortiori, in quolibet alio actu venereo inter marem & fæminam.

Sed si quæritur, quare potius in actu & super actum venereum Diabolo per-

mittitur maleficia exercere, quam super alios humanos actus. Dicitur, quòd multiplex causa assignatur à Doctoribus, de quibus inferiùs ab illa parte, vbi de permissione diuina discutitur. Ad præsens sufficit causa, quæ priùs tacta est, scilicet quod potestas væmonis est in lumbis hominum. Quia inter omnia certamina duriora sunt prælia certaminis, vbi continua pugna, & rarò victoria. Nec valet, vbi dicitur, quòd tunc opus viaboli esset fortius opere veis cum actus matrimonialis à deo institutus pollet vitiari: quia non vitiat per violentiam, imò cùm nihil valeat inficere,nisi à Deo permissus : ideò magis per hoc eius impotentia concluditur.

Ad secundum verum est, quod pro-Quomodo creare hominem est actus viui corpo-Incubi ris. Sed cùm dicitur, quòd Dæmones non possunt dare vitam, quia illa sluit formaliter ab anima, verum est, sed quia materialiter descinditur à nemine, & Dæmon Incubus illud committere potest, Deo permittente, per coitum, & non tanquam ab eo descissum, sed per semenalicuius hominis ad hoc acceptum (vt dicit Sanctus Thomas in 1. part.quast.s1.artic.3.) vt potè quòd Dæmon qui est Succubus ad virum, fiat succubi Incubus ad mulierem, ficut etiam alia-cubi, rum rerum semina assumunt ad aliquarum rerum generationem, vt Augustin. dicit 3.de Trinitate.

Vnde si quæritur, cuius filius sic natus Ex Incubo existit: Patet quod non est filius Dæmo-ius silius, nis, sed filius hominis, cuius est semen acceptum. Sed cum instatur, quod nihil cst superfluim in operibus Angelorum sicut & naturæ conceditur. Sed cum infertur, quòd pæmon potest inuisibiliter semen & recipere & infundere, verum est:hoc autem potius operatur visibiliter, vt Succubus & Incubus, vt sic per talem spurcitiam inficiat corpus & animam, & in vtroque homine, mu-

# Quast. 111. An per Damones detur procr. & c. 23

lieris scilicet & viri, vt in corpore quasi tactum est.

Prætered plura possent Dæmones inuisibiliter, qui tamen non permittuntur, etiam si vellent exercere visibiliter, permittuntur autem inuisibiliter, vel in exercitium bonorum vel in correctionem malorum. Posset denique contingere quod loco Dæmonis Succubi alter femen reciperet ab eo,& Incubum loco alterius demonis se faceret, & hoc triplici ex causa. Puta quia næmon deputatus mulieri, reciperet semen ab altero pæmone, deputato viro, vt sic vnusquisque circa sibi à principe næmoniorum commissum habeat malesicium exercere: cum vnicuique proprius deputetur Angelus, etiam à malis, vel propter fæditatem actus, quam pæmon vnus facere abhorreret: Cum vt in secertorum, quenti quæstione patebit, certi pæmones ex nobilitate naturæ, certos actus & spurcitias facere aborrerent. Vel quòd inuisibiliter loco viri seminis, fuum semen, id est, quod Incubus recepit inuisibiliter, se interponendo mulieri, intromittat. Quam interpositionem facere, non est contra eius naturam aut virtutem:cum etiam in corpore assumpto inuisibiliter & incontractabiliter se interponere potest, sicut suprà de illo iuuene, qui Idolum desponsauerat,

Quaidam

abhorres

nobilitas

Ad tertium. Hoc quod dicitur, quod virtus Angeli est infinita respectu superiorum, hoc est, quia eius virtus comprehendi non potest ab inferioribus, quin semper super excedit eam, ita quòd non limitatur ad vnum effectum tantum. Et hoc ideo, quia suprema in entibus habent virtutes maximè vniuerlales. Vnde propter hoc, quod est infinita superius, non potest dici, quòd possit indifferenter in omnem effectum ilium ad proponendum: quia sic etiam diceretur infinita inferius ficut superiùs.

Demum quia inter agens & pariens Inter ages debet esse proportio, nulla potest esse patiens proportio inter substantiam purè spiri-debet esse proportio. talem & corporalem: Ideò nec ipsi pamones possent in aliquem effectum, nisi mediante aliquo alio principio actiuo. Inde est quod seminibus rerum vruntur ad effectus producendos, iuxta August. 3. de Trin. Vnde hoc argumentum redundat in præcedens, nee per illud fortificatur, nisi quis vellet declarationem eius habere, quare intelligentiæ afferun-Cur spiritur habere virtutes infinitas superius & pora virnon inferius: & daretur sibi ex ordine tutes exerrerum corporalium & corporum cœ-feciora, lestium, qui secundum se in plures & non in suinfinitos effectus influere possent. Hoc periora, autem non fit propter debilitatem inferiorum. Concluditur, quòd Dæmones licet absque hoc quòd corpora assumat, possint transmutationes in seminibus facere, hoc nihil arguit contra hoc

quod hic intenditur de Incubis & Suc-

cubis, quorum actus exercere non pos-

sunt nisi in assumptis corporibus, secun-

dum quod/uprà tactum est. Ad quartum quòd Dæmones non poslunt mouere corpora localiter, vnde nec semen,&c.Probatúrque ibi de anima per similitudinem. Dicendum, quòd aliud est loqui de substantia spirituali ipfius Angeli aut Dæmonis, & aliud de ipla anima. Hoc enim quod anima non potest mouere corpus localiter, nisi viuificatum ab easvel per contactum corporis ad aliud corpus non viuificatum, hoc est,quia tenet infimum gradum in ordine substantiarum spiritualium : ex quo etiam contingit, quod illud corpus, quod habet mouere eriam per contactum, oportet quod sit proportionatum: Non sic autem est de Dæmonibus, quorum victus omninò corporalem victutem excedit.

Ad quintum dicendum, quod contactus næmonis ad corpus seminis, vel cuiuscunque alterius, non est contactus

corpo

Coragus corporalis, sed virtualis, & sit secundum Damonis proportionem conuenientem tam mouenti quàm mobili, ita quòd illud corcorporalis pus, quod mouetur, non excedit proportionem virtutis dæmonis, vt sunt corpora cœlestia, & etiam tota terra vel elementa mundi.Et quare illa excedunt dicere possumus, vt dicit S. Thom. in quest. de malo. quest. 10. de Dæmonibus. Quod hoc est vel propter conditionem naturæ, vel propter damnationem culpæ. Est enim ordo rerum sicut secundú naturam ipfarum: & ita fecundu motum: Et sicut superiora corpota cœlestia mouentur à superioribus substantiis spiritualibus, vt funt Angeli boni, ita inferiora corpora moueri possunt à substantiis spiritualibus inferioribus, vt funt Dæmones. Et si quidem hoc contingit eis secundum conditionem naturæ, secundum quam aliqui ponebant Dæmones non esse ex illis superioribus Angelis: Sed ex illis qui perficiuntur à demnatio- Deo huic terrestri ordini, vt erat Philonem mo- sophorum opinio. Vel etiamssi contingit ex pæna peccati, vt Theologorum alteratus, sententia est, tunc à cœlestibus sedibus detrusi in hunc aërem, tanquam ad pœnam, non possunt ipsum aut terram commouere.

> Hæc addita funt propter duo argumenta, quæ tacitè soluuntur, scilicet de corporibus cælestibus, quòd illa etiam possent mouere, si possent corpora localiter mouere, quia sunt eis magis propinqua,vt etiam vltimum argumentum prætendit.Respondetur enim, quòd non valet: quia illa corpora excedunt proportionem virturis eorum, siquidem prima opinio locum habet: Si verò non, sed secunda, tunc iterum non possunt mouerc, propter pænam peccati.

Est etiam ad argumentum, vbi quis eus totius obiiceret, quod idem est motus totus & partis, sicut totius terræ & glebæ. in 4. glebz. physic. Vnde si Dæmones possent mouere partem terræ, possent etiam mouere terram: Non valet, vt patet intuenti distinctionem. Colligere autem semina rerum & applicare ad certos effectus, non excedit eorum virtutem naturalem, Deo eis permittente, vt de se patet.

Summarie concludatur, quod non obstante, quòd quidam dicunt, Dæmones in assumptis corporibus nullo modo posse generare, & quòd per filios Dei significentur shij Seth, & non Angeli Filij Seth, Incubi, sicut & per filias hominum, illæ dici stij que de stirpe Cain descenderant. Quia multis vitamen contrarium à multis, vt patuit, detur non petelt omafferitur: & quod multis videtur, non nino effe potest omnino esse falsum, secundum falsum. Philosophum in 6. Ethic. & in fine de somno & vigilia. Iam etiam modernis temporibus attestantur facta & dicta Maleficarum talia verè & realiter exequentium.

Ideò dicimus tria. Primò, quòd per tales Dæmones spurcissimi actus Venerei, non delectationis, sed infectionis animæ & corporum, quibus succubunt aut incubunt causa exercentur. Secundò, quòd per talem actum completa conceptio & generatio à mulieribus fieri potest, inquantum semen humanum apponere possunt, in loco conuenienti ventris mulieris, ad materiam proportionatam ibidem præexistentem. A fimili, ficut & semina aliarum rerum colligere possunt ad complendum aliquos effectus. Tertiò, quod Dæmonibus attribuitur in talium generatione, illud tantum, quod est motus localis, non autem ipfa generatio, cuius principium non est virtus Dæmonis aut corporis, ab eo sumpti: sed virtus illius cuius semen fuit, vnde & genitus non Dæmonis, sed alicuius hominis filius est.

Et per hæc patet responsio ad argumenta, vbi quis arguere vellet; quòd Dæmones generare non possent, propter duo. Primò, quod generatio completur per virtutem formatiuam, quæ est in semine corpore viuo resoluto. Et

corpus

tus Dz-Monum

corpus à Dæmonibus assumptum, quia non est tale, ergo, &c. Patet responsio, quia næmon virtute seminis formatiuam reponit ad locum debitum, &c. Secundo, si dicatur, quòd semen non habet virtutem generandi, nisi quandiu calor animæ in eo retinetúr: quem ta-Quomodo men exhalare necesse est per magnam distantiam delatam. Est enim responsio, Demones quòd pæmones possunt aliqua repoasportent, nere ad conservationem seminisme calor vitalis euaporet. Vel etiam quia velocissimè mouentur propter victoriam mouentis super rem motam, ideò non poterit euaporari tam faciliter.

QVÆSTIO IV.

A quibus Damonibus huiusmodi scilicet Incubatus & Succubatus exercentur.

7 Trùm Catholicum sit asserere, quòd actus Incuborum & Succuborum Dæmonum conueniant omnibus spiritibus immundis indisferenter & æqualiter. Et videtur quod sic: quia oppositum asserere, esset ordinem quendam bonum inter eos affirmare. Ordo in-Probatur. Sicut ad rationem boni pertinet modus & ordo: August. in lib. de Natura boni. Ita ad rationem mali pertinet inordinatio. Sed in Angelis bonis nihil est inordinatum, ergo, & in malis nihil potest esse inordinatum: Vnde indifferenter huiusmodi actibus habent infiftere. Inde etiam illud: Vbi nullus ordo, sed sempiternus horror inhabitat in terra, videlicet miseriæ & tenebrarum Ich. 10.

Ex natura

gelos.

femen

Prætered, si non omnes indifferenter his actibus insistunt, hoc eis compe-Damones, tit vel ex natura, vel ex culpa, vel pœna. Non ex natura, quia possunt peccare omnes indifferenter, vt in præcedenti quæstione tactum est:Sunt enim natura ipsorum spiritus impuri, licet non im-Mall. Malefic. Tom. 1.

mundi, quantum ad diminutionem naturalium bonorum, in nequitia subtiles, nocendi cupidi, per superbiam tumidi, &c. ergo competit eis quoad culpam vel pænam. Tunc sic : Vbi est maior culpa, ibi maior pæna, sed superiores Angeli magis peccauerunt, ergo in eorum pænam magis his spurcitijs habent insistere, si hoc non est, dabitur ratio alia, cur non illis actibus indifferenter infistant.

Prætered vbi non est subiectio & Inter Deobedientia ibi omnes indifferenter ope- mulla cons rantur. Sed in Dæmonibus nulla est cordia. subiectio & obedientia. Probatur. Quia illa fine concordia haberi non possunt: sed in Dæmonibus nulla est concordia. Prou.13. Inter superbos seper sunt jurgia.

Præterea,sicur æqualiter omnes propter culpam:post diem iudicij in infernum detrudentur, ita & ante illud tempus in aëre caliginoso propter officium eorum detinentur. Nec legitur esse æqualitas ex causa emancipationis ergo nec æqualitas ex parte officij & tentationis.

Sed contra glossa prima ad Cor. 15. squame Quandiu durat mundus, Angeli Angelis, Leuiathan homines hominibus, Dæmones Dæmonibus præsunt. Item 10b. 40. dicitur de squamis Leuiathan, per quas membra Diaboli significantur, quòd vna vni adhæret:ergo inter eos est diuersitas & ordinis, & actionis.

Incidentaliter quæritur: An à bonis Angelis ipsi Dæmones ab huiusmodi eorum spurcitiis exequendis interdum impediantur vel non. Et dicendum, quòd quia potestates dicuntur Angeli, quorum ditioni virtutes aduersæ subiectæ, sunt, vt Gregorius dicit, & Augustinus,3.de Trinitate, Spiritus vitæ, delettor arque peccator, regitur per spiritum vitæ,rationalem pium & iustum. Et sicut illæ creaturæ super alias influentiam habent, quæ sunt persectiores, & Deo propinquiores : eò quòd totus ordo

præla

prælationis, primò & originaliter est in Deo, & participatur à creaturis secundum quod ei magis propinquat. Ideò etiam boni Angeli, qui maxime appropinquant Deo, propter eius fruitionem, quâ Dæmones carent, super ipsos Dæmones habent prælationem, & per eos reguntur.

Ad neglifunt.

Et cum instatur, quòd Dæmones præsidētis præmissis mediis multa mala faciunt, pertinent, aut ergo non impediuntur, quia non que à sub- subsunt bonis Angelis, qui cos impedire possent, aut si subsunt, tunc cum ad negligentiam præsidentis pertinere videntur ea quæ per subditos malè fiunt, videtur quòd in Angelis bonis sit aliqua negligentia. Respondetur, quòd sancti Angeli sunt ministri Diuinæ sapientiæ. Vnde sicut Diuina sapientia permittit aliqua mala fieri per malos Angelos vel homines, propter bona quæ ex eis elicit, ita boni Angeli non totaliter cohibent malos à nocendo siue homines siue Dæmones.

Ordo inter Damones.

Responsio: Catholicum est asserere quendam ordinem actionum interiorum & exteriorum, etiam per quandam prælationem esse in Dæmonibus. Vnde & quædam spurcitiæ ab aliquibus infimis perpetrantur, à quibus superiores propter nobilitatem naturæ fecluduntur. Et declaratur hoc primo generaliter ex triplici congruentia, qua talia congruunt eorum naturæ, Diuinæ sapientiæ & propriæ nequitiæ.

Diaboli inter se differunc specie.

Demum magis in speciali:ex natura quidem: Nam constat quod, à principio creationis, semper quidam alij superiores fuerunt ex natura, cum inter se differant: Nec duo Angeli vnius speciei existant communiorem opinionem sequendo, quæ etiam dictis Philosophorum concordat: & Dionysius, qui ponit 10.c. Calestis Hierarchia, in eodem ordine esse primos medios & vltimos:cui etiam necessario oportet affentiri: tum ex immaterialitate eorum, tum etiam ex

incorporalitate. Inspiciat qui vult dicta Doctoris in 2. di. 2. Et quia peccatum naturam non tollit, & Dæmones post casum data naturalia non amiserunt, vt Suprà tactum est, & operationes rerum sequentur naturales earum conditiones: ideo ficut in natura, fic & in operationibus funt varij & multiplices.

Congruit etiam hoc Diuinæ sapientiæ, vt ea quæ ab iplo fint, ordinata fint. Rom.13.quæ à Deo sunt, ordinata sunt. Et quia Dæmonessunt à Deo deputati ad exercendum homines & ad puniendum damnatos. Ideò in exercitiis eorum ab extra quæ ad homines sunt varij & multiplices.

Congruit etiam & nequitiæ ipforum. Quia enim humano generi aduersentur, ideò cùm ordinate impugnant magis hominibus nocere æstimant, sicut faciunt. Vnde constat, quod in spurcitiis nefandissimis non æqualiter insistunt.

Quod etiam magis specificatur tali ratione. Nam cum operatio sequitur naturam rei, vt dictum est, quorumcunque sint naturæ subordinatæ, oportet etiam quòd operatione sibi inuicem subordinentur, sicut patet in rebus corporalibus. Quia enim inferiora corpora naturali ordinatione sunt infra corpora cœlestia actiones & motus corum subduntur actionibus & motibus cœlestium corporum: & quia, vt dictum est, Dæmones naturali ordine inter se differunt:Ideò etiam naturalibus actionibus intrinsecis & extrinsecis, præsertim in huiusmodi spurcitiis peragendis.

Ex quibus concluditur, quòd quia huiusmodi spurcitiæ plurimum præter nobilitatem Angelicæ naturæ exercentur cum etiam in actibus humanis, infirmi & fædissimi actus in se quidem considerando, non quantum ad officium naturæ, & procreationis reputantur.

Demum.

## Quaft. IV. A quibus huiusm.actus exerc. &c.

Demùm, cùm, de quolibet ordine alibus choris qui cecidisse creduntur, non est inconaliqui ce- ueniens asserere, quòd illi Dæmones qui ciderunt. de infimo choro, & iterum illi qui infimi in illo existunt, in his spurcitiis & Incubatus aliis deputantur & insistunt.

horribilior Sodomia.

gur Da-

Succubi.

Anni

Christi

rantur à

mones

Hoc eriam plurimum est aduerrendum, quòd licèt de Incubis & Succubis mulieribus infestos scriptura tradit, tamen nusquam legitur in vitiis quibuscunque contra naturam loquendo non solum de Sodomitico, sed etiam de quocunque alio peccato, extra vas debitum perperam agendo, se Incubos & Succubos, fecisse. In quo maxima illorum peccaminum enormitas oftenditur, Per Palz- cum indifferenter omnes Dæmones custinos intelliguniulcunque ordinis illa peragere abhorrent, & verecundum æstimant. Et hoc videtur, velle glossa super Ezech.29.vbi dicitur: Dabo te in manus Palæstinorum, id est, næmonum, qui etiam erubescunt de via tua scelerata: vitium contra naturam intelligens. Et intuenti patet, quod de pæmonibus oportet auctoritatem intelligere. Nullum enim peccatum tam sæpè deus reproba morte in multis condemnauit.

Dicunt etiam nonnulli, & veraciter mon supe- creditur, quod nullus talis vitij, postquam tempus mortalis vitæ Christi, Maleficis. quod ad annos 33. extenditur, in hoc scelere perseuerans excesserit : nisi speciali gracia redemptoris poterit liberari. Quod ex eo patet quòd octogenarij & centenarij isto crimine inueniuntur sæpè irretiti, quibus tempus Christi, quia vitæ morum disciplina fuit: ideò illo spreto, vix vnquam sine disficultate permaxima ab hoc scelere conti-

Sed & quòd ordo sit inter eos, etiam ad officia exteriora, quo ad impugnationes, demonstrant corum nomina. Nam licet vnum & idem nomen scilicet Diabolus multipliciter exprimatur in scripturis, & hoc propter earum di-

uersas proprietates, tamen his immundis operibus vnus præsidere in scripturis traditur, sicut etiam & certis aliis vitiis. Est enim vsus scripturæ & locutionis, quemlibet immundum Spiritum nominare Diabolum, à Dia, quod est Diabolus, duo, & bolus quod est morfellus: quia à Dia & duo occidit,scilicet corpus & animam. Et secundum etymologiam licèt Græcè interpretetur viabolus clausus ergastulo: & hoc fibi conuenit, cum non permittitut sibi nocere quantum vellet. Vel Diabolus quasi destuens: quia destuxit, id est, corruit, & specialiter & localiter. Nominatur etiam Dæmon, id est Triplex sapiens super sanguinem, vel sangui- Demonis. neus,scilicet,super peccata, quæ sitit & procurat triplici scientia, qua viget, scilicet, subtilitate naturæ, experientia temporum, & reuelatione bonoru n spirituum. Nominatur etiam Belial, quod interpretatur absque iugo, vel absque domino: quia pro posse pugnat contra eum, cui deberet esse subiectus. Vocatur etiam Beelzebub, quod interpretatur vir muscarum, id est, animarum peccantium, quæ reliquerunt verum sponsum Christum. Item Satanas, id est, aduersarius. Vnde 1. Pet. 2. Aduersarius ve- Incubatus ster Diabolus circuit, &c. Item Behe- & spurcimor, id est, bestia, quia facit homines tiei prinbestiales.

Ipse tamen Dæmon fornicationis, catur As-& princeps illius spurcitiei, dicitur Asmodeus quod interpretatur factura iudicij: quia propter huiusmodi vitium. factum fuit terribile iudicium super Sodomam, & quatuor alias ciuitates. Sicut & Dæmon superbiæ dicitur Le- Etymolo: uiathan, quod interpretatur additamen- gia Leuia, tum corum: quia & Lucifer tentans than. primos parentes, de superbia promisit eis additamentum diuinitatis. De quo & per Esaiam Dominus. Visitabo super Leuiathan, serpentem veterem & tortuosum. Et Dæmon auaritiæ & diuitiarum dicitur Mammona, quem &

Christus

Nomina Diabolorum.

Christus in Euangelio expressit. Matt. 6. Non potestis Deo seruire,&c.

Bonu fine uenicur. fed non

mones

VIUNIUIT

Ad argumenta. Ad primum: quod quia bonum potest inueniri sine malo, sed malum nunquam inuenitur sine bono, quia fundatur super creaturam: quæ in se bona est. Et ideò Dæmones inquantum habent naturam bonam, ordinati sunt in naturalibus, & in corum actionibus ad illud Iob. 10. Ad secundum potest dici quòd Dæmones ad ordine, in exercitium deputati non sunt in infernon veun. no, sed in isto aëre caliginoso. Vnde hîc habent ordinem inter le, quem tunc in inferno non habebunt. Vnde etiam dici potest, quod etiam omnis ordo in eis cessat, quoad ipsam beatitudinem consequendam, cum à tali ordine irrecuperabiliter ceciderint. Et dici potest, quòd etiam in inferno erit inter eos ordo porestaris, & pænarum afflictionis, inquantum aliqui ad affligendum animas deputabuntur:& non alij.Sed hîc ordo magis erit à Deo quam ab ipsis, sicut etiam & eorum tormenta.

> Ad tertium cum dicitur, quod superiores Dæmones quia magis peccauerunt, magis puniuntur, etiam his actibus immundis, amplius deberent infistere: Respondetur, Quia culpa ordinatur per pænam, & non per naturæ actum, seu operationem, ideò non infistunt illis immunditiis propter nobilitatem naturæ, non propter eorum culpam aut pœnam. Et licet omnes fint spiritus impuri, & ad nocendum cupidi, tamen vnus amplius altero, in quantum potiora naturalia sunt obtenebrata.

Vnus Damonum cention.

Ad quartum dicitur: quòd est concordia inter Dæmones, non amicitiæ, sed nequitiæ, ex qua homines odiunt, & Dei iustitiæ repugnant quantum posfunt. Talis enim concordia inter impios reperitur, vt eis se adiungat & subijciantad propriam nequitiam exequendam, quos potioribus viribus vident.

Ad quintum licèt carceralis manci-Demont patio omnibus æqualiter deputetur, iam concordia in aere & post in inferno, non tamen extiz, non hoc inaturalia in eis sunt æqualiter adamicitia, æquales pænas & officia æqualia ordinata, imò quantò sunt nobiliores in natura & potiores in officio, tanto etiam grauiori subiecti tormento. Vnde Sap. 6 Potentes potenter tormenta parientur.

#### QYÆSTIO

Vnde multiplicatio maleficorum operum procedat.

N possit quoquo modo catholice Quastio censeri, quòd origo & multiplica-super intio maleficorum operum processerit ex corporum influentiis corporum coelestium, seu su- colestium perabundanti malitia hominum,& non ex spurcitiis Incuborum, & Succuboru Dæmonum: & videtur quod ex propria malitia. Nam Aug. in lib. 83. q. dicit, quod ad hominis voluntarem, causa deprauationis eius redit, siue aliquo, siue nullo fuadente deprauata sit. Sed Malesicus depravatur per peccatum:ergo caufa illius non est piabolus, sed voluntas humana. Ad idem dicit de liber arbit quòd qui-Quiliber libet est causa suæ malitiæ. Quod etiam est causa probatur ratione. Peccatum hominis extiz. libero arbit.procedit.Sed piabolus non potest liberum arbitrium mouere, hoc enim libertati repugnaret:Ergo niabolus non potest esse causa illius, nec cuiuscunque peccati. Prætereà in lib. de Ecclesiasticis dogmatibus, dicitur. Non omnes cogitationes nostræ malæ à piabolo excitantur, sed aliquoties ex nostri arbitrij motu emergunt.

Demum quòd ex influentiis corpo- Qmne rum cælestium possint oriri, & non à multiter-Dæmonibus , probatur. Sicut omnis me redu multitudo reducitur ad vnum, ita omne aliquod multiforme reducitur in aliquod vni-variorm forme principium. Sed actus humani

funt

funt varij & multiformes,tam ad vitia, quàm ad virtutes, ergo videtur, quòd reducantur in aliqua principia vniformiter mota & mouentia. Sed talia non possunt assignari, nisi ex moribus cœlestium, qui sunt vniformes, ergo illa corpora funt talium actionum caufæ.Præterea,si cœlestia corpora non essent humanorum actuum ad virtutes & vitia causæ, Astrologi non adeò frequenter vera prædicerent de bellorum euentibus & aliis humanis actibus: funt ergo aliquo modo causa. Prætereà corpora cœlestia possunt imprimere in ipsos Dæmones ad causandum certè malesicia, ergo à fortiori, in ipsos homines. Exemplu Assumptum probatur ex tribus. Nam certi homines qui Lunatici dicuntur; infestantur à Dæmonibus plus vno tempore quàm alio, quod non facerent, sed potius omni tempore molestarent, nisi ex certis Lunationibus etiam ipsi Dæmones inquietarentur ad infernum. Huiusmodi probatur etiam ex Necromanticis, qui certas constellationes observant, ad inuocandum pæmones, quod non facerent, nisi scirent, illos Dæmones corporibus cœlestibus esse subicctos.

Damonib.

) zmoni

tiz, m

amicina

Quag.

fuper a

Probatur etiam ex illo, quòd Dæinferiora, mones secundum Augustinum in 10.de cinitate Dei, quibusdam corporibus inferioribus exercentur, scilicet, herbis, lapidibus, animantibus, & sonis quibusdam certis, & vocibus, & figurationibus. Sed cum corpora cœlestia sint virtuosiora quàm corpora inferiora: ideò multò magis actionibus corporum cœlestium. Et iterum amplius Malesici subijciuntur, ve eorum opera ex in-Huentiis illorum corporum, & non ex affistentia spirituum malorum proueniant. Fortificatur argumentum ex 1. Reg.cap.16. vbi, cùm Saül vexabatur ; à Dæmones alleviabatur tum quando David cytharam percutiebat coram co, & quòd recedebat spiritus malus.

Sed contrà Impossibile effectum sine causa sua producere, sed opera Malesicorum sunt talia, quod non possunt nisi opere pæmonum fieri, paret ex descriptione operum Maleficorum, ex Isidor. lib.8. Etym. Malefici dicuntur ob magnitudinem facinorum: hi enim elementa concutiunt, mentes hominum turbant, & absque vllo veneni haustu sola vi carminum animas interimunt,&c. Huiusmodi autem effectus non possunt ex influentiis corporum cælestium mediante homine causari.

Præterea Philosophus Ethic. Diffi- Anima cile inquit, explicare quid sit principium per alioperationis in anima, & oftendit, quod quod exoportet esle aliquod extrinsecum. Om- trinsecum ne enim quod incipit de nouo, habet aliquam causam. Incipit enim homo operari, quòd vult: Incipit autem velle, quia præconsiliatur, si autem præconsiliatur propteraliquod consilium procedens, aut ergo est procedere in infinituaut oportet ponere aliquod principium extrinsecum, quod primo movet hominem ad consiliandu:nisi forte aliquis dicat, quòd hoc est à fortuna : ex quo sequeretur omnes actus humanos esse fortuitos, quod est absurdu. Principiù ergo in bonis ad bona dicit esse peù, qui non est causa peccati. In malis autem, cùm homo incipit agere velle, & consiliari ad peccandum oportet quòd huius etiam sit aliqua causa extrinseca, & no potest esse alia nisi diabolus, præsertim in Maleficis, vt supra patuit, quia corpus cœleste non potest ad tales actus influere: ergo paret veritas.

Prætereà cuius potestati subiacet motiuum, eius potestati subiacet & motus, movet qui à motiua causatur. Motiuum au- voluntatem voluntatis est, aliquid apprehensum est causa per sensum vel intellectum, quorum peccati. vtrumque subiacet potestati Diaboli. Dicit enim Aug.in lib. 83. q. Serpit hoc malum, seilicet, quod est à Diabolo per omnes aditus sensuales, dat se esse

D 3

figuris

figuris, accommodat se coloribus, adhæret sonis, latet ira & in fallacia sermonis, odoribus se subiicit infundit saporibus, & quibusdam nebulis implet omnes meatus intelligentiæ. Ergo videtur quòd in potestate Diaboli est, mouere voluntatem, quæ est directè

Prætered omnem quod se habet ad

causa peccari.

vtrumlibet, indiget aliquo determinante ad hoc vt exeat in actum. Sed liberum arbitrium hominis ad ytrumlibet fe habet, scilicet ad bonum & malum: ergo ad hoc, quod exeat in actum peccati, indiget quod ab aliquo determine-Mala vo- tur ad malum. Maxime autem hoc vilutas Dz- detur fieri à Diabolo, præsertim in causa ma- operibus Malesicorum, cum eius volz volun- luntas est determinata ad malum. Ergo videtur, quòd mala voluntas Diaboli est causa malæ voluntatis, præcipuè in Maleheis. Et potest fortificari ratio, per hoc, quòd sicut bonus Angelus se habet ad bonum, sic malus Angelus ad malum. Sed ille reducit homines ad bonum, ergo iste ad malum. Est enim (dicit Dionysius) ex diuinitatis immobiliter stabilita voluntate, vt ima à summis perficiantur.

Ima à sii-

Responsio. Quia quastio quoad mis perfi-originem malchcorum operum, fundatur super influentiam luminarium cœlestium, ostenditur per reprobationem trium errorum qui hoc asserere conantur,scil.planetariorum,genethliacorum & fatalium ordinum, ponentium, hoc non esse possibile quoad primum. Nam Quomodo si quæritur an ex impressione luminarium cœlestium causetur in hominibus causentur vitium Maleficorum: tunc ad diuersitatem motuum attendendo, & veritatem fidei saluando, oportet sub distinctione disserere, videlicet quòd mores hominum à sideribus causati possunt intelligi dupliciter. Aut necessariò & susticienter, aut dispositiue & contingenter. Si dicatur primo modo, tunc

non solum est falsum, imo hæreticum, eò quòd Christianæ religioni adeò repugnat, quòd etiam veritas fidei in tali errore faluari non potest. Ratio. Dum enim ponit omnia à syderibus necessario euenire, iam tollit meritum & per consequens demeritum: Tollit & gratiam,& per consequens gloriam: Tum quia honestas morum & per, hunc errorem præiudicium patitur, dum culpa peccantis in sydera refunditur, licentia malefaciendi fine reprehensione conceditur & homo ad orandum & colen-

dum fydera incuruatur.

Si autem dicantur mores hominum Sydera à dispositionibus syderum variari dis- ter variat politine & contingenter lic potest ha- mores hobere veritatem, quia nec rationi nec fidei repugnat. Planum enim est, quòd disposicio corporis varia multum facit ad variationem affectionum & morum animæ, vt plurimum enim anima complexiones corporis imitatur, vt dicitur in lex principiis. Vnde & cholerici sunt iracundi, & sanguinei sunt benigni, & melancholici sunt inuidi, flegmatici pigri. Hoc autem non est necessarium: anima enim dominatur suo corpori,& maximè quando est adiura per gratiam. Multos enim videmus cholericos mansuetos, & melancholicos benignos. Quum ergo virtus corporum cælettium operatur ad mixtionem & qualitatem complexionis, hinc est, quòd per consensus quodammodo operatur ad qualitatem morum, valdè tamen de longinquo.Plus enim facit ad qualitatem complexionis virtus naturæ inferioris, quam virtus fyderis.

Vnde Augustinus s. de cinitate Dei, Quastio à in solutione cuiusdam quæstionis de S. August. duobus fratribus, qui simulinfirmaban- tra Astrotur, & curuabantur, cum quærebatur, logos. vnde hoc esset, magis commendat rationem Hippocratis quàm Astronomi. Hippocrates enim respondit, quòd hoc erat propter similitudinem comple-

xionis.

xionis. Et Astronomus respondit, quòd erat propter identitatem constellationis. Meliùs enim respondit Physicus, quia causam reddit magis propriam, & magis propinquam. Sic ergo dicendum quòd impressiones syderum aliquo modo disponunt ad malitiam. Malesicorum siquidem aliqua influentia in corum corporibus prædominatur potius ad huiusmodi nefanda, quàm ad alia opera quæcunque vitiosa seu virtuosa: quæ tamen dispositio non debet dici necessaria, proxima & sufficiens, sed

remota & contingens. An Reg-

Nec valet, si quis obiiceret Philoso-Altra mu- phum libro de proprietatibus elementorum: vbi dicit, quòd regna vacua facta funt & terræ depopulatæ apud coniunctionem Iouis & Saturni, arguendo quasi, quia talia ex libero arbitrio deprehendebant hominem, ergo etiam influentiæ luminarium super liberum arbitrium haberent efficaciam. Respondetur enim quòd Philosophus super hoc dictum non vult innuere, quod homines illi non poterant resistere illius influentiæ constellationis, ad dissensionem inclinantis, sed quia noluerunt: Quia ficut ait Ptolomæus in Almagest. Sapiens homo dominabitur astris. Quamvis enim coniunctio Iouis & Saturni, eò quòd Saturnus habet influentiam melancholicam & malam, & Iupiter valdè bonam, potest ad rixam vel discordiam homines inclinare: illi tamen inclinationi homines per libertatem arbitrij possunt resistere, & valdè faciliter cum adiutorio gratiæ Dei.

Nec iterum valet, si quis obiicere ditentia Da- ctum Damasc. lib. 2. cap. 6. vbi dicit: maiceni. Constituuntur multoties cometæ & signa quædam mortis regum. Respondetur enim quod etiam sequendo opinionem Damasceni, quæ fuit vt patet in prædicto libro, contrariæ opinionis viæ Philosophicæ: siue non, nihil per hoc concluditur, quò ad necessitaté actuum

humanorum.Opinatur enim Damascenus, quòd Cometa, nec naturaliter generatur, nec est vna de stellis in firmamento positis, vnde nec eius signatio est naturalis nec influentia. Dicit enim quod cometæ non sunt ex his, quæ à principio genita funt altra, sed Diuina iussione secundum ipsum tempus constituuntur & rursus dissoluuntur. Hæc Damascenus. Prænunciat autem Deus per tale signum magis mortem Regis, quàm aliorum, tum quia est persona communis, tum quia potest ex hoc oriri turbatio regni. De cuius custodia magis sollicitantur Angeli, propter commune bonum, quorum etiam ministerio & generantur & dissoluuntur.

Sed nec Philosophorum opinio ob- Opinio stat, qui dicunt, quod stella cometa sit Philosoimpressio calida & sicca, generata in su-Cometis. periore parte aëris prope ignem, ex cuius vapore calido & ficco globus illius vaporis adunatus apparet corpus stellæ. Partes autem illius vaporis discontinuatæ circa illum globum & longum protensæ in suis extremitatibus illi globo coniunctæ, sunt quasi eius comites: & secundum hanc positionem signisicat & causat non per se, sed per accidens mortalitatem prouenientem ex infirmitatibus calidis & ficcis. Et quia vt plurimum divites nutriuntur calidis & siccis; ideò illo tempore multi diuites moriuntur:inter quos mors regum & 'principum est magis notabilis. Et Angeli hæc positionec distat à positione Da-cooperanmasceni,si quis benè considerat, nisi quo metis. ad operationem & cooperationem Angeli, quam nec Philosophi excludere possunt. Imò vbi vapores nunquam in fua siccitate & caliditate ad generandum cometam currerent, adhuc operatione Angeli sæpè concurrere habent,

Sicur & stella , quæ fancti Thomæstella pre-Doctoris transitum indicauit, que vti-cessic morque non ex superis in sirmamento po- dor. The

causis prædictis.

na per

tentor.

sitis prosiliit, sed operatione Angeli ex materia aliqua præiacente formata, & officio peracto, iterum resoluta fuit.

Vnde videmus, quòd secundum quamcunque istarum opinionum, nullum penitùs habent cœli luminaria dominium super liberum arbitrium. Vnde nec consequenter super malitiam & mores hominum.

Cur Aftromomi interdum vera prædicunt.

Nota insuper, quare Astronomi, vt sæpiùs vera prædicunt, & quod eorum iudicia vt plurimum super vnam provinciam, aut gentem vnius terræ eueniunt. Huius ratio est: quia sua indicia sumunt ex astris, quæ etiam habent maiorem influentiam, capiendo probabiliorem, non necessitatem in actibus tam naturæ quam voluntatis, & in actibus hominum generalibus, ficut vnius generis vel provinciæ, quàm in particularibus vnius personæ. Quia maior effectus stellarum imprimitur in totam vnam gentem, quàm in vnum hominem, & quia maior pars gentis vnius, magis fequitur affectus naturales corporis, quàm vnus singularis homo,ideò,&c.Sed hoc incidentaliter est tactum.

Contra Genethliacos.

Fortuna n colunt Mathematici.

Secunda via per quam præfata nostra Catholica assertio declaratur, est per reprobationem errorum Genethliacorum, & Deam fortunz colentium Mathematicorum. De quibus Isidor. 8. Etymol. cap. 9. Genethliaci dicuntur propter natalium confiderationem fyderum, qui vulgò Mathematici dicuntur. Fortuna verò vt ibidem dicit cap. 2. à fortuitis nomen habere dicitur, quasi Deam quandam, res humanas variis cafibus, & fortuitis illudentem. Vnde & cæcam appellant, eo quod passim in quoslibet incurrens, sine vllo examine meritorum; & ad bonos & ad malos venit. Hæc Isid. Sed talem Deam crederesaur quod læsiones in corporibus, & creaturis, quæ ex Maleficorum operibus inferuntur non ab ipsis maleficis, sed ad ipsa Dea fortunæ provenirent sicut est Idololatria, ita & asserere Maleficas ipsas ad hoc esse natas, vt talia per eas in mundo exerceri possint, similiter à fide alienum existit : Imò & à communi Philosophorum traditione. Si cui placet, inspiciat Doctorem Sanctum l.s. Summa fidei contra getiles, q.87. & seq. & inveniet plura. Licet hoc vnicum propter eos, qui fortassis copiam Tria in librorum non habent, non videtur homine, omittendum: quod quia in homine tria bus cale. sunt consideranda, vt ibi notatur, quæ à stibuscautribus cœlestibus causis diriguntur: guntur. Voluntatis actus, intellectus actus & corporis actus, quorum principium à Deo tantum & immediate, secundum ab Angelo, & tertium à cœlesti corpore divigitur. Nam actiones & voluntates immediate à Deo in bonis operibus diriguntur, dicente Scriptura: Prou. 21. Cor regis, supple, quod maiori po- voluntas. tentia videtur posse resistere, eò minùs alij non poslunt, quia in manu Domini, & quocunque voluerit inclinabit illud. Et Apostolus, Deus qui operatur in nobis velle & perficere pro bona voluntate.

Cognitio verò humana intellectina Intelleà Deo mediantibus Angelis ordinatur. Adus cor-Ea verò quæ ad corporalia pertinent, poris, siue sint exteriora siue interiora, in vsum hominis venientia, à Deo mediantibus Angelis & cœlestibus corporibus dispensantur. Dicit enim Beatus Dionysius 4. de Dininis nom. quod corpora cœlestia sunt causæ corum, quæ in hoc mundo fiunt, non tamen necessitatem inferentia.

Et cum homo sit ordinatus secun-Angeli dum corpus sub corporibus cœlesti- possident bus, secundum intellectum verò sub in homine Angelis, secundum voluntatem autem Deus vosub Deospotest contingere, quod homo astra corspreta inspiratione Dei ad bonum, & pus. illuminatione boni Angeli, ducatur

affectione corporali ad ea quæ influentia luminarium cœli inclinant, vt & sic, tam voluntas, quam intellectus malitia & erroribus inuoluantur.

Non est autem possibile huiusmodi erroribus, quibus Malefici irretiti sunt ex influentijs luminarium cœli, inuolui, licer ad fundendum sanguinem, vel furta, aut latrocinia, vel etiam incontinentias pessimas perpetrandas possit quis ex illis inclinari, sicut etiam alia quædam naturalia.

m Tii

or p.

ia but

fish

I: gu

X

13.5

Olina à

mererrice

plantata non fert

fruges.

Fatum

improba-

Etiam, vt Gulielmus in De vniuerso dicit, quòd per experientiam habetur, si meretrix nititur plantare oliuam, non esticitur fructifera, quæ tamen per castam plantata, fructifera efficitur. Et aliquis etiam Medicus in sanando, & agricola in plantando, & miles in expugnando, aliqua ex impressione cœlesti corporis esficiunt, quæ alij etiam casdem artes habentes efficere non poffunt.

Tertia via sumitur ex reprobatione fatalium effectuum. Vbi notandum, quòd Fatum effe aliquod vno modo Catholicè asseritur. Alio modo asseresest omnino hæreticum. Si enim Fatum æstimetur esse secundum æstimationem quorundam Gentilium,& quorundam Mathematicorum, qui putabant, quod ex vi politionis lyderum causaretur infallibiliter diuersitas morum, ita quod talis efficeretur necessario Maleficus vel virtuosus in moribus, quia talem eum esse causaret vis, quæ in dispositione syderum sub qua talis vel conceptus vel natus esse comprehenderetur. Et istam vim vocaverunt nomine Fati.

Sed quia ista opinio non tantùm est falsaimo hæretica & omnino detestanda propter inconvenientia quæ necesiario lequerentur, vt suprà tactum est circa reprobationem primi erroris, quia videlicet tolleretur ratio meriti & demeriti, imo gratiæ & gloriæ, & quod Deus malorum nostrorum auctor esset,

Mall. Malefic. Tom. I.

& plura alia. Ideo Fatum sic omnino Inconverefutatur, quia nihil est : Secundum nientia ex quam acceptionem etiam Gregor dicit in Homil. Epiph. Absit à Fidelium cordibus, vt fatum aliquod esse dicant.

Et licèt hæc opinio videatur eadem esse, cum prima, quæ est Planetariorum, & hoc propter eadem inconvenientia, quæ vtrobique cernuntur, tamen sunt diversæ, quantum inter se diuersisicantur vis syderum & influxus generalis septem Planetarum.

Si autem æstimetur, Fatum esse secundum quandam dispositionem, siue ordinationem causarum secundarum ad producendum effectus divinitus pro- Angeli visos.Hoc modo Fatum verè est aliquid: cooperane eo quod providentia Dei per causas gratiz inmedias exequitur suos effectus: In illis susionem. videlicet, quæ secundis causis subdun-

tur, licèt in alijs non, vt est creatio ani-

marum, gloficatio & gloriæ collatio. Licèt etiam Angeli ad Gratiæ infusionem cooperari possunt, intellectum & voluntatis capacitatem illuminando & disponendo,& sic quædam ordinatio effectuum vna & eadem dicitur providentia & etiam Fatum.Si enim consideratur vt est in Deo, sic dicitur providentia, si autem secundum quod est in causis medijs ordinaris à Deo ad effectus aliquos producendos, sic habet rationem Fati. Et hoc modo Boctius lo-Definitio quens de Fato 4. de consol. dicit: Fatum Fati. est rebus mobilibus inhærens dispositio, per quam providentia suis quæque nectit ordinibus.

Sed tamen Sancti Doctores hoc nomine vti recusaverunt, propter eos qui illud ad vim positionis syderum retorquebant: Vnde Aug.c.5.de Civit. Dei, di-sententia cit: Si proptereà quisquam res humanas de Fato. Fato tribuit, quia ipsam Dei voluntatem vel potestatem Fatum vocat, sententiam teneat & linguam corrigat.

Patet etiá ex præmissis tacita responsio ad quæstione: An omnia Fato subdantur:

& an etiam Maleficorum opera illi fubdantur? Quia si Fatum dicitur ordinatio causarum secundarum ad effectus divinitus provisos, id est, vbi Deus disposuit per causas secundas producere effectus tales: sic inquantum subduntur Fato, id est, subduntur causis secundis à Deo ordinatis, vt sunt influentiæ corporum cœlestium. Ea verò quæ à Deo immediate fiunt, vt est creatio rerum, glorificatio substantialium spiritualium, & alia huiusmodi non subduntur. Et hoc est, quod dicit Boëtius, vbi suprà, quòd ea, quæ sunt primæ Deitati propinqua, fatalis ordinis mobilitatem excedunt. Vnde Maleficorum opera, quia non subsunt secundis causis, cum talia præter cursum communem & ordinem naturæ eueniunt:Ideò nec Farb, fed causis alijs, quoad eorum originem necellariò fubduntur.

A motoribus orbium maleficia non caufari.

\$ ubstantie Onsequenter, quod nec huiusmodi Maleficorum opera possunt oriri, tores or aut cansari à substantijs separatis, quæ sunt motores orbium, seu corporum coelestium: Cuius opinionis fuit Avicenna, & fui sequaces: hac ratione moti, quia enim substantiæ illæ separatæ, altioris sunt virtutis animabus nostris, & ab ipsa anima interdum, cum fuerit in sua imaginatione, ad solam quandam apprehensionem interiorem circa aliquod extrinsecum immutatur corpus propriuminterdum etiam alienum De viina- seu extrinsecum. Verbi gratia: Aliquis gination is ambulans super trabem in alto positam cadit de facili, quia imaginatur casum ex timore, non autem caderet si esset trabs illa posita super terram, vbi cafum timere non posset. Item ad solam apprehensionem animæ incalescit corpus, vt in concupilcentibus vel iratis, aut etiam infrigidatur, sicut in timen-

tibus. Potest etiam immutari ad ali- Imaginaquam ægritudinem, putà febrem vel tio alieno lepram, ex forti imaginatione, & appre-corpori hensione ad tales ægritudines. Et sicut dans. circa corpus proprium, ita circa alienum, vr illud immutetur ad sanitatem vel ægritudinem, & hîc ponit causam etiam fascinationis, de qua superius tactum est.

Et quia secundum illam positionem effectus Maleficarum haberent reduci ad motores orbium, licèt non præcisè ad ipsa corpora cœlestia:Ideò vltra illa, quæ ibitacta sunt, dicamus adhuc, quòd talia sic contingere est impossibile. Quia cum motores orbium fint substantiæ intellectuales & bonæmon tam secundum naturam, quam secundum voluntatem, quod patet ex earum operationibus ad bonum totius vniversi. Illa autem creatura, cuius ope magicæ bona, operationes frunt, & si sit bona secun-creatura dum naturam, non tamen potest esse mala sebona secundum voluntatem. Ideò non celuntate potest idem iudicium de ambabus sub-

stantijs ferri. Et quòd non potest esse bona secundum voluntatem, probatur. Nam præstare patrocinium aliquibus in his, quæ fiunt contrariæ virtuti, non est alicuius intellectus benè dispositi: talia autem fiunt in huiusmodi operationibus Malesicorum: Fiunt enim, vt in secunda parte operis patebit, plurima homicidia, fornicationes, puerorum & iumentorum occisiones,& alia maleficia procurantur. Vnde vtentes his artibus, Malefici à malefaciendo vocantur. Non Non est est ergo benè disposita secundum vir-intelledus tutem talis intellectualis naturæ, cuius spositi,faauxilio huiusmodi artes Maleficarum miliarem innituntur, licèt sit bona secundum esse scelenaturam, quia habet esse, & illud omnia appetunt, vt cuilibet intuenti patet. Item non est intellectus benè dispositi, familiarem esle sceleratis, & eis patrocinium exhibere, & non quibusdam

VIITUO

feparatæ

pinus.

orbium bona.

Maleficia

propria

hominis.

tio a.t

Corper

roxac I dan.

n

n

n

virtuosis. Huius autem operibus in artibus Maleficorum vtuntur homines semper ad scelerati, quia à fructibus corum cognofcuntur.

> Auxilio autem substantiarum, orbes moventium, in bonum quælibet creatura inclinatur à natura, licet corrumparur per accidens sæpè: ergo illæ substantiæ non possunt esse originalis causa Maleficarum.

Prætereà, intellectus benè dispositi est reducere homines in ea, quæ sunt homini propria bona, quæ quidem sunt bona rationis: abducere ergo ab istis,& pertrahere ad alia minima bona, est intellectus indecenter dispositi. Per huius invertunt] autem artes non adipilcuntur homines aliquem profectum in bonis rationis, quæ sunt scientiæ & virtutes, sed in quibusdam minimis, vt sunt deprehensiones & exercitia latronum, & mille nocumentorum, ergo origo non est à substantijs separatis, sed ab aliqua virtute non benè disposita secundum virtutem.

Prætereà, non est benè dispositus secundum intellectum, qui per aliqua scelera commissa provocatur ad auxilium alicui ferendum. Hoc autem fit in ittis artibus Maleficorum. Nam, vt patebit in executione harum, fidem abnegant, innocentes pueros occidunt. Substantiæ enim separatæ, quæ sunt orbium motores propter suam bonitatem non his maleficis auxilium præstant.

Concludendum ergo, quòd huiufmodi artes, ficut non poflunt à corporibus cœlestibus, ita nec ab corum motoribus oriri: & cum necesse habent oriri ex aliqua virtute alicui creaturæ collatæ, & illa etiam non potest esse bona secundum voluntarem, licèt'sit bona secundum naturam, & huiusmodi creature fint ipsi Dæmones, relinquitui quod corum virtute huiulmodi

Demalitia Nisi fortassis adhuc obstat frivola

æstimatio, quòd ex hominum malitia hominum concurrente super Malesicorum verba per verba comminatoria, & imagines repositas ad sicaci concertum locum, virtute quadam stella- currente. rum sequerentur, vt v.g. Quando Maleficus diceret imaginem aliquam reponendo, faciam te cæcam, aut claudam, & hoc eveniret. Tunc ideò cueniret, quòd talis à sua nativitate ex virtute . stellarum sortiretur præ cæteris hominibus talem virtutem, quantum cunque alij talia verba proferrent, & essent instructi per disciplinam ad proferendum, adhuc tamen efficaces in huiusmodi operibus esse non possent. Ad quæ tingula respondendo declarabitur: Primò, quòd ex maliria hominum buiusmodi effectus causari non possunt. Secundo, quòd nec ex vocibus quorumcunque nominum, concurrente quacunque stellatione, etiam ad quafcunque imagines.

Ex malitia humana maleficia non oriuntur.

E primo, quòd non ex malitia Malitia quantumcunque humana possint habitualis oriri huiulinodi Maleficorum opera, sic declaratur. Nam malitia hominis, fiuc fit habitualis, in quantum ex frequentatis actibus acquirit habitum inclinantem ad perpetrandum peccata non ex ignorantia,nec ex infirmitate: vnde censetur peccare ex malitia. Vel sit Aqualis. actualis malitia, quæ dicitur ipla mali electio, quæ etiam ponitur peccatum in Spiritum fanctum, nunquam potest circa iplum maleficum tantum efficere, quòd talia opera, vt funt immutationes elementorum, & lasiones circa corpora, indifferenter hominum & iumentorum, absque assistentia alicuius altioris virtutis proveniant, quod declaratur primò ex parte causæ, secundo ex parte effectus maleficialis.

Nam hoc, quod non potest homo cificere

efficere absque malitia, putà per sua naturalia imminuta, minus potest per ipsa naturalia iam diminuta. Patet, cùm sit virtus actiua etiam diminuta. Sed homo per peccata qualitercunque per malitiam commissa, diminuitur in bonis naturalibus. Probatur auctoritate & Nemo qui ratione. NamDionysius 4.c.de Dini.nom. nouit ma dicit: Malum est effectus naturalis halum, ope- bitudinis: & loquitur de malo culpæ. Vnde & nemo noscens malum ope-

Respondeo sic: Sicut se habet bonum gratiæ ad malum naturæ, ita se habet malum culpæ ad bonum naturæ. Sed per gratiam diminuitur malum naturæ, vt fomes qui est inclinatio ad culpam ergo per culpam, à fortiori diminuitur Fascinatio bonum naturæ. Nec obstat, si dicatur de fascinatione, quæ interdum procuratur ex inspectione alicuius vetulæ, malitiosè puerum aspicientis, vnde puer immutatur & fascinatur. Quia sicut suprà tactum est, hoc tantumodò contingere potest circa pueros, propter teneram complexionem. Hîc autem loquimur de corporum quorumcunque hominum, & iumentorum ac etiam elementorum ad grandinis immutationes. Si quis velit latiùs intelligere, inspiciet, Doctorem sanctum in quastionibus de malo: Vtrùm peccatum possit corrumpere totum bonum naturæ, &c.

Ex parte denique effectuum maleficialium declaratur: Nam ex effectibus deuenitur in cognitionem causæ. Vnde ficut illi effectus, quoad nos, qui fiunt præter ordinem naturæ creatæ nobis notæ, per virtutem creatæ nobis ignotæ, licèt non sint propriè miracula, sicut illa, quæ fiunt præter ordinem totius naturæ creatæ: qualia secundum potestatem operatur ille, qui est suprà om-Duomodò nem ordinem totius naturæ creatæ,qui maleficia- est Deus benedictus : Secundum quam les effe- acceptionem dicitur: Tu es qui facis miracula, mirabilia magna folus. Ita & maleficia-

les effectus dicuntur miraculosi, in quantum fiunt ab aliqua causa nobis ignota,& præter ordinem naturæ creatæ nobis notæ. Ex quibus elicitur, quòd virtus corporalis hominis ad huiusmodi opera causanda non se extendere potest, quæ semper hoc habet, vt causa cum suo effectu naturali nota sit naturaliter absque admiratione.

Et quòd effectus maleficiales possunt aliquo modo dici miracula, in quantum notitiam humanam excedunt, patet ex seipsis, cum naturaliter non fiunt. Paret. & per omnes Doctores, præsertim Aug. in li.83. q. vbi dicit: Quòd Magicis artibus fiunt miracula plerunque similia illis miraculis, quæ fiunt per feruos Dei. Et iterum in eodem dicit : Magi faciunt miracula per priuatos contractus, boni Christiani per publicam iustitiam, mali Christiani per signa publicæ iustitiæ. Quæ omnia sic declarantur. Nam Christiaiustitia divina est in toto vniverso, sicut norum publica in ciuitate. Virtus autem crea-miracula quomodo turæ cuiuslibet in virtuoso se habet, vt siant. virtus alicuius priuatæ personæ in ciuitate. Ideò boni Christiani in quantum per diumam institiam miracula faciunts dicuntur facere miracula per publicam iustitiam. Magus autem, quia operatur ex pacto inito cum Dæmone, dicitur operari per prinatum contractum:quia operatur per Dæmonem, qui sua naturali virtute potest facere aliquid præter ordinem naturæ creatæ nobis notæ,per virtutem creaturæ nobis ignotæ:& erit miraculum quoad nos, sed non simpliciter, quia non potest operari præter ordinem totius naturæ creatæ, & per omnes virtutes creaturarum nobis ignotarum. Sic enim solus Deus dicitur facere miracula. Iuxta illud: Tu es Deus qui facis mirabilia magna folus. Mali autem Christiani faciunt per signa publicæ iustitiæ: sicut inuocando nomen Christi, vel exhibendo aliqua Sacramenta. Si cui placet inspiciat,

S.Thomam

Quast. V. Nec per voc. nec per verb. &c.

S. Thomam in prima parte quastion. 111. artic.4. Potest etiam attendere ad ea quæ in 2. parte operis. cap. 6. deducentur inferius.

Quod nec per voces & verba, concurrente virtute stellarum maleficia fiant.

Emum quòd nec ex vocibus quorumcunque hominum, concurrente quacunque costellatione, super quascunque imagines. Nam cum intellectus Necesse hominis huius dispositionis est, quod eius cognitio ex rebus causatur: cum intelligentem necesse sit Phantasmata speculari: Non est eius conceptio quòd ex sua conceptione seu intellectuali operatione intrinseca, vbi illam solam per verba exprimeret, res ab extra habeat causare: aut quòd conceptio intellectus expressa per verba haberet corpora immutare. Tales enim homines qui talem haberent virtutem, non essent nobiscum vnius speciei, sed æquiuocè dicerentur homines.

Prætereà si dicatur, quòd illa essiciunt per verba, concurrente virtute stellarum à natiuitate : Vnde contingit quòd præ cæteris hominibus dum proferunt verba, quòd per illa aliquid efficiunt, cùm tamen alij etiam proferentes eadem, non possent aliquam transmutationem efficere, quia virtus stellarum à natiuitate eis non deseruit. Patet ex præcedentibus illa esse falsa, ex reprobatione trium errorum, Planetatiorum, Genethliacorum & Fatalem ordinem ponentium.

Corpora non coffunt imprimere

est intelli-

gentem

culari.

Phantaf-

maca fpe-

Prætereà cum verba exprimunt mentis conceptum, & corpora cœlestia non possunt imprimere intellectum, intellecia, nec etiam eorum motores nisi per se, absque motione corporum cœlestium intellectum vellent illuminare: & hoc solummodò fieret ad opera bona, quia ad mala perpetranda non illuminatur intellectus, sed obumbratur, quod non

est officium bonorum spirituum, sed malorum. Ideò patet, quòd si verba eorum aliquid efficient, hoc non est vigore alicuius corporis cœlestis, sed assistentia alicuius virtutis intellectiuæ: quæ etiam & si sit bona secundum naturam, non tamen potest esse bona secundum voluntatem, in quantum femper ad malum machinatur, & talis erit Dæmon, vt suprà ostensum est.

Et quòd nec per imagines possint Imagines talia efficere, quasi corpora cœlestia constellasuper ipsas aliquid influerent : quia huiusmodi imagines, quantumcunque characteribus & figuris funt infignitæ, sunt effectus hominis operantis per artem. Cœlestia autem corpora effectus causant naturales: cuiusmodi non sunt effectus Maleficoru, qui dicuntur Maleficiales, vtpotè in malum creaturarum, præter consuetum ordinem naturæ profilientes: vnde nihil ad propositum.

Prætered supra oftensum est etiam, Differenquod duplices funt imagines, Aftro-tia imagilogicæ, & Magicæ, quæ etiam ad logicabonum aliquod priuatum obtinen- rum, Madum, & non ad corruptionem ordi- & Malefinantur. Maleficorum autem imagines carum. funt omnino alterius, cum semper ad nocumentum creaturarum, & ex Dæmonum iussu, ad aliquem locum occultè reponuntur, vt desuper ambulantes, aut dormientes lædantur, vt ipsæ Maleficæ fatentur. Vnde & ab ipsis Dæmonibus efficiunt quicquid caufant & non ex corporum cœlestium influentiis.

Ad argumenta. Ad primum dictum Cause de-Augustini est intelligendum, quod pravationis homi; causa deprauationis hominis redit ab nis. hominis voluntate, sicut ad causam effectum perficientem, quæ propriè dicitur ello caula. Non fic autem ad causam effectum permittentem, vel disponentem, vel confiliantem, aut præcipientem, quibus modis scilicet consiliatiue, dispositiue, & præceptiue Diabolus

dici

dicitur causa peccati & Hepravationis: Deus autem solummodò permissione, qui mala permittit propter bona. Iuxta August.in Ench. Diabolus autem disponit interiùs suggerendo, persuadet interiùs & exteriùs acriùs stimulando. Præcipit autem his, qui ei se totaliter subdiderunt, vt sunt Malesici, quibus non est opus interiùs instigari, sed tantum exteriùs &c.

Et per hoc etiam ad secundum, quòd quilibet est causa suz malitiz, directè intelligendo, & ad probationes, patet eadem responsio, quia scilicet repugnat libero arbitrio moveri per modum præcipientis, non autem per modum dispo-

nentis.

Ad tertium. Motus ad virtutes aut ad vitia dispositive possunt causari ab influentijs corporum cœlestium,& capitur motus pro quadam naturali inclinatione ad virtutes humanas & vitia: Opera autem Maleficorum, quia excedunt communem ordinem naturæ, ideò illis influentijs subjacere non possant.

Ad quartum idem patet, quia sunt cause humanorum actuum corpora cœlestia, sed illa opera non sunt huma-

nitùs adinventa.

Ad quintum, quòd motores orbium possint imprimere in animas, si intelligatur immediate, sic imprimunt illuminando ad bonum & non ad Maleficia, vt suprà tactum est. Si autem intelligatur mediatè:tunc iuxta influentiam corporum cœlestium imprimunt indi-

rectè & dispositive.

Cur Dz-

vexent.

Ad sextum, hoc quod Dæmones ad mones ad decreme- certa augmenta Lunæ homines vexant contingit propter duo. Primò quidem ad hoc, vt infament creaturam Dei, scilicet Lunam, vt Hieronymus & Chryfostomus dicunt. Secundo, quia non possent operari nisi mediantibus naturalibus virtutibus, vt fuprà dictum est. Ideò confiderant corporum aptitudi-

nes ad effectus inducedos,& quia cerebrum est humidissimum omnium partium corporis, vt Aristoteles dicit, & naturales omnes: Ideò maximè subijcitur operationi Lunæ, quæ ex sua pro-Cerebrum prietate habet movere humores. In Lunam cerebro autem perficiuntur vires mouceur, animales, & ideò Dæmones secundùm certa augmenta Lunæ perturbant hominis Phantasiam, quando considerant cerebrum ad hoc dispolitum.

Ad aliud, quod Damones advocati Cur vocain certis constellationibus adueniunt, ti Damofaciunt propter duo. Primò, vt homines nes in cerin hunc errorem inducant, quod cre- Rellatiodant aliquod nomen esse in stellis. Se-nibus adcundò, quia considerant, secundum ali-

ralem magis esle dispositam ad effectus pro quibus advocantur.

Ad terrium, quod ficut dicit August. Quomodo 36. de cinitate Dei. Per varia genera la-Damones pidum, herbarum, lignorum, animalium, alticiatur carminum & instrumentorum musi-Musica, corum Dæmones alliciuntur, non vt herbis. animalia cibis, sed vt spiritus signis, in quantum, scilicet hæc eis exhibentur in signum Divini honoris, cuius ipsi sunt

quas constellationes materiam corpo-

cupidi. Tamen quia sæpè obijcitur, quòd Dæmones possunt impediri per herbas & harmonias à vexatione hominum: vt in argumento allegatur de Saul per harmoniam cytharæ: Vnde nituntur defendere, quòd aliqui possent effectus malenciales producere per certas herbas & occultas causas, absque auxilio Dæmonum, tantummodò ex influentia corporum cœlestium, quæ plus pollunt imprimere in huiulmodi res corporales ad effectus corporales, quam in ipsos Dæmones, ad producendum huiusmodi effectus maleficiales.

Ideò latiùs cùm sit respondendum, est aduertendum quòd herbæ vel harmonix

mitigetur Musica Damon.

Damon tæ virtutis

possunt

POTIS.

moniæ non possunt sua naturali virtute totaliter excludere vexationem, qua Diabolus possit hominem vexare, si sibi permitteretur à Deo, vel Angelis bo-Quomodo nis, possunt tamen illam vexationem mitigare, & ita parua posser esse vexatio illa, quòd possent eam penitus excludere: sed hoc facerent non agendo in ipsum Dæmonem, cum sit spiritus separatus, in quem non potest naturaliter agere quodcunque corpus, sed agendo in ipium vexatum à pæmone. Omnis enim causa limitatæ virtutis, est limita- producere potest effectum intensiorem in materiam dispositam, quam non dispositam, cui & consonat illud Philos. 2. de anima. Actus activorum sunt in patiente prædisposito. Dæmon autem est agens limitatæ virtutis, ergo vexationem intensiorem facere potest Diabolus in homine disposito ad illam vexationem, fine ad illud ad quod Diabolus intendit adducere quàm in homine dispositionis contrariæ. Purà Diabolus, potest vexare intensiùs passione melancholica hominem dispositum ad illam, quàm hominem contrariæ dispositionis.

Certum est autem quòd herbæ & harmoniæ multum possunt immutare Herbz & dispositionem corporis, & ex consequenti motus sensualitatis: Hoc patet immutare de herbis , cùm quædam inclinant ad dispositio. nem cor- lætitiam, quædam ad tristitiam, & sic de alijs. Hoc etiam patet de Harmonijs per Philosoph. 8. polit. vbi vult, quòd diversæ harmoniæ habent provocare diversas passiones in homine. Hoc ctiam refert Boëtius in Musica sua, & Author de ortu scientiarum, vbi loquens de vtilitate Musica, dicit, quod valet ad curandum vel alleviandum diversas infirmitates, & ita patere potest quòd cæteris paribus fit vexatio debilior.

Non autem video, quomodo herbæ vel harmoniæ possint in homine dispositionem aliquam causare, propter

quam homo nullo modo posset à Dæmone vexari: si tamen permitteretur, quia piabolus movendo solum motu locali vaporem & ipso spiritus inordinato motu posset hominem multum vexare. Herbæ autem vel harmoniæ nullam dispositionem causare possent in homine sua naturali virtute, per quam prohiberur Dæmon prædictam commotionem facere. Contingit tamen quandoque quòd Diabolo non permittitur hominem vexare, nisi vexatione ita parva, quòd per aliquam fortem dispositionem ad contrarium tolleretur totaliter, & tunc aliquæ heibæ vel harmoniæ possent corpus hominis ita ad contrarium disponere, quod illa vexatio totaliter amoveretur, V.G. Diabolus quandoque posser hominem vexare vexatione tristitiæ, ita debiliter, quod per aliquas herbas vel harmonias, quæ haberent causare dilationem & diffusionem spirituum, qui sunt motus contrarij trillitiæ, totaliter amoveretur illa triftitia.

Quod autem August lib. 2 de doctrina De Liga-Christiana, condemnat, ligaturas & quædam alia, de quibus ibi diffusiùs scribit, hoc attribuens arti magicæ, hoc est quantum ad illud quod non possunt sua naturali virtute. Quod patet ex hoc, quod dicit sic. Ad hoc genus pertinent omnes ligaturæ atque remedia, quæ Medicorum condemnat disciplina. In quo satis patet quòd illa condemnat quantum ad vsum, respectu cuius non habent aliquam efficaciam ex sua naturali virtute.

Quantum autem ad illud quod 1. De Saüle Regum cap.6. habetur. Quod Saul, qui fono cyvexabatur à Dæmone, alleviabatur tigato. quando Dauid cytharam percutiebat coram eo,& quòd spiritus malus recedebat,&c. Sciendum quod benè verum est, quod per tactum cytharæ, virtute naturali illius harmoniæ, alleviabatur aliquantulu afflictio Saulis, in quantum

illa

David cytharam pulfans Dæmonem abegit.

Difficul-

tales in

de suc-

qualtione

illa harmonia aliqualiter dulcorabat appetitum eius per auditum: per quam dulcorationem reddebatur minus aptus ad illam vexationem. Sed quòd spiritus Vi erucis malus recederet quando David cytharizabat, hoc erat propter vim crucis, quod satis expressè dicitur in glossa, vbi fic dicitur; Erat pavid in canticis musicis eruditus, diversorum sonorum rationabilis, moderatusque concentus. Vnitatem essentiæ significat, quæ varijs modis quotidiè resonat. David malignum spiritum in cythara compescuit, non quia tanta esset vis in cythara, sed in signo crucis:quia in ligno crucis & cordarum extensione, id est, venarum gerebatur, quæ etiam tunc Dæmones effugabat.

#### QVÆSTIO VI.

Quoad ipsas maleficas Damonibus se subijcientes.

PRo tertia & annexa difficultate, quoad ipsas Maleficas Dæmonibus fe subijcientes plura super modum aggrediendi huiusmodi spurcitias possunt difficultari. Primò ex parte Dæmonis, & corporis ab eo assumpti, ex quo elemento sit illud formatum. Secundò ex parte actus, an semper cum infusione seminis ab altero recepto. Tertiò ex parte temporis & loci, an potiùs in vno tempore, quàm in altero exerceat. Quartò, an visibiliter quoad circumstantias se agitat, ex parte mulicrum, an tantummodo illæ, quæ ex huiusmodi spurcitijs procreantur, à dæmonibus frequentantur. Secundò, an illæ quæ ab obstetricibus tempore partus næmonibus offeruntur. Tertiò an remissior sit in talibus ipsa Venerea delectatio. Ad quæ omnia ad præsens cum non sit refpondendum, eo quòd tantummodo generalitati studemus, & in secunda parte operis illa fingula per eorum opera explanantur: vt patebit in quarto capitulo, vbi de singulis modis siet mentio. Ideò ad secundum principale tendamus. Et primò, cur in tam fragili sexu hoc genus perfidiæ invenitur ampliùs quàm in viris. Et erit quæstio prima generalis quoad conditiones generales mulietum. Secunda specialis, cuiusmodi mulieres amplius inveniuntur superstitiofæ,& Maleficæ. Tertia fingularis quoad ipsas obstetrices, quæ omnes alias in malitia excedunt.

#### Cur magis fæmina superstitiosa reperiantur.

Vò ad primum, cur in sexu tam fragili mulierum maior multitudo Maleficarum reperitur, quam inter viros. Et quidem in contrarium argumenta deducere non expedit, cum ipsa experientia, præter verborum & fide dignorum testimonia talia facit credibilia. Dicamus sexum non despiciendo, in quo Deus semper magna fecit fortia vt confunderet, quòd diversæ à diversis super hæc assignantur rationes. Semper tamen in principali concordantes, Vnde & pro mulierum admonitione ipía materia benè est prædicabilis, affectantque audire, vt experientia sæpe docuit, dummodò discretè proponatur.

Nam aliqui Doctores hanc rationem Tria, que tradunt. Dicunt enim tria esse in rerum mediam natura, Lingua, Ecclesiasticus, & Fæmi-in malitia na quæ medium in bonitate & malitia nesciunt. tenere nesciunt, sed vbi limites suæ conditiones excedunt, ibi quendam apicem & fupremum gradum in bonitate aut malitia vendicant. In bonitate quidem quando à bono reguntur spiritu, vnde & optima funt. In malitia vero quando à malo spiritu reguntur, vnde & peslima esticiuntur.

De lingua enim patet, cum eius mi- Lingua nisterio plurima regna fidei Christianæ bonitas. funt subiugatæ, vnde & Apostolis Christi

### Quast VI. Cur fæm. superstitiosa reperiantur.

Prædicatores habent linguas canum.

Christi in igneis linguis Spiritus sanctus visus est. Patet & in alijs sapientibus Prædicatoribus quotidiè lingua canum, vulnera & vlcera languentis Lazari lingentes. Iuxta illud; Lingua canum tuorum ex inimicis animas eripientes.

S.Dominicus per canem fi-

guratus.

Homo

præparat animam,

fed Deus

gubernat

linguam.

Vnde & dux & pater Prædicatorum ordinis, in figura catuli latrantis, & accensam faculam in ore gestantis præmonstratus est, vt suo latratu vsque ad præsens habeat lupos hæreticos arcere à gregibus ovium Christi.

Patet, & ex quotidiana experientia quod vnius viri prudentis lingua interdum infinitorum hominum strages præpeditur, propter quæ non immeritò in eius commendationem Salo. Prouer. 10. plura cecinit. In labijs sapientis inuenitur sapientia. Et iterum: Argentum eleclum lingua iusti, cor impiorum pro nihilo.Iterum:Labia iusti erudiunt plurimos, qui autem indocti funt in cordis egestate morientur. Cuius causa ibidem 16. Subditur, quia hominis est præparare animum, & Dei gubernare linguam.

De mala verò lingua inuenies. Eccles.28.Lingua tertia multos commouit & dispersit illos à gente in gentem, civitates munitas destruxit, & domos magnorum effodit. Et dicitur lingua tertia eorum qui inter duas partes contrarias incauté vel maculosé loquuntur.

De secundo scilicet Ecclesiasticis,

Malitia intellige clericos & religiosos in vtrolingua. Quid ter- que sexu Chrysost. Super illud : Eiecit tia lingua. vendentes & ementes de templo. Sicut omne bonum à sacerdotio, ita omne malum ab eo egreditur.Hieronymus in epistola ad Nepotianum: Negociatorem clericum, ex inope diuitem ex ignobili gloriosum, quasi quandam pestem fuga. egreditur. Et beatus Bernardus homilia 23. super Clericus Canti. loquens de clericis dicit. Si insurnegotiageret apertus hæreticus, mitteretur fo-

> absconderent se forsitan ab eo boni-Mall. Malefic. Tom. 1.

pestis fu- ras & aresceret, si violentus inimicus,

Nunc verò quomodò abijcient, aut quomodo abscondent se. Omnes amici, & tamen omnes inimici, omnes domestici, & nulli pacifici, omnes proximi & omnes quæ sua sunt quærunt.

Et alibi: Nostri Prælati facti sunt Pilati; nostri pastores facti sunt tonsores. Et loquitur etiam de Prælatis reli-Prælati giosorum, qui onera grauia inferioribus ti Pasto imponunt, digito autem suo minimo res fiunt non tangerent. Et Greg. in pasto. dicit: tonfores, Nemo ampliùs in Ecclesia nocet, quam qui perversè agens, nomen vel ordinem sanctitatis habet, delinquentem namque hanc redarguere nullus præfumit, & in exemplum culpa vehementer extenditur, quando pro reverentia ordinis peccator honoratur. De religiosis etiam pro revedicit B. August. ad Vincentium Donati-tentia or-dinis pecstam: Simpliciter fateor charitati vestræ cator hocoram Domino Deo nostro, qui testis noratur. est super animam meam ex quo Deo fervire cœpi,quantum difficile expertus sum peiores, sicut & meliores non posse inveniri, quam qui in monasterijs defecerunt, aut profecerunt.

De mulierum verò malitia disseritur De malitia Ecclesiast. 25. Non est caput nequius su-mulierum. per caput colubri, & non est ira super iram mulieris.Commorari leoni & draconi plus placebit, quàm habitare cum muliere nequam. Et inter plura, quæ sequentur & præcedent ibidem de muliere nequam, concludit: Brevis est omnis malitia super malitia mulieris. Hinc Chry. super Matt.19. Non expedit nubere. Quid aliud est mulier nisi amicitiæ Mulier inimica, ineffugabilis pœna, necessa-necessaria rium malum, naturalis tentatio, desiderabilis calamitas, domesticum pericuhum, delectabile detrimentum, malum naturæ bono colore depicta. Ergo si dimittere illam peccarum est, cum oportet tenere, iam verò tormentum necelfarium est, vt aut dimittentes adulteria faciamus, aut quoridianas pugnas habeamus. Tullius deniq. 2. Rhetorica

A facerdotto omne bonum & onne malum

tor quali

giendus.

Muliebriū vitiorum. avaritia.

dicit: Viros ad vnumquodque maleficium singulæ, id est, plures cupiditares impellunt, mulieres ad omnia Maleficia cupiditas vna ducit. Muliebrium enim vitiorum omnium fundamentum est fundame- avaritia. Et Seneca in [nis Tragæd. aut amat aut odit mulier, nisi tertium dedisse est: sere fæminam est mendacium. Duo genera lachrymarum habentur in oculis fæminarum, veri doloris vnum, infidiarum aliud. Mulier cum fola cogitat, mala cogitat.

De bonis

intelli-

gendæ.

De bonis autem mulieribus tanta mulierib. laus est, vt etiam beatificasse viros legantur, & saluasse gentes, terras & vrbes:Patet de Iudith,Delbora,& Hester. Hinc Apost. 1. Cor.7. Si qua mulier habet virum, & hîc consentit habitare cum illa non dimittat virum : sanctificatus est enim vir infidelis per mulierem fidelem, Ideò Eccl. 26 dicitur : Mulieris bonæ, beatus-vir, numerus enim annorum duplex. Multa ibi narrat laudabilissima per totum ferè capitulum de excellentia bonarum. Et Pron. vlt. de muliere forti.

Quæ omnia etiam in nouo Testamento in fæminis claruerunt, vt in wirginibus, & alijs fanctis fæminis, quæ per fidem gentes & regna ab Idololatriæ cultu ad Christianam religionem deduxerunt. Si quis inspicere velit Vincent.in spe.bistor. lib.20. cap.9. de regno Vngariæ per Giliam Christianissimam. Vitupera- Et de regno Francorum per Clotildem Lierum ve virginem, & Clodoveo desponsaram inspiciat, & mira inuenier: Vnde quæcunque vituperationes legumur, in concupifcentiam carnis interpretari possunt, vt semper mulier pro carnis concupifcentia intelligatur. Iuxta illud: Inveni amariorem morte mulierem, & bona mulier subjecta carnis concupiscentia.

Sunt & alij alias rationes assignantes, cut in majore multitudine reperiantur fæminæ fuperstitiosæ quam

viri. Prima est, quia pronæ sunt ad credendum: & quia principaliter Dæmon, quærit corrumpere fidem, ideò potiùs eas aggreditur. Vnde & Ecel. 19. Qui citò credit, leuis est corde, & minorabitur. Secunda causa est, quia à natura propter fluxibilitatem complexionis facilioris sunt impressionis ad revelationes capiendas per impressionem separatorum spirituum: qua complexione etiam, cum bene vtuntur, multæ bonæ sunt, cùm malæ, peiores sunt.

Tertia causa, quia lubricam habent Mulieres linguam : & ea quæ mala arte sciunt, funt ineis comparibus fæminis vix celare pos-tis linguz. funt séque occulte, cum vires non habeant, per maleficia vindicare quærunt faciliter. Vnde Eccl. vt suprà: Commorari leoni & draconi plus placebit, quam habitare cum muliere nequam. Brevis omnis malitia super malitiam mulieris. Item potest & addi illa, cum fluxibiles

funt, hout & faciunt.

Sunt & tertij alias rationes assignantes quas prædicatores cauté debent proponere: & dicere quòd licèt in veteri testamento, scripturæ vt plurimum mala loquuntur de mulieribus, & hoc propter primam prævaricatricem mulierem, scilicet, Evam, & imitatrices eius, tamen & post in novo testamento Eva in propter mutationem nominis, vt Eva in Ave. Ave (vrait Hiero.) Totum quod intulit maledictio Evæ, totum abstulit benedictio Mariæ. Vnde plurima & semper laudabilia sunt de ipsis prædicanda.

Sed quia adhuc modernis temporibus hæc perfidia ampliùs in mulieribus, quam in viris invenieur, vt ipsa experientia docet, curiosus causam investigando, vitra præmissa dicere possumus, quod in omnibus vicibus, tam animæ, quam corporis, cum sint defectuosa, non mirum, si plura maleficia in eos, quos æmulantur, fieri procurant.

Quantum enim ad intellectum, seu ad intelligendum spiritualia alterius vi-

dentur

### Qualtio VI. Cur fæm superstitiosa reperiantur. 43

quam viri

dentur esse speciei à viris cui auctoritas & ratio cum variis scripturæ exem-Muliere, plis alludit. Terentius ait : Mulieres minus va fermè vt pueri leui sententia sunt. Et lent intel Lactantius, 3. Institutionum. Numquid aliquam mulierem philosophiam sciuisse nisi Temesten. Et Prouer. 11. quasi describens mulierem dicit : est circulus aureus in naribus suis, mulier pulchra & fatua.

Ratio naturalis est, quia plus carnalis viro existit, vt patet in multis carnalibus spurcitiis: Qui etiam defectus Ex forma notatur in formatione primæ mulieris, costz mu- cum de costa curua formata fuit, id est, tratia viro de costa pectoris, quæ est torta, & quasi contraria viro. Ex quo defectu etiam procedit, quòd cùm sit animal imperfectum, semper decipit. Nam dicit Cato: Instruit insidias lachrymis dum fæmina plorat.Et illud: Dum fæmina plorat decipere laborat. Patet in vxore Samsonis, quæ multum infestans eum, ad declarandum sibi problema propositum sodalibus ab eo expositum eis reuelauit, & sic decepit. Patet in prima credidit muliere, quod ex natura minorem ha-Deo, quia bet fidem : cum dixit serpenti interroganti, quare non ederent de omni ligno paradisi. Respondit de omni, &c. ne fortè moriamur: in quo ostendit se dubitare, & fidem non habere ad verba Dei, quæ omnia etiam Etymologia nominis demonstrat. Dicitur enim Fæmina à Fe, & minus: quia semper mi-Fæmina norem habet & seruat fidem: Et hoc dias à Fe, ex natura, quoad sideliratem : licèt ex gratia & natura fides in beatissima Virgine nunquam defecerit, cum tamen in omnibus viris defecillet tempore Passionis Christi.

Mala ergo mulier ex natura cum citius in fide dubitatseriam citius fidem abnegat, quod est fundamentum in maleficis.

Quantum denique ad aliam potentiam animæ, scilicet voluntatem ex natura, cum odit aliquem, quem prius amauit, tunc æstuat per iram & impatientiam, & sicut maris æstus semper bullit & currit, sic talis ex tota impatiens. Alludit huic rationi, austoritas diuersa. Eccles. 25. Non est ira super iram mulieris. Et Senec. Trag. 8.

Nulla vis flamma tumidique venti, Tanta nec teli metuenda terti, Quanta eum coniux viduata tadis. Ardet, & adit.

Patet in muliere quæ falsè accusauit Ioseph, & incarcerare fecit, quia noluit sibi in scelus consentire adulterij, Genes. 30. Et revera potissima causa deser-stimulaviens in augmentum Maleficarum est tio & undolorosum duellum inter maritatas & mulierum. non maritatas fœminas, & viros:immò & inter iplas fæminas sanctas, quid tunc de cæteris: Vides enim in Genesi quanta fuit impatientia & inuidia Saræ, ad Hagar postquam concepit. Genes.21. Quanta Rachel ad Liam propter filios, quos non habebat Rachel Genel. 30. Quanta Annæ ad Phenennam fæcundam, ipfa sterili existente.1. Reg.1. Quanta Mariæ ad Moysen. Num. 12. Vnde murmurauit, & detraxit Moysi, propter quod & lepra percussa. Quanta Marthæ ad Magdalenam, ipla sedente, & Martha ministrante. Luc. 10. Vnde & Eccles. 37. Tracta cum muliere de his quæ æmulatur : quasi dicat non esse tractandum cum ea, quia semper æmulatio, id est, inuidia est in mala muliere. Et quæ inter se sic agitantur, quantò magis aduersus viros.

Quare etiam vt narrat Valerius Pho- Felix per roneus rex Græcorum, die qua mortuus fe, felicifest, dixit Leontio fratrisuo, ad sum-caleba mam felicitatem nihil mihi deesset, si mihi semper vxor defuisser. Cui Leontius. Et quomodo vxor obstat felicitati? Et ille, Miriti hoc omnes sine vxosciunt. Et Socrates Philosophus inter-re soliturogatus, si ducenda esset vxor- Respon-vxore sodit: Si non capies, solitudo erit tibi, siciiudo.

excipiet hinc generis interitus, hinc hæ-

Mulicris procliui eas ad tares alienus. Sed si ceperis illam, perpetua solicitudo, conquestus querularum, dotis exprobratio, affinium grave, supercilium, garrula focrus lingua, fuccessor alieni matrimonij, incertus liberorum eventus. Hæc dixi vt expertus. Nam vt ait Hieron. contra Iouinianum. Hic Socrates duas habuit vxores, quas ingenti patientia sustinens, non potuit tamen ab earum contumelijs clamoribus & vituperationibus liberari. Vnde quadam die ipsis querulantibus contra eum, ipse domum egressus, vt earum molestias evitaret, cùm ante domum sederet, proiecerunt illæ mulieres super eum aquam immundam : Super quo ipse non perturbatus, quia Philosophus ait, Sciebam quòd post tonitrua pluviæ sequerentur.

De vxore qualita adverso

Et de quodam legitur, cuius vxor submersa submersa erat in sluvio, quòd cùm quæreret cadaver eius ad educendum de flumine. aqua ibat per fluvium contra aquam,& interrogatus causam: cum res graves descendant infrà & non suprà, quare quæreret contra aquam, Respondit: Mulier ista in vita, semper fuit contraria dictis & factis five mandatis meis, ideò quæro contrario modo, si fortè etiam mortua contrariam voluntatem vltra consuetum tenuisset.

dicabiles.

Et quidem sicut ex primo defectu funt vin- intelligentiæ abnegationem fidei faciliùs incurrunt: ita ex secundo, scilicet inordinatis affectionibus & passionibus varias vindictas quærunt, excogitant & infligunt, five per Maleficas, five alijs quibuscunque modis. Vnde non mirum tantam multitudinem maleficarum in hoc genere existere.

Quantum insuper defectum in mefunt mu- morariva potentia, cum hoc sit in eis morigera, ex natura virium, nolle regi; fed suos sequi impetus, sive quacunque pietate: ad hoc studet, & cuncta memoria difponit. Vnde Theophrastus: Si rotam domum ei commiseris ad serviendum,

& si aliquid tuo arbitrio refervaveris etiam minimum vel magnam fidem sibi adhiberi non putabit,& iurgia concitabit:nifi citò confulueris,parat venena, aruspices & ariolos consulit: ecce maleficia.

Sed quale fit dominium mulierum, De Gynzaudi Tullium in paradox. Nunquid ille iudicium liber est cui mulier imperat, leges im-Ciceronis ponit, præscribit, iubet, vetat quod ei videtur, nec illi imperanti aliquid negare potest vel audet. Ego istum non modò servum, sed nequissimum servorum appellandum puto, licèt amplissima familia natus sit. Vnde & Seneca in persona furiosa Medea: Quid ammodo cessas, sequere felicem impetum, pars ista vltionis qua gaudes quota est, &c. Vbi multa ponit, ostendens quòd mulier non vult regi,sed suo impetu procedere etiam in damnum suum: Sicut de multis legitur mulieribus,quæ vel ob amorem, vel dolorem, quia vindictas facere non potuerunt, seipsas occiderunt.

Sicut de Laodice narrat Hieron. super De Laodi-Danielem: quæ existés vxor regis Antio-ce & Bere chi regis Syriæ, zelans ne plus amaret nis syriæ. Berenicem, quam etiá habebat vxorem, Berenicem & filiam eius ex dicto Antiocho priùs fecit occidi, & post seipsa veneno occidit. Vnde? Quia non vult regi, sed suo impetu procedere. Ideo Chry-Aut blansoft non immerito dicit: O malum om-importuni malo peius, mulier mala, sive illa pau- nitate inper fit, five dives. Si enim vxor divitis ros multefit, non cessar nocte & die virum calidis resu stimulare sermonibus, blanda nequirer, & importuna violenter. Si verò pauperem virum habet, ipfum quoque ad iracundiam & rixas incitare non definit. Et si vidua sit, ipsa per semetipsam omnes despicit passim, & ad omnem audaciam spiritu superbiæ inflammatur.

Quæramus, inveniemus ferè, omnia ferè munmundi Regna propter mulieres fuisse di Regna eversa. Primum enim quod suit regnum mulieres felix, scilicet Troix, propter raptum eversa.

VIIIIIS

### Quast. V I. Cur fæm superst reperiantur.

vnius fæminæ, scilicet Helenæ, destructum est multis millibus Græcorum occisis. Regnum Iudxorum multa mala exterminia habuit propter pessimam Iezabel, & filiam eius Athaliam, reginam in regno Iudæ, quæ occidi fecerat filios filij, vt eo mortuo ipsa regnaret: sed vrraque occisa Regum Romanorum multa mala fustinuit propter Cleopatram Reginam Ægypti, pessimam mulierem. Et sic de aliis. Vnde non mirum, si mundus iam patitur ob malitiam mulierum.

Demùm inspiciendo corporis ipsius carnalia desideria: vnde innumera nocumenta vitæ humanæ contingunt: Vt meritò cùm Carone Vticen. dicere possimus: Si absque fæmina posset esse mundus, conversatio nostra non esset absque Diis. Cùm reuera, si mulierum non essent nequitiz, etiam tacendo de maleficiis, adhuc ab innumeris periculis mundus remaneret exoneratus. Va-Mulierem lerius ad Rufinum: Chimæram muliere esse Chi- esse nescis, sed scire debes: quod monstrum illud triforme insigni venustetur facie leonis olentis, maculetur ventre capræ, virulenta cauda viperæ armetur, vult dicere: Quod aspectus eius pulcher, tactus fætidus, conuerfatio mortifera.

Audiamus, & aliam proprietatem per vocem. Nam ficut est mendax in natura, fic & in loquela, nam pungit, & tamen delectar. Vnde & earum vox minarum cantui Syrenarum assimilatur, quædulci melodia transeuntes attrahunt, & tamen occidunt. Occidunt quidem, quia ex marsupio euacuant, vires auferunt, & Deum perdere cogunt. Iterum Valerius ad Rufinum: Hæc loquens placet delectatio: & pungit delictum, flos veneris rosa est, quia sub eius purpura multi latitant aculei. Prouerb.s. Nitidius oleo guttur eius, id est, locutio nouissima eius amara quasi absynthium.

Audiamus & aliam in eius incessu, su & ha-statu & habitu, ibi est vanitas vanitatum. Non est homo in mundo, qui bitu mutantum studeat placere peo benigno, lierculaquantum mulier etiam mediocris, suis s. Pelagia. vanitatibus studer hominibus placere. De quo exemplum in vita S. Pelagiæ, quando dedita mundo discurrebat per Antiochiam ornata nimis: quam Sanctus pater, Nominus nomine videns; flere cepit, & dixit sociis: quod toto tempore vitæ suæ tantam diligentiam nunquam adhibuerat peo placere, &c. quæ demùm orationibus eius conuerfa

Hæc est de qua Eccl. 7. & de qua iam Cur mu-Ecclesia lamentatur propter ingentem lier amamultitudinem Maleficarum. Inueni te. amariorem morte mulierem, quæ laqueus est venatorum, sagena cor eius, vincula sunt manus eius, qui placet Deo, fugiet illam, qui autem peccator est, capietur ab ea. Amarior est morte, id est, piabolo: Apoc.6. Nomen illi mors: Nam licet piabolus duxit Euam ad peccandum, Eua tamen seduxit Adam. Et sicut peccatum Eux non in- Eux pecduxisset nobis mortem anima & cor-induxisset poris, nisi subsequuta fuisset culpa in mortem, Adam, ad quam induxit Eua, & non Adam, ac. piabolus, ideò amarior morte.

Iterum amarior morte, quia hæc naturalis, & interimit tantum corpus, sed peccatum à muliere inchoatum occidit animam, prinando gratia, & corpus similiter in pænam peccati ducit.

Iterum amarior morte, quia mors corporalis, est inimicus manifestus & terribilis, sed mulier inimicus blandus & occultus.

Et ideò amarior & periculosior laqueus iam non dicitur venatorum, sed Dæmonum. Quia iam capiuntur homines non solum per carnalia desideria, eas videndo & audiendo cum earum Mulierum facies sit ventus vrens, & vox serpentis facies est sibilus. Iuxta Ben. Verum etiam innu- viens, meros malefaciedo homines, & iumeta. Sagena dicitur cor eius, i inscrutabi-

cestisset,

mortife-

Mundus fine mu

lieril. ef-

fet conuerfatio

Deorum.

mæram,

lia.

lis malitia, quæ in cordibus earum recormulie. gnat. Et manus sunt vincula ad detinenaus funt dum, vbi manum ad malefaciendum vincula. creaturæ apponunt, tunc diabolo cooperante, hoc efficient quod præten-

Concludamus. Omnia per carnalem concupiscentiam, quæ quia in cis est insatiabilis. Prouerb, penultimo, Tria funt insatiabilia, &c. & quartum quod infatiabi- nunquam dicit, Sufficit, scilicet nos vuluæ. Vnde & cum Dæmonibus, causa explendæ libidinis se agitant. Plura hæc deduci possent, sed intelligentibus satis apparet, non mirum quòd plures reperiuntur infectæ hæresi malesicorum mulieres qu'am viri. V11de & conse-Dicendu quenter hæresis dicenda est non maleficorum, sed maleficarum, vt à potiori Malefica-rum, non fiat denominatio. Et benedictus altissi-Molefico- mus, qui virilem speciem à tanto fla-Prinile. gitio víque in præsens præseruat: in quo gium viri vtique cum sic pro nobis nasci & pari a Malesi voluit, ideò & ipsum priuilegiauit.

> Cnius modi mulieres pra cateris inueniuntur superstitiosa, & malefica.

Vò ad secundum, cuiusmodi muieres præ cæteris inueniuntur superstitiosæ & maleficiis infectæ.Dicendum, quòd ex præcedenti quæstione Tria præ patuit, quòd quia tria generalia vitia, scilicet, infidelitas, ambitio & luxuria: præcipuè in malis mulieribus, regnare videntur. Ideò illæ præ cæteris maleficiis intendunt, quæ præ cæteris illis vitiis deditæ sunt. Iterum quia inter illa tria vltimum ampliùs prædominatur, ideò quia insatiabile, &c. Ideò & illæ inter ambitiosas ampliùs infectæ sunt, quæ pro explendis suis prauis Magnato concupiscentiis amplius inardescunt, ve cubinz. funt adultera, fornicaria, & magnatorum concubinæ.

Et hoc ex septemplici maleficio, vt in bulla tangitur. Venereum actum &

conceptus in vtero variis inficiendo Maleficiis. Primò, mentes hominum ad inordinatum amorem, &c. immutando: Secundo, vim generatiuam im-septen pediendo. Terriò, membra illi actui maleficia accommoda auferendo. Quarto, ho-venereum mines præstigiosa arte in bestiales for-pertinenmas mutando. Quintò, vim generatiuan, quo ad fæmellas destruendo. Sextò, aborsum procurando. Septimò infantes Dæmonibus offerendo, absque alijs animalibus & terræ frugibus,quibus varia nocumenta inferunt : de quibus in sequentibus tractabitur. Sed ad præsens, de nocumentis hominum demus rationes.

Et prima conclusio, super eos, quos maleficiunt ad amorem vel odium inordinatum. Et post eadem materia pro maiori intelligentia sub difficultate est discutienda. Conclusio autem hæc ett. Nam fanctus Thomas in 4. dift. 34. Quare de impediméto maleficiali pertractans, plus mali ficut ostendit quare permittitur Diabo- potestio lo à Deo maior potestas maleficij super venereis. actus Venereos hominis, quàm super alios: rationes assignando. Ita dicere à fimili oportet, quòd hæ mulieres ampliùs infestantur, quæ hivactibus ampliùs deseruiunt.

Dicit enim, quòd quia corruptio peccati prima, per quam homo factus est seruus diaboli, in nos per actum generantem deuenit : Ideò maleficij potestas permittitur Diabolo à Deo in hoc actu magis 'quàm in alijs. Sicut etiam in serpentibus magis ostenditur virtus Maleficorum, vt dicitur, quàm in alijs animalibus, quia per serpentem Diabolus tanquam per suum instrumentum mulierem tentauit. Vnde etia, Car circa vt posteà subdit, licet matrimonium Serpentes sit opus Dei, tanquam ab co institutum, Malesteoadhuc per opera Diaboli interdum de- rum verstruitur. Non quidem per violentiam, quia censeretur sic fortior Deo: sed ex Diuina permissione, procurando impe-

dimentum

tia mulie.

rum.

dimentum actus coniugalis, vel tem-

porale, vel perpetuum.

Philoca-

ptio.

Ex quibus hoc quod experientia docet dicamus, quòd propter huiusmodi spurcitias explendas, tam erga se, quam & (æculi potentes, cuiuscunque etiam status & conditionis, innumera Maleficia pertractant, corum animos ad amorem illicitum, vel Philocaptionem adeò immutando, vt nulla confusione, aut persuasione ab eis desistere valeant. Ex quibus etiam & exterminium fidei, seu periculum intolerabile quotidie imminet, quòd eorum animos immutare taliter sciunt, quòd eis nullum nocumentum siue per se, siue ab alijs sieri permittant, sieque quotidie crescunt. Et vtinam experientia nos minimè edocuisset, imò & odia talia etiam in Sacramento matrimonij coniunctis suscitata per maleficia, & similiter per infrigidationes generatiuæ potentiæ, vt nec redditionem nec exactionem debiti matrimonialis locum pro prole habere valeant. Sed quia amor, & odium in anima existunt, quam etiam Dæmon intrare nequit, ne alicui hæc quasi incredibilia videantur : sub quæstione funt discutienda: cum etiam opposita iuxta se posita magis elucescunt.

#### QVÆSTIO

An malefici mentes hominum ad amorem, vel odium valsant immutare.

Væritur an Dæmones per ipsas maleficales, mentes hominum ad amorem, vel odium inordinatum mutare, & incitare valeant, & arguitur, quòd non fecundum præmissa. Tria funt in homine, voluntas, intellectus, & corpus. Primum Deus ficut habet per se regere e quia cor regis in manu Domini, ita fecundum per Angelum

illustrare, & ipsum corpus per influxus cœlestium corporum dirigere.Prætereaintra corpora Dæmones non possunt esse illa immutando, ergo minus intra animam, eius potentijs odium vel amorem immittendo. Patet consequentia: quia ex natura maiorem habet porestatem supra corporalia, quam supra spiritualia. Et quidem quod non possunt immutare, suprà patuit in plerisque locis: Quia nullam formam substantialem vel accidentalem inducere poffunt, nisi adminiculo alicuius alterius agentis, sicut etiam quilibet alius artifex. Est etiam ad idem cap. 26. quaftione quinta, episco. in fine. Qui credit aliquam creaturam posse transmutari in melius, vel in deterius nisi ab ipso omnium creatore, infideli & pagano deterior eft.

Prætereà omne agens ex propolito, cognoscit suum effectum. Si igitur piabolus posset mentes hominum immutare ad odium, vel amorem, posset internas cogitationes animæ videre, quod est contra illud, quòd in libro de Ecclesiasticis dogmatibus dicitur: Diabolus internas cogitationes non potest videre. Et iterum ibidem: Non omnes Diabolus cogitationes nostræ malæ à piabolo non est excitantur, sed aliquoties ex nostri ar-cordium, bitrij motu emergunt.

Prætereà amor & odium, sunt circa voluntatem, quæ radicatur in anima, ergo non possunt causari à Diabolo Nemo ilquacunque arte. Tenet consequentia: labitur quia illabi animæ, (vt dicit Aug.) illi eius creafoliest possibile, qui eam creauit.

Prætereà si dicatur, quòd post mouere sensitiuas interiores, & sic confequenter voluntatem, non valet: Quia vis senhtiua est dignior, quam vis nutritiua. Sed piabolus non potest formare actum virtutis nutritiuæ, vt formet carnem aut os, ergo etiam non potest causare aliquem actum interiorum virium animæ.

Sed

Diabelus

Sed contra. Diabolus non solum visibiliter, sed etiam inuisibiliter homines ca anima, tentare dicitur:hoc autem falsum esset, nisi interiùs circa animam, & eius potentiam aliquid causare posset. Prætereà Damasc. in suis sententiis: Omnis malitia & omnis immunditia à Diabolo excogitata funt. Et Dionys. 4. cap. de Dini. nom. Multitudo Dæmonum, causa omnium malorum, & sibi & alijs.

Responsio: hic primò danda est di-

stinctio de causa: & secundo qualiter

potest interiores potentias animæ immutare, dicuntur Sensitiuæ interiores, & sic tertiò concludetur propositum. Causa ali- Quò ad primum, considerandum est: cuius di quod causa alicuius potest aliquid dici citur du dupliciter. Vno modo directe, alio mo-

do indirecte. Indirecte quidem, sicut cùm aliquid agens, causat aliquam dispositionem ad aliquem effectum, dicitur esse occasionaliter & indirecte causa illius effectus. Sicut si dicatur, quòd ille, qui secat ligna est occasio combustionis ipsorum: Et hoc modo dicere possumus, quòd Diabolus est causa omnium peccatorum nostrorum: quia ipse instigauit primum hominem ad peccandum: ex cuius peccato consequuta est in toto genere humano quædam pronitas ad omnia peccata. Et

sic intelligenda sunt verba Damasceni

& Dionysii.

Directe autem dicitur aliquid esse causa alicuius, in quantum operatur directe ad illud, & hoc modo Diabolus non est causa omnis peccati, Non enim omnia peccata committuntur Diabolo instingante, sed quædam ex libertate arbitrij, & carnis corruptio-Bu Dia ne. Quia vt. Origines dicit : Etiamsi bolus non Diabolus non esset, homines haberent neresta - appetitum cibi, & Venereorum & huiusmodi. Circa quæ inordinationes multæ contingunt, nisi per rationem talis appetitus refrenetur. Refrenare autem in ordine huiusmodi appetitum, subiacet libero arbitrio, super quem etiam Diabolus minus habet potestatis.

Sed quia per hanc distinctionem non possumus discernere, qualiter interdum amor illicitus, seu philocaptio procurari potest, est vlteriùs aduertendum, quòd Diabolus, licèt non possit Per mods esse causa illius inordinati amoris, di- persua dentis corectè cogendo hominis voluntatem, git Diapotest tamen esse per modum persua-bolus vo-dentis. Et hoc iterum dupliciter, scilicet luntatem, visibiliter & inuisibiliter. Visibiliter, ficut cùm in alia specie hominis sensibiliter etiam apparet ipsis Malesicis, & eis sensibiliter loquitur, & persuadet peccatum. Sicut tentauit primos parentes in Paradiso in specie serpentis, Christum in deserto in aliqua specie ei visibiliter apparens.

Et quia non est putandum, quòd solùm sic persuadeat hominem, quia sequeretur, quòd nulla alia peccata fierent ex instructione Diaboli, nisi quæ Diabolus visibiliter apparens pertuaderet. Ideò dicendum est, quòd etiam inuisibiliter instigat hominem ad peccandum. Quod quidem sit dupliciter, per modum persuasionis, & per modum dispositionis. Per modum persuasionis, sicut cum proponitur aliquid virtuti cognitiuæ vt bonum. Et hoc potest sieri tripliciter: Quia vel proponitur quantum ad intellectum, vel quantum ad sensum interiorem, vel exteriorem. Quantum ad intellectum Intelligequidem : quia intellectus humanus po- re est alitest adiuuari ab Angelico intellectu quod patis bono, vel aliquid cognoscendum per modum illuminationis cuiusdam, vt Dionysius dicit: Ratio, quia sicut intelligere, secundum Philosophum, est quoddam pati: Ideò potest imprimere in intellectum aliquam speciem, vnde actus intelligendi elicitur.

Et si dicatur, quòd Diabolus etiam

homines.

# Quast. VII. Quomodo malef.ment.hom.immut. 49

hoc facere posset sua virtute naturali, quæ non est diminuta, vt patet ex præcedente. Dicendum, quòd non potest per modum illuminationis, sed per modum persuasionis. Ratio, quia intelle-Aus hominis, est istius conditionis, quòd quantò magis illuminatur, tantò magis cognoscit verum, tantò magis potest sibi cavere à deceptione. Et quia Perfuafio hanc deceptionem Diabolus finaliter revelatio intendit, ideò quæcunque eius persuanon illusio non potest dici illuminatio, licet possit dici revelatio in quantum, per impressionem quandam in vires sensitivas interiores, aut exteriores, vbi vifibiliter persuaderet, aliquid imprimeret : vnde intellectualis cognitio perfuaderetur ad aliquim actum exercendum.

Quod qualiter fieri potest, videlicet, vt in vires interiores aliquid imprimere possit. Advertendum est, quòd quia corporalis natura nata est naturaliter moveri localiter à spirituali. Patet hoc in corporibus nostris, quæ ab animabus moventur: Similiter in corporibus cœlestibus. Non est autem apta, nata formari ab ea immediate , & loquimur præcipuè de formis à foris manendo, non ab informando. Vnde oportet, quod concurrat aliquod corporale agens, vt probatur in 7. metaph. Materia corporalis naturaliter obedit bono vel malo Angelo ad motum localem: Quo stante, quia Dæmones sic per motum localem semina colligere posfunt & coniungere, seu adhibere aliquibus effectibus mirabiliter faciendis: Vt de Magis Pharaonis contigit, vbi produxerunt serpentes, & vera animalia: vbi debita activa debitis passivis produxe- coniungebant. Ideò quæcunque ex motu-locali materiæ corporali accidere poslunt, nihil prohibet per Dæmones fieri, nisi divinitùs impediantur.

Quo iterum statuto, sic volumus intelligere, quomodo potest phanta. Mall. Malefic. Tom.1.

fiam hominis & interiores potentias sensitivas incitare ad apparitiones & impuetuosos actus per motum localem.

Notandum quòd sicut Philosophus in De Apparitionibus. libro de somno & vigilia, assignat causam apparitionis somniorum per motum localem: ex eo quòd cum animal dormit, descendente plurimo sanguine ad principium sensitivum, simul descendunt motus sive impressiones, relictæ ex sensibilium motionibus præteritis, & quæ conservatæ suerunt in spiritibus, sive virtutibus sensibilibus interioribus, quæ lunt I hantasia seu imaginatio: quæ idem funt, secundum sanctum Thomam, vr patebit.

Est enim Phantasia, seu imaginatio Phantasia quasi thesaurus quidam formarum per quid. sensus acceptarum. Vnde contingit, quod ita movet principium apprehensivum, id est, potentiam conservatoriam specierum, quòd apparent in Phantasijs ita recenter: ac si tune principium sensitivum à rebus ipsis exterioribus recenter immutaretur.

Verum est, quòd non omnes hæc intelligunt, sed si quis se occupare vellet, considerare haberet numerum & officium sensuum interiorum : qui lecundum Avicennam in libr. de anima, licet dicas esse quinque, scilicet, Sen-Quinque sum communem, Phantasiam, Imagi- officia nativam, Æstimativam, Memoriam: seniuum. Tamen secundum B. Thom. in prima parte quest. 79. dicit, esse quatuor tantùm, eò quòd potentiam imaginativam, & phantasiam ponit vnam. Timetur prolixitas, ideò obmittitur declaratio, eò quòd etiam quia in plerisque locis de his pertractatur.

Tantummodò hoc quod dictum est, phantasiam esse thesauru formarem,& alicui videretur memorativam esse huiulmodi, distingue, quia phantasia est thelaurus, seu conservatorium formarum per sensum acceptarum, memoria autem thefaurus intensionum, quæ

Magi Pha saoni- ve pentes

Diaboli

dicirur

minatio.

Memoria per sensum non accipiuntur. Quis enim est thesau-videns Lupum, fugit non propter inderus inten centiam coloris, aut figuræ: quæ sunt formæ receptæ à sensibus exterioribus, & repolitæ in Phantalia, sed fugit quia inimicus naturæ. Er hoc habet per quandam intentionem, & apprehensionem existimativa, quæ apprehendit yt nocivum, & canem vt amicum. Sed conservatorium illarum intentionum est memoria: quia recipere & retinere, in corporalibus reducuntur ad diversa principia: nam humida benè recipiunt, & malè retinent, è contrario autem est de ficcis.

Somniorii

Ad propositum. Hoc quod contingit apparitio- in dormientibus de apparitionibus somniorum ex spirituum, id est, specierum in confervatorijs repolitarum motu, & ex hoc naturali motu locali propter cómotionem languinis & humorum, ad principia illa, id est, ad virtutes sensitivas interiores: & dicimus motulocali intrinseço in capite & in cellulis capitis.

> Hoc etiam potest accidere ex consimili motu locali per Dæmones procreato. Et non tantum in dormientibus, sed & vigilantibus: in quibus Dæmones possunt admovere & commovere interiores spiritus & humores, vt species conservatæ in conservatoriis educantur de thesauris ad principia sensitiva, id est, ad virtutes illas Imaginativam & Phantasticam, vt res aliquas habeat talis imaginariè: & ralis dicetur interior tentatio.

> Et non mitum, quòd Damon hoc possit sua naturali virtute, cum quilibet homo per le vigilans, & vium rationis habens, vel voluntariam commotionem specierum conservararum educere potest de suis thesauris, scilicer conservatorijs huiufmodi species, vt res aliquas ad fuum placitum imaginetur, quo stante iam clare intelligitur materia de amore illicito.

Ligatio Tationis à Nam quia Damones, vt dictum est,

commovere possunt huiusmodi species, Demoni-&c. faciunt ista dupliciter. Aliquando bus. absque ligamine vsus rationis, vt de tentatione dictum est, & per exemplum de voluntaria adhæsione, quæ interdum fir. Aliquando autem quòd totaliter vsus rationis ligetur. Et hoc etiam pollumus exemplificare per naturales quosdam defectus: vt in phreneticis,& ebrijs: ergo non mirum, quòd Dæmones sic ligare possunt, Deo permittente. vium rationis: & tales dicuntur Arreptitij: & inde Arreptitius, ab arripio Arreptitif. arripis, quia arreptum à Dæmone. Et hoc dupliciter, vel absque Malefica, & maleficio, vel cum ea absque maleficio. Quia vt Philosophus in præfato libro dicit, quòd aliquis in passione existens, à modica similitudine movetur, sicut amans ex modica similitudine amati,& fic odium habens. Ideò Dæmones, qui Quomodò per actus hominum experiuntur, quibus odium vel passionibus magis subduntur, illos ad Damones huiusmodi amorem vel odium inordi- excitetur. natum instigant eo fortius, in eorum imaginationem & efficaciùs imprimendo hoc, quod contendunt, quanto etiam id faciliùs possunt. Faciliùs autem posfunt, quantò etiam amans faciliùs speciem reservatam ad principium sensitivum, id est, imagination é educit, & in eius cogitatione delectabilius moratur.

Cum malefico verò, quando talia per Maleficas, & ad Maleficarum înstantiam propter pactum initum cum eis procurat: de quibus enumerare præ multitudine tam in spiritualibus, quam in sæcularibus non est possibile. Quòd enim adulteri pulcherrimas vxores dimittentes in fædissimas alias inardescunt.

Novimus vetulam, tres successivè vetula Abbates, vt publica omnium fratrum quatuor fama in illo monasterio etiam in ho-interimes diernum diem refert, non folum in his amore. maleficiasse, sed & interemisse, quartum iam simili modo dementasse. Quòd &

### Quast. VII. Quomodo malef.ment.hom.immut. 51

ipsa publica voce fatetur nec veretur dicere, feci & facio: nec desistere à meo amore poterut, quia tantum de meis stercoribus comederunt, quantitatem per Blus fler- extensum brachium demonstrando. Facorú amo- teor autem, quia nobis non aderat vlrem ope- ciscendi & inquirendi super eam facul-

tas, ideò adhuc superest.

Et quia dictum fuit in principio di-Diab. in-Rigat in flinctionis, quod inuilibiliter instigat per modu piabolus hominem ad peccandum, non dispositio solum per modum persuasionis, vt dichum est, imò etiam per modum dispositionis, licèt non deseruiat ad propositum tamen sic declaratur: Per consimilem enim admonitionem, mouendo spiritum & humorem, facit aliquos magis dispositos ad irascendum vel concupiscendum, vel ad aliud huiusmodi. Manifestum est enim, quòd corpore aliqualiter disposito, est homo magis pronus ad concupifcentiam, & iram, & huiusmodi passiones: quibus insurgentibus, homo disponitur ad consensum. Sed quia præcedentia disficile prædicare, ideò faciliori modo pro populi auisamento sunt declaranda. Et à quibus remediis possint tales maleficiati liberari, tractatur in tertia parte.

> Modus proponendi pramissa de amore illicito in sermonibus ad papulsun.

An Male leant ad amorem cendere.

ratur.

PRædicator de fupra dictis fic mouet quæstionem, An Catholicum sit afserere, quòd Maleficæ valeant ad amocorda fue- rem alienarum fæminarum hordinatum mentes hominum immurare, & corum corda sie succendere, vr nulla confusione, plagis, verbis aut factis, ad delistendum valeant cogi: & similiter ad odium inter matrimonialites coniunctos incitares ve nec redditionis, nec exactionis debiti matrimonialis. locum pro prole habere valeant : quinimò interdum eos oporter currere ad amalias, intempestiuæ noctis silentio, per multa terrarum spatia.

Super quæ, si voluerit, argumenta aliqua ex præcedenti quæstione sumat. Si non dicat tantummodò quòd quæstiones ista pariuntur disficultates propter amorem & odium, qui cum fundantur in voluntate, quæ in suo actu semper libera est, nec cogi potest per aliquam creaturam, nisi à Deo, qui eam regere potest, vnde nec Dæmó, vel Malefica eius virtute ad amorem vel odiū voluntatem cogere videtur. Item, quia voluntas, sicut & intellectus, subiectiue existunt in anima & illabi animæ illi foli est possibile qui cam creauit, ideò difficultatem patitur quæstio, quoad veritares enucleandas in suis partibus.

His tamen non obstantibus. Dicendum est primò super Philocaptionem & odium, secundò super Maleficium generatium potentia. De primo, quod De Philolicèt in intellectum & voluntaté hominis immediate Dæmon nequeat operari, tamen secundum omnes Doctores Theologos in z. sentent. de virtute Damonis in operando in corpus, & in potentias corporis, fiue corpori alligatas, hue fint sensus interiores, suce exteriores, permittente peo, agere valent. Hoc probatur auctoritate & ratione ex præcedenti quæstione, si placet inuenit, si non dicat auctoritatem & rationem lob. 2. Dæmoni dixit Deus : Ecce in ma- Deus denu rua, id est, potestate, est lob. Et hoc dir potestatem erat quò ad corpus, quòd patet, quia in Diabolo animam noluit dare. Vnde dicir: Verun- in cerpus ramen animam eius ferua, id est, illæ- in animā: fam serua. Ratio qui enim dedit corpus, dedit etiam super omnes poten-Per metias corpori alligaras, vt lunt quinque porciredi. exteriores, & quatuor interiores, scili-re sciunt, cet fensus comunis, phantafia fiue intaginatiua, astimatiua, & memoratiua.

Si non potest affrer declarari, derur de parcis & ouibus exemplii:vbi porci per memorariua redire fenme, & oues.

G 2: Inbitto lupum & canem discernunt ex naturali imaginatione, vnum tanquam inimicum alterum tanquam amicum suæ naturæ.

piscentia

mater

Consequenter cum omnis nostra coriò intel gnitio intellectina ortum habet à sensu phantasias (cum intelligentem, iuxta philosophum in 2. de anima, necesse sit phantasmata speculari.) Ideò sicut Dæmon potest interiorem phantasiam immutare, sic etiam intellectum obtenebrare. Et hoc quidem non erit immediate agere in animam, sed mediantibus phantasmatibus. Item, quia nihil amatur nisi cognitum.

Dentur exempla ad placitum de Auro, quod amat auarus, quia intelligit eius virtutem, &c. Ideò obtenebrato intelle-Au, obtenebratur, & sua volutas in suis affectionibus. Hoc autem potest facere Dæmon absque Malefica & cum Malefica, imò & accidere pollunt ex sola incautela oculorum. Et de singulis trademus exempla. Nam vt Iac. 1. dicitur. Vnusquisque tentatur à concupiscentia sua abstractus & illectus. Deinde conpeccati. cupiscentia cùm conceperit, parit peccatum, peccatum verò, cum consummatum fuerit, generat mortem. Sic Sichem cum vidisset Dinam exeuntem ad videndum mulieres regionis, adamauit eam,& rapuit, & dormiuit cum illa, & conglutinata est anima eius cum ea. Genef. 3 4. & secundum gloss. Inermæ animæ sic accidit, quando postpositis propriis vt Dina negotia aliena curat, seducitur consuetudine, & sit vna vnitate sensus cum illicitis.

De secundo, quòd etiam absque maleficis oriuntur interdum, & tentatione Dæmonum principaliter, sic declaratur, Nam Ammon fororem fuam Thamar speciosissimam adamauit, & deperierat in eam valde, ita vt propter eius amorem ægrotaret, 2. Reg. 1 3. Non enim in tătum facinus stupri quis prosiliret, nisi in toto corruptus, & à Diabolo grauiter tentatus. Vnde glossa ibidem. Hoc monet

nos, & ideò Deus permisit, vt semper caute agamus, ne vitia in nobis dominentur, & princeps peccati, qui fallam pacem periclitantibus ipondet, nos paratos inueniens improuise trucidet.

De hoc secundo genere amoris re- Sancti etia fertus est liber sanctorum Patrum, qui amoie mulierum fert, quòd licèt omnem tentationem tentati. carnalis concupilcentiæ sibi subtraxisleut, tamen vitrà quam credi potest tenebantur aliquoties amore mulierum. Viide & 2. Corinth. 1 2. Apostolus dicit: Datus est mihi stimulus carnis meæ, Stimulus angelus Satanæ, qui me colaphizet, vbi Pauli fuit glossa. Tentando per libidinem datus est amor mumihi. Tentatio autem, cui non consen- lierum. titut nonest peccatum, sed materia exer- cui non cendi virtutem. Et hoc intelligitur, de consentitentatione, quæ ab hoste, non à carne, peccatu. que semper est ad minus peccatum ve- Quomodo niale, etiamsi ei non consentiatur. Po- dum, an terit prædicator aliqua exempla dedu- amor ex cere, si placuerit.

De tertio, quòd amor illicitus pro- fic o proueniat ex maleficiis Dæmonum, discusfum est suprà, & de hac loquimur ten-

tatione.

Et si quis diceret, quomodo posset discerni, quòd non ex Diabolo, sed solum ex maleficio talis amor inordinatus procedit. Dicendum quod ex multis. Primò, si taliter tentatus pulchram & honestam habeat vxorem, & oppositum constat de altera, &c, Secundò, si iudicium rationis omnino ligatur, quod nullis plagis:seu verbis, aut factis, aut etiam confusionibus ad desistendum ab ea induci ve at. Et tertiò potissimè, quando se continere non potest, quin interdum inopinatè se etiam per longum spatium, non obstante asperitate itineris (provt ex talium confessione quisque sentire potest)se transferre habeant, siue de die sine de nocte. Nam sicut dixit Chrysost. Super Matth. 20. de Asina quam Christus equitauit : quòd cum Dæmon voluntatem hominis peccato possidet,

vel male-

quasi ad libitum trahit quod placet. Exemplum dans de naui in mari, perdito gubernaculo, quæ ad libitum venti proiicitur: & sicut qui equo potenter insidet, & Rex Tyranni habens possessionem. Quartò discernitur in eo, quòd inopinate & subitò vehuntur, & immutantur interdum, vt nihil eis obstare possit. Elicitur etia ex ipsius personæ infamia. Et antequam ad vlteriorem quæstionem, de malesicis, circa potentia generatiuă, procedamus, quæ etiă annexa est: primò soluenda sunt argumenta.

Sequentur solutiones argumentorum.

regitur à Dargumenta autem respondendo. Deo, sicut Ad primum, quòd voluntas hoab Ange- minis regatur à Deo, sicut intellectus ab Angelo bono. Patet solutio, Intellectus enim sicut tantummodò illustratur ab Angelo bono ad cognitionem veri:vnde Verum & sequitur amor boni: quia Verum & Ens uertutur. connertuntur. Ita & intellectus potest à malo obtenebrari in cognitionem veri apparentis: & hoc per confusionem specierum, principiis sensitiuis.i. virtutibus & potentiis sensitiuis interioribus repræsentatis:vnde sequitur amor inordinatus apparentis boni: putà corporalis delectationis, quam & tales quarunt.

Ad secundum argumentum, quòd inmutatio- tra corpora non possunt esse illa immutando, partim est verum, & partim non, bus ope- & hoc quo ad triplicem immutationem. Non enim possunt illa immutare, quantùm ad eductionem alicuius formæ, siue substantialis, siue accidentalis: Quæ etiam potius dicenda est productio quam immutatio, siue adminiculo alicuius alterius agentis, aut ctiam siue Diuina permissione. Si autem loquamur de immutatione qualificatiua, vt de fanitate & infirmitate, sicut ex præcedentibus patet, possunt varias infirmitates etiam víque ad ligamen rationis immittere, & sic odium & amorem inordinatum procurare.

Potest etiam addi tertia immutatios quæ sit, quando Angelus bonus, vel malus illabitur corpori, sicut dicimus, quòd Deus tantummodo illabitur animæ,id est essentiæ animæ. Sed vbi dicimus, quòd Ang. illabitur corpori, præ- Quomodo cipuè malus, vt in obsessis, ibi non illa-Diabolus bitur infra terminos essentiæ corporis, obsessis. quia sic ille solummodo, qui dat esse, Diab. est scilicet Deus creator, illabi potest, & ratur. continetur, tanquam qui habet intrinfecam operationem animæ. Dicunt tamen illabi corpori, quando aliquid operatur circa corpus: Quia ibi est vbi operatur, vt dicit Damasc. & tune operatur infra terminos corporalis quantitatis:& infra terminos essentiæ corporis.

Vnde elicitur, quòd corpus habet terminos duplicis rationis, quantitatis & essentiæ, Et est distin. sient inter suppositum & naturam. Vnde sicut corpori illabi possunt, ita & potentiis affixis organis corporalibus, & per consequens, possunt impressiones facere in potentias: Vnde per accidens, talis operatio & impressio resultat in intellectum, cum eius obiectum sit phantasma, sicut color visus, vt dicitur in 3. de anima. Et consequenter per accidens vsque ad voluntatem. Quia voluntas suum obiectum recipit ab intellectu sub ratione boni, secundum quod intellectus apprehendit aliquid in ratione boni, veri & apparentis.

Ad tertium argumentum, cognoscere De cogicogitationes cordis est dupliciter, vel rationibus in suo effectu, vel vt sunt in intellectu. scendis. Primo modo non solum Angelus, sed & homo cognoscere potest : licet Angelus subtiliùs, vt patebit. Nam interdum cogitatio cognoscitur, non solum per actum exteriorem, sed etiam per immutationem vultus. Et etiam Medici aliquas affectiones animi per pulsum cognoscere possunt. Vnde Aug. in lib. de Diuin. Nom. dicit : quod aliquando hominum dispositiones, no solum voce

Quomodo Damones Corpori-

Voluntas

prolatas,

prolatas, sed etiam cogitatione conceptas, quæ vt signa quædam ex animo, exprimuntur in corpore, tota facilitare perdiscunt. Quamvis in lib. Retra-Etationum hoc dicat non esse asserendum, quomodò hoc fiat: existimo quod retractat, si quis diceret eum sensisse, quòd cogitationes Dæmon cognosceret in intellectu.

Alio modo possunt cognosci cogitationes, provt funt in intellectu, & affectiones provt funt in voluntate, & sic folus Deus cogitationes cordium & affectiones voluntatum cognoscere povoluntas test. Cuius ratio est: quia voluntas creaturæ rationalis soli Deo subjacet & ipse subjacet. in eam solus operari potest, qui est principale eius objectum & vltimus finis.Et ideò ea, quæ in voluntate sunt, vel ex voluntate sola dependent soli Deo sunt nota. Manifestum est autem quòd ex sola voluntate dependet, quòd actu aliquis aliqua consideret. Quia cum aliquis habet habitum scientiæ, vel species intelligibiles în eo existentes, vtitur eis cum vult.

Probatur etiam ex his quæ dicta non cog- funt, quia Angelus non porest illabi que funt anime, ergo non potest per naturam videre ea, quæ funt in anima, & quamdiu sunt in intimo animæ. Vnde quando arguitur: Dæmon non potest videre cogitationes cordium, ergo non potest corda seu mentes hominum ad amorem vel odium incitare. Dicitur, quod sicut cognoscit, scilicet per esfectus & subtiliori modo quam homotita etiam subtiliori modo potest immutare ad odium vel amorem, commovendo

Confo'a-Est etiam aliquid timorosis contio pro meticulo. scientijs & virtuosis, pro eorum consolatione, advertendum quòd immutatio sensibilis exterior,& corporalis,quæ concomitatur cogitationes hominis, quandoque est ita exilis & indetermi-

brando.

phantalmata, & intellectum obtene-

nata, quòd Diabolus per eam incertam Diabolus cognitionem cogitationis venire non in fomnia potest, præsertim quando studijs, aut bonis operibus vacant interpellatim, & tales tunc in fomnis plus vexat: experientia hoc docet. Quandoque est ita fortis & determinata, quòd per illam potest cognoscere cogitationem, quantum ad speciem : vt quòd cogitat de invidia, vel de luxuria. Sed an per eam possit certitudinaliter cognoscere quantum ad omnes circunstantias, vt videlicet super talem, vel talem, sub dubio dimittamus, sicut & reperimus. Nisi quod verum est, quòd tales circumfrancias ex actibus postmodum cognoscere potest.

Ad quartum, quia licet illabi animæ tantum conveniat Deo, tamen illabi corpori, & per consequens potentijs affixis corpori modo suprà tacto, hoc potest convenire Angelo sive bono sive malo: vnde amor & odium in tali homine accusari possunt. Ad aliud quod dignior virtus sensitiva sit dignior quam nutri-nutritiva tiva, quæ tamen non potest immutari ab eo. Dicendum, quòd imò super vim nutritivam etiam posset, ita vt aliquid citius vel tardius dirigatur in os vel in carnem: sed ad illud non cooperatur, sicut ad impediendum vel agitandum vires sensitivas interiores, vel exteriores, & hoc propter fuum lucrum quod ex sensuum deceptione & intellectus

QVÆSTIO VIII.

illusione plurimum procurat.

An generativam potentiam, seu actum Venereum Malefici impedire possint : quod Maleficium in bulla continetur.

CEcundo, eadem veritas, scilicet, quod adultera, fornicaria, &c. amplius existunt maleficijs, ostenditur per impedimen

Angetas

An per Maleficia impediantur res Venerez.

pedimentum maleficiale super actum generativæ potentiæ. Et vt veritas magis elucescar, arguitur primò, quòd non sit possibile. Quia si tale malesicium esset possibile, posset etiam maritatis contingere: quod fi conceditur, tunc cum matrimonium sit opus Dei, & maleficium opus Diaboli, fortiùs erit opus Diaboli opere Dei. Si verò conceditur, quòd tantummodò fornicarijs & non maritaris, tunc redibit opinio, quod maleficium nihil sir in re, sed tantum in opinione hominum: cuius oppositum in prima quæstione tactum est. Aut dabitur ratio cur istis & non illis contingere possunt, & cum non videbitur subesse alia ratio, nisi quia opus Dei, Matrimonium existit. Et ista ratio fecundum Theologos, non concludit vt patet in 4. dist. 34. de impedimento maleficiali, manet adhuc argumentum quòd opus piaboli erit fortius opere Dei. Et cum hoc sit inconveniens asserere, ergo etiam inconveniens est asserere per maleficium posse impediri actum Venereum.

Item Diabolus non potest impedire actus aliarum virium naturalium, vt comedendi, ambulandi, erigendi, quod videtur esse verum ex eo, quia interime-

re possent totum mundum.

Prætereà, cùm actus Venereus æqualiter se habet ad omnem mulierem si impeditur: impeditur etiam ad omnem mulierem, fed hoc est falsum: ergo & primum. Quod falsum sit docet experientia, cùm tales qui dicunt se maleficiatos, sunt potentes ad alias, licet non ad illas quas cognoscere non potest: quia videlicet non vult, vude nihil potest in re.

Quod ho-

mo potest.

fubtiliter

In contrarium & pro veritate est Diabolus cap. Si per sortiarias, 33. 9.8. Item omnium Theologorum & Canonistarum sententia, vbi tractant de maleficiali impedimento matrimonij.

Item ratio alludit, cum maior fit po-

testas Dæmonis quam hominis: & homo impedire potest potentiam generativam, sive per herbas frigidissimas. sive per alia impedimenta, &c. vt quisque imaginari potest: ergo & Dæmon qui acutioris scientiæ existit facere per

amplius potest.

Responsio: ex duobus quæ suprà tacta sunt, veritas satis patere potest, licèt modus impediendi non sit speculative declaratus. Nam tactum est, quod maleficium non est solum opinione hominum, quasi nihil in re, imò effectus innumeri maleficiales accidere possunt Quinque verè & realiter Deo permittente. Often- modi imsum est etiam quod Deus amplius per- venerem. mittit, fuper vim generativam propter majorem eius coscuptionem, quam fuper alios actus humanos. Sed de modo. quo tale impedimentum procuratur, est advertendum, quod non procurar folum circa vim generativam, sed etiam circa vim imaginativă seu phantasiam.

Et super hoc notat Petrus de Palude in suo 3. distin. 3 4. quinque modos; Dicit enim, quod quia Dæmon, ex hoc quod est spiritus, habet potestatem super creaturam corporalem, ad motum localem prohibendum vel faciendum. Ideò potest corpora impedire ne sibi appropinquent directe vel indirecte, interponendo se quandoque in corpore assumpto. Sicut accidit sponso, qui de- Desponsponsaverat Idolum, & nihilominus sans Idocontraxerat cum invencula, nec propter hoc poterat eam cognofcere. Secundo modo hominem inflammate ad actum illum vel criam refrigerare ab actu illo. adhibendo occultè virtutes rerum, quas optime novit ad hoc validas. Tertio modo turbando æstimationem & imaginationem, qua reddit mulierem exosam : Quia potest, vt dictum est, in imaginationem imprimere. Quartò reprimendo directè rigorem membri fructificationi congruentis, ficut etiam motum localem reprimere potest.

Quinto

Quintò prohiberi missionem spirituum ad membra, in quibus est virtus motiva: quasi intercludendo vias seminis: ne ad vasa generationis descendat, vel ne ab eis recedat, vel ne excidat, vel emittatur, & multis alijs modis.

Et subdit de hoc, quod suprà tactum est ab alijs Doctoribus, concordando dicens. Plus enim permittit Deus super hunc actum, per quem primum peccatum diffunditur quam luper alios Serpentes actus humanos: Sicut & super serpenmigis in tes, qui magis incantationibus delerviunt, quam alia animalia. Et post pauca dicit: Idem etiam de muliere est, quia potest imaginationem eius sic dementare, vt exolum habeat virum, quòd pro toto mundo non permittit se

cognoici.

Post vult dare rationem, quare plus maleficiantur viri circa talem actum, quàm mulieres: & dicit, quòd quia tale impedimentum fit interdum per obstrusionem vasis, vel etiam per mo-Venereis tum localem, reprimendo rigorem membri, quæ potius & facilius in viris contingere possunt, ideò plures viri maleficiantur, quam mulieres. Posset etiam quis dicere, quod ideò, quia plures mulieres superstitiosæ sunt, quam viri, & potius allicere cupiunt viros quam mulieres. Vel etiam in dispunctum hoc faciunt mulieris coniuncta, vt vtrobique faciat occasionem adulterandi, dum vir alias cognoscere potest, & non propriam: & similiter vxor etiam alios habeat quærere amores.

Addit etiam, quòd Deus permittit ampliùs sævire in peccatores quàm in iustos. Vnde Angelus dixit Tobiæ: In illos qui libidini vacant, accipit Dæmonium potestatem. Sed etiam aliquando in iustos, sicut in Iob: Sed non circa vim generativam, propter quæ debent facere confessiones & alia bona. Ne ferro manente in vulnere, frustra sit medicinam apponere. Hæc Petrus.

Sed de amotione talis effectus patebit in tertia parte operis.

Incidentaliter aliqua dubia, in quastione de impedimento cohabitationis matrimonialis, declarantur.

Ncidentaliter verò si quæritur:Qua- Acus carò re actus ille aliquando impeditur ref-nalis cur pectu vnius mulieris, & non respectu vnius, & alterius. Responsio secundum Bonaven. non alterius mu-hæc est: Vel quia Sortilegus, seu Ma-lieris imlefica ad hoe respectu personæ deter-peditur, minatæ Diabolum immutavit:vel quia mootim Deus respectu personæ cuiuslibet im- vim genepedire non permittit. Occultum enim rativam Dei iudicium hîc latet, vt patet in vxore Tobiæ. Et addit.

Si quæritur, quomodo Diabolus hoc facit, dicendum quod impedit generativam vim non impedimento intrinseco, lædendo organum, sed extrinseco, impedimento vium, vnde quia est impedimentum artificiale, non naturale, ideò potest impedire ad vnam, quod non ad alias: Vel tollendo excitationem concupilcentiæ ad illam & non adverfus aliam, & hoc per virtutem propriam, vel herbam, vel lapidem, vel per aliquam naturam occultam. Et hæc conveniunt eum dictis Petri de Palude.

Prætereà cùm impotentia talis actus quandoque ex frigiditate naturæ seu naturali defectu contingit. Si quæritur, Quomodo quomodo potest discerni, quòd ex ma-frigidius leficio vel non maleficio contigerit: natura à Respondit Host. in Summa (licet hoc dignoscanon sit prædicandum publice) quando tur. virga nullatenus movetur, & nunquam potuit cognoscere, & hoc est signum frigiditatis. Sed quando movetur & & erigitur, perficere autem non potest, est signum malesicij.

Notandum insuper, quòd non solùm fit maleficium, ne quis actum illum exercere valeat, sed etiam aliquando fit ne mulier concipiat, vel vt abor-

ium faciat.

Cur in magis ma-1-fician tur viri quam foeminz,

cantatio

noxij.

mibus ob

# Quaft. VIII. An malef. conting at in matrim.

Impotentes faciëces func homicide.

Sed nota secundum Canonum sanctiones, quòd quicunque propter vindictæ libidinem explendam, vel propter odium aliquid fecerit viro vel mulieri propter quod non posset generare vel concipere, reputatur homicida. Extra: de homicid. Si aliquis. Et nota, quòd communiter loquitur Canon de amatoribus sæculi, qui suis amassis per pocula, ne confusionem incurrant, talia procurant : vel etiam per certas herbas, naturam nimium infrigidantes, absque auxilio pæmonnm. Vnde pœnitentes ficut homicidæ funt puniendi. Maleficæ, per maleficia talia procurantes, funt secundum leges vitimo supplicio puniendæ, ve suprà in prima quæstione tactum est.

An maritatis pof

Et pro solutione argumentorum, vbi difficultatur, an matrimonialiter conrentia ma- iunctis talia contingere possint. Est vlchinari, teriùs aduertendum, quòd licet ex his quæ tæcta funt non pateat super hoc veritas, tamé verè & realiter illisin matrimonio, sicut & extra, contingere possunt. Et prudens lector, qui copiam librorum habet, inueniet, tam apud Theologos; quàm Canonistas, præcipuè. Extra: & in materia de frigidis & maleficiatis, & in 4. dift. 3 4. mutud concordantes, & duos errores reprobantes: prælertim circa matrimonialiter coniunctos qui sentire videbantur, quod tale maleficium non posset contingere inter matrimonialiter conjunctos, moti illis rationibus, quòd piabolus non posset opera pei destruere.

Et primus error, qui ab eis reprobaeste reue- tur, est contra illos, qui dicebant, maleopinione, ficium nihil esse in mundo, sed tantum este in opinione hominum, qui ex ignorantia causarum occultarum, & quas etiam nullus hominum scire poterit aliquos effectus naturales maleficiis imputabant, quali illos efficerent non occultæ canlæ, sed næmones per se vel maleficos. Hic error, licet ab omnibus

Mall. Malefic. Tom.I.

aliis poctoribus sub simplici falsitate reprobetur, tamen à Sancto Thoma aorius impugnatur, vbi ipsum tanquam hæresim condemnat, dicens, quæ hic error ex radice infidelitatis procedit:Et quia infidelitas in Christiano hæresis dicitur, ided tales vt Hæretici meritd suspecti sunt. De qua tamen materia etiam in 1. quæstio. tactum est, licèt ibi non taliter sit declaratum. Nam si quis alia dicta Doctoris Sancti in aliis locis considerat rationes, inueniet, quare asserit talem errorem extra radicem infidelitatis procedere.

Nam in quæstionibus de malo, vbi tractat de Dæmonibus, & in quæst. prima. An Dæmones habeant corpora naturaliter sibi vnita: Inter alia quæ ibi recitantur,mentio de illis, qui fingulos effectus referebant ad virtutes cœlestiú corporum : quibus & subeffe dicebant occultas causas effectuum inferiorum: dicens: Considerandum est quod Peripatetici, Aristotelis sectatores, non posuerunt Dæmones esle, sed ea quæ attribuuntur Dæmonibus, dicebant proneticorum nire ex virtute cœlestium corporum & opinio de aliarum naturalium rerum. Vnde Au-Damonigust. dicit 10.de ciuit. Dei. Porphyrium visum suisse que herbis, & lapidibus, & animantibus, ac sonis certis ac vocibus, ac figurationibus atque figmentis quibusdam, etiam observatis in cœli conversione motibus syderum, fabricari in terra ab hominibus potestates syderum idoneas variis effectibus exequendis. Ex quibus apparet error quòd omnia reducebant in causas occultas syderum, & Dæmones tantum modò fabricarentur ex opinione hominum.

Sed quòd hæc positio sit falsa, manifeste probat S. Thomas, ex hoc ibide quæ reperientur aliquæ operationes Dæmonum, quæ nullo modo possunt ex aliqua naturali causa procedere, putà quòd aliquis obsessus à Damone loquatur linguam ignotam : & multa alia

hominum

ficri.

inueniuntur opera Dæmonum; tam in Arreptitiis quam Necromanticis artibus, que nullo modo possunt nisi ex aliquo intellectu procedere, ad minus bona secundum naturam, licè t mala secundum voluntatem. Et ideò coacti fuerunt proptet inconnenientia tacta alij Philosophi ponere Dæmones esle. Licet post se varios errores inciderunt, aliis putantibus animas hominum à corporibus exeuntes Dæmones sieri. Vnde & multi Auruspices pueros oc-Demones ciderunt, vt animas eorum luos cooperatores haberent, & phires alij errores recitantur.

Vnde patet, quòd non immeritò doctor Sanctus dicit talem opinionem ex radice infidelitatis procedere. Si cui placet, legat Aug. in 8.6 9. de ciu. Dei, super varios errores infidelium, circa naturam Dæmonum.Quare etiam communis ratio omnium Doctorum, quæ in præfata distinctione allegatur, contra huiulmodi errantes, scilicet malesicium aliquod elle negantes, magnæ est esficaciæ in fententia, licèt breuis sit in verbis: vbi dicunt, quod qui maleficium nihil esse in mundo asserunt, contrariantur omnium Doctorum sententiis, & sacræ scripturæ, declarantes Dæmones esse. & Dæmones habere potestatemsupra corpora & supra imaginationes hominum, Deo permittente: Vnde & per eos Malefici iplorum Dæmonum instrumenta. & ad quorum instantiam Dæmones interdum ad creaturam nocumenta operantur, Malefici dicuntur.

Et quidem quòd per reprobationem huius primi erroris à Doctoribus, non fit mentio de matrimonialiter coniunchis, tamen per reprobationem secundi Quando erroris hoc patet. Dicunt enim, quod ta impo aliorum error erat, quòd licet malefitentia ma- cium esset & abundaret in mundo, etiam contra carnalem copulam, tamen quia nullum tale maleficium potest censeri perpetuum, ideò nunquam dirimeret

matrimonium iam contractiun. Ecce quòd mentio fit de matrimonialiter coniunctis. Improbando autem hunc errorem, (licèt declarate hoc non deferniat ad propolitum, tamen propter eos qui copiă librorum non habent) notandum. quòd improbant per hoc, quòd talia afferere dicunt effe contra experimentum, & contra inra antiqua & noua.

Vnde dant talem Catholici Doctores distinctionem, quòd impotentia ex maleficio procreata, aut est temporalis aut perperua. Si temporalis, tunc non impedit. Tunc autem prælumitur esse imporatemporalis, quando infra spatium trium lis vel annorum cohabitantes, & quantum perpetua. pollunt operam dantes, siue per Ecclefiastica sacramenta, siue per alia remedia ianari poslunt. Si verò non sanentur aliquo remedio, ex tunc præsumitur esse perpetua: Et tunc aut præcedit matrimonijcontractionem & confummationem, & sic impedit matrimonium contrahendum, & dirimit iam contractum. Aut seguitur matrimonij contractionem sed non confummationem : & fic etiam, vt dicunt aliqui, dirimit matrimonium iam contractum. (Dicitur enim. 33.9.1.6.1. Coniugiu quod coningium confirmatur officio, confirmascilicet, carnis, ve dicit gl.) Aut sequitureur offmatrimonium confummatum, & tunc cio. vinculum matrimoniale non dirimit. Plura ibi notantur: Extra, de frigid &c. per Host. & Godfred. & Doct. etiam Theologoszubi supra.

Ad argumenta Ad primum latis patet ex his quæ dicta sunt. Nam primò quod Dei opera possunt destrui per opera Diaboli, si maleficium posset inter conjugatos contingere mon valet instantia, imò oppositum patet, cum nihil possit Diabolus nisi Deo permittente. Item quia non per violentiam destruit vti tyrannus, sed per quandam artem extrinsecam, vt suprà patuit, ad secundum patuit suprà, quare potius Dens permittit super hunc actum Ve-

dirimat.

nereum,

# Quaft. IX. Quomodo operentur circa memb. viril. 59

nereum, quam super alios actus. Potest etiam super alios quando Deus permittit. Vnde non valet quòd perimat mundum. Ad tertium similiter patet ex dictis.

#### OVÆSTIO IX.

An Malefica prastigiosa illusione operentur circa membra virilia, quasi illa omnino fint à corporibus enulsa.

TErtiò, eadem veritas declaratur per Diabolicas operationes, circa membrum virile, cuius rei Veritas vt magis elucelcat, quæritur: An maleficæ valeant membra virilia virtute Dæmonum verè & realiter, vel folummodo præstigiosa apparitione auferre: & arguitur quòd verè & rea-An male- liter, per argumentum à fortiori. Mafice reue- iora possunt Dæmones, vt homines ocrant viri- cidere, vel localiter transferre, vt suprà patuit de lob. & Tobia. 7. viris occilis: ergo etiam possunt membra hominis verè & realiter auferre.

Prætereà glossa super illad Psal. Immissiones per Angelos malos: Deus punit per malos Angelos, ficut populum Ilsaëliticum fæpè puniuit variis languoribus, verè & realiter corporibus immillis: Ergo & huiusmodi infirmitates circa membann tale immittere potest.

Si dicatur quod potest Divina permissione, tunc se in præcedentibus di-Chum est, quod Deus amplius permittit vim generatinam maleficiari, propter primam corruptionem peccati, quæ per actum generantemin nos deuenit, ergo etiam amplius permittit super membrum illius potentiæ generatiuæ, vt iplum totaliter auferat.

Prætered major fuit connersio vxoris à Diabolo Loth in statuam salis. Gun. 19. quam versa in auforre membrum wirile, sed illa fuit veta & tealis, & non apparens converho, (quia adduc visibiliter, predicitur,

superest illa statua.) Et factum fuit per malum Angelum, vr coacti à bonis, qui priùs cacitate eos percusserant, vt oftium domus inuenite non possent. Sicut etiam aliæ punitiones Gomorrheorum. Quia & glossa ibidem asserit iplam etiam illo vitio infectam : ergo. & ista facere poslunt.

Prætereà, quicun que potest inducere formam naturalem, potest & illam auferre. Sed Dæmones formas naturales pluries induxerant, vt pacet de Magis Pharaonis, qui virtute Dæmonum ranas & serpentes secerunt. Item Aug.in lib.83.9. dicit quod omnia quæ visibiliter frant etiam per inferiores potestates aëris, hæc non ablurde fieri posse creduntur: Sed hoc possunt facere homines, vt aliqua arte vel incisione membrum auferatur, ergo & Dæmones ista facere inuisibiliter, quod alij visibiliter possunt.

Sed contrà Aug. 18. de Cinit. Dei. Non est credendum, etiam hominis corpus Dæmonum arre vel potestate in bestialia lineamenta posse connecti : ergo etiam à fimili, non potest auferre hoc quod ad veritatem corporis humani deseruit. Item 3. de trin. dicit : Non est putandum, istis transgressoribus Angehis ad nutum feruire hanc visibiliom rerum materiam, sed soli Deo.

Responsio. Nulli dubium, quin ma- Quomodo leficæ quædam mira operentur circa membrum membra virilia, vt ex visis & auditis ne auseplurimorum, imò & ex ipla publica fa-ratur, ma constat de hocquod per sensum visus aut tactus veritas illius membri cognolcebatur. Quod qualiter fieri potest dicendum: quòd licèt dupliciter fieri possit, scilicet, verè & realiter, vt argumenta prima tetigerunt, & præstigiosa operatione. Ea tamen, que à maleficis firmt circa hululmodi, non firmt nih præftigiota illufione: que tamen illufio non habet locum in imaginatione patientis: Quia imaginatioeius potest verè

Vxor Loth flatuam. falis.

& realiter æstimare aliquam rem non esse præsentem, licet per nullam operationem sensus exterioris, scilicet, vilum, aut tactum percipit esse præfentem.

Vnde potest dici vera ablatio membri ex parte imaginationis patientis, licet non ex parte rei, quod qualiter fiat, sunt plura notanda. Primò, duo modi, quibus ista fieri poslunt. Non mirum, quod Diabolus sensus humanos exteriores decipere potest, qui interiores, de quibus suprà tactum est, illudere potest, formas reservatas educendo ad principalia fua fensitiva. Decipit autem eos in sua naturali operatione, vt quod visibile est, sit illis invifibile, tangibile intangibile, audibile inaudibile, & sic de alijs. Hæc autem veritas ita nihil ponit ex parte rei, quod omnia fiunt ex immutatione organorum destruentium visum, auditum, &c. vt funt oculi & manus, quibus immutatio iam fallitur, sensus, iudicium.

Possumus ista ex naturalibus quibusdam demonstrare, nam sicut vinuin dulce, propter infectionem linguæ in febricitante, videtur amarum, vnde gustus decipitur, non ex parte rei, sed ex parte humorum. Ita & ibi nulla deceptio ex parte rei, quin ibi sit virga adhærens, sed deceptio ex parte organi

sensus.

Iterum, sicut suprà dictum est de vi De illufion ne Satana-generativa, illam impediendo per impositionem alicuius alterius corporis eiuldem coloris & apparentiæ, ita & aliquod corpus planum figuratum colore carneo interponere possunt inter yifum aut tactum oculorum & manuum, & inter ipium verum corpus patientis, ita quod suo iudicio nihil valeat videre & sentire, nisi corpus planum, & nullo membro interruptum. Videantur dicta S. Tho. in 2 dift. 8. art. 5. de præstigiosis illusionibus & similiter secunda secundæ.q.91. & in quastionibus de malo. Fre-

quenter allegans illud Augustini, in lib 83.9. Serpit hoc malum Dæmonis per omnes aditus sensuales, dat se figuris, accommodat se coloribus, adhæret sonis, odoribus se subijcit, infundit se saporibus.

Prætereà alludit ratio, quòd non folùm per interpositionem alicuius corporis plani, non membrati talis illusio præstigiosa in vidente & tangente fiat. imò & per modum, quo certi spiritus seu species reservati educuntur ad sua principia sensitiva interiora, scilicet ad imaginationem & phantasiam, vnde contingit aliquid imaginari, ac si primò eliciatur ex sensu interiori. Nam vt in præcedenti quæstione tactum est, Dæmones virtute propria possunt localiter corpora mutare: Ex transmutatione autem spirituum & humorum, etiam secundum naturæ operationem, contingunt. Aliqua secundum imaginationem vel sensum videri naturaliter dico:quia & Philosophus in de som. & vig. affignans causam apparitionis somniorum dicit, quod cum animal dormierit des- Causa apcendente plurimo sanguine ad princi-somnioru. pium sensitivum, simul descendunt motus sive impressiones relictæ ex sensibilium motionibus, quæ in spiritibus sensibilibus conservantur. Termini fuerunt superiùs declarati : ita quòd tunc aliqua appareant, ac si tunc primo à rebus exterioribus sensus immutarentur. Et quia hoc natura facere potest, à fortiori Diabolus formas seu species corporis plani, & non membro virili organizato, educere potestad vim phantasticam & imaginativam, vt in se sensus iudicent, ac si in rerum veritate ita esset. Per hunc etiam modum, vt patebit inferiùs, homines videntur animalia, cùm tamen non fint in rerum veritate.

Secundò notandi funt alij modi faci- Przfigit liores ad intelligendum & prædican- quid. dum. Nam quia præstigium nihil aliud est secundum Isid. 8. Ethy. cap. 9. quam

lenluum

# Quaft. IX. Quomodo operentur circa memb. viril. 6x

fensuum quædam delusio & præsertim oculorum. Vnde & dicitur à perstringo, quia aciem oculorum perstringit vt res videantur aliter esse quam sint; Et vt Alexander de Alexandro dicit, Par. 2. Præstigium propriè sumptum, est illusio Dæmonis, quæ non habet causam ex parte mutationis rei, sed solummodò ex parte cognoscentis qui deluditur, sive quantum ad interiores sensus, sive quantum ad exteriores. Vnde in genere loquendo, etiam de

Triplex giola.

Ioculato-

Trabes

apparent

ars præsti- humana præstigiosa arte dicamus, Tribus modis potest fieri. Vna absque Dæmonibus, & illa potiùs dicitur delusio, quia artificialiter fit agitatione hominum, ostendentium vel occultantium aliquas res ficut fit in traiectionibus per Ioculatores vel per Mimos. Alius modus fit etiam fine virtute Dæmonum, vtpotè naturaliter virtute corporum naturalium, vel etiam mineralium, quæ qui habent, possunt secundum quandam virtutem, huiusmodi rebus inditam rem oftendere, vel facere apparere non fic vt est. Vnde Thom. 1. par. q.114. ar. 4. & secundum alios plures, quæda herba succensa, seu accensa, fumigans, facit trabes apparere serpentes.

Tertius modus delusionis est, qui fit serpentes, per Dæmones, Deo tamen permittente. Habent enim Dæmones ex natura, vt patuit, quandam potestatem super quasdam res inferiores, quas possunt exercere circa illas, quando Deus sinit, vt tunc etiam res appareant aliter quam

Pro quo notandum tertiò, quod Dæmon potest quinque modis illudere aliquem, vt iudicet remaliter quam est. Primò attificiali traiectione, vt dictum est:quia quicquid homo scit per artem, iple meliùs scire potest. Secundo modo naturali applicatione alicuius rei, provt dictum est, per interpositionem alicuius corporis, vt alterum occultetur, vel etiam ex phantalijs hominum illas perturbando. Tertio modo, vt quando in Monialis assumpto corpore ostendit se esse ali- pro Dzquam rem que non est, sicut Gregorius mone co. in primo Dialo. narrat, de Moniali, quæ S. Antocomedit lactucam, quæ tamen, vt ipse nius in Dæmon fassus fuerat, non lactuca, sed reperit Dæmon in lactucæ specie, aut in ista Dæmone. lactuca erat. Vel etiam vt contigit Antonio, in massa auri, quam in deserto reperit. Vel etiam quando hominem verum tegit, & facit vt brutum animal videatur, provt iam dicetur. Quarto modo, vt quando turbat organum visus, vt videatur res nubilosa quæ est clara, vel è converso vt vetula videatur iuvencula. Nam & post sletum apparet post sleta

aliter lumen quam antè. Quinto modo, aliter ap-vt in imaginatiuam potentiam ope-men. rando, & transmutationem specierum sensibilium, per commotionem humorum, vt suprà tactum est faciendo, vt tunc quali recentes, & nouæ apparitiones in ipsis potentiis sensitiuis caulentur. Et sic tribus vltimis modis Dæmon illudere potest præstigiosa arte sensus hominis:ac etiam secundo modo. Vnde nulla difficultas, quin membrum virile occultare præstigiosa arte valeat. Evidens indicium five experimentum. quod nobis in officio Inquisitionis existentibus revelatum fuit, infrà ponetur, vbi de his & alijs factis pluta recitantur in secunda parte tractatus.

Quomodò maleficium à defectu naturali potest discerni.

Ncidentalis quæstio, cum certis alijs disticultatibus: quod sequitur. Petro ablatum est membrum, ignorat autem an per maleficium, sen aliàs Divina permissione, per Dæmonis potentiam sit ablatum? Suntne modi cognoscendi, & discernédi inter ista? Responderi potest quod sic. Primò, quòd tales, quibus accidunt vt plurimum funt adulteri, seu aliàs fornicarij. Vnde dum amasijs non ad nutu serviunt, seu eas relinquere volunt, alijs adhærendo, tunc in vindictam

talia

talia procurant, aut aliàs potentiam illius membri amputant. Secundò, cognoscitur per hoc, quod non est durabile. Nam si non sit ex malesicio, tune non est durabile, sed quandoque re-

An imro-

Sed hie iterum suboritur dubitatio. tentia non an hoc fit ex natura malefici) ; quod durabilis, non fit durabile. Respondetur, quod potest elle perpetuum, & dutare vique ad mortem, sicur etiam de impedimento maleficiali in matrimonio indicane. Cas nonistie Theologi quod reperitur temporale perpetuum. Nam dicit Godfre, in Summa: Maleficium non potest solvi femper per illum qui fecit, vel quia est morenus, vel quia nescit delere ipsum, Maleficia vel quia maleficium est perditum. Vinde tolluntur à simili dicere possumus, quod malesia fecerunt. chum Petro illatum erit perpetuum, vel quia illa malefica, qua fecit, non potest cum fanare.

Maleficz triplices.

Sunt qua-

funt.

Sant enim maleficit in triplici genere. Nam quædam fanant & lædunt : quædam lædunt, sed sanare nequeunt: quedam tantummodo lanare videntur, id est, læsiones amovere, vt inferius parebit. Sie enim nobis contingit. Nam dam ma- dua malefica mutub fixantes, dum vita leficz que alteri improperaret vna dixit: Non sum pol- fum tam pessima sicut tu,quia quos lado, fanare scio. Vel etiam durabit, vbi ante eius sanationem malefica discederet, vel locum matando, vel ab hac vita discedendo. Nam & S. Thom. dicit Maleficium quodlibet ita potest esse perpernum quod non potest habere humanum remedium: quia & si habet remedium, non est tamen hoe homim notum, vel licitum: licet Deus possit bræstare remedium per S. Angelum, vel per Dæmonem, litet non maleficam cogendo.

Veruntamen lummum remedium nia Sacra-Contra maleficium est Poenitentiae Samentum cramentum. Extra de frigi. Nam & mentum eft remedium con firmiens corporalis læpè provenit ex

peccato. Extra de pænit. cum infirmi-tra malefi? mitas. Qualiter etiam maleficia fint au-cium. ferenda, patobit in tertia parto tractatus, & in secunda part. cap. 6. tres alise differentiæ tanguntur.

#### Solutiones argumentorum.

Patet ad primum : quod nulli du-bium, quin hout Deo permittente, occidere possunt homines, ita ve membrum illud feu alia auferre possint verè & fealiter. Sed tung Dæmones non opétantur per ritaleficas, de quibus iam mentio habetur. Et per hæc etian ad secundum patet solatio. Sed ad illud: quòd quia Deus ampliùs permittit vim generativam maleficiare propter, &c. ergo etiam permittitur vt illud membrum verè & realiter auferatur. Non valet vt semper hoc fiat. Quia non Vxoris esset per modum malesicij hoc sieri : versio venec etiam Maleficæ hoc affectant, dum ra fun, talia operantur, quòd non habeam non przpotestaté restituendi membrum quando volunt & sciunt. Ex quo patet, quod non verè, sed præstigiosa arre aufertur. Ad tertium, de conversione vxoris Loth dicinus: vera fuit & non præstigiola arte: nune autem loquimur de arte præstigiosa. Ad quartum, quòd Dæmones possunt inducere aliquat formas fubstantiales, ergo etiam, auferre. Dicitur quantum ad magos Pharaonis, quod fecerunt veros serpentes, & possunt Dæmones circa aliquas imperfectas creaturas, adminiculo alicuius alterius agentis, aliquos effectus producere, que non possunt circa homines, de quibus Deo magis est cura, inxta illud: Nunquid Deo cura est de bobus? Possunt tamen semper, vt dictum est, Deo permittente, hominibus etiam nocere verè & realiter, aut etiam præstigiosa arte, & per hæc etiam patet folutio ad vitimum argumentum.

**QVÆSTIO** 

# Quast. X. An homo posit in bestias transmut.

#### OVÆSTIO X.

An malefica openentur sinca homines, in bestiales formas prestigiosa arresilos transmutando.

An homines trans-

Aër non

guræ.

Vartò ipla veritas declaratur: vel ctiam homines transformant in formentur bestias, quod qualiter siat arguitur quad non fit possibile doc fieri, 29, 9.5. Episcopi ex Concilio Acquirenti. Quilquis credit posse fieri aliguam creaturam, aut in melius, aut deterius immutari, aut transformari in aliam speciem vel in aliam fimilitudinem, nih ab iplo creatore qui omnia fecit, & per quem omnia facta funt, proculdubio infidelis est & pagano deterior.

> Et vtamur argumentis S. Thom.in 2. fent. dift. 8. An Dæmones pollunt imprimene in fenfus corporales, præstigijs illudendo. Vbi primò arguitur quòd non. Nam illa forma:bestiæ, quæ videtur, oportet quòdifit alicubi:sed non potest esse tantum in sensu: quia sensus non habet aliquam speciem nistà rebus acceptam, & ibi non est vera bestia: Per auctoritatem Gen. allegatam. Nec iterum potest esse in re quæ videtur, ficut quòd mulier videatur bestian quæ dux formæ substantiales non possunt este in codem simul & semel: Ergo tum illa forma bestiæ, quæ videtur, nullibi possit esse, ided nulla præstigiofa illufio in oculo videntis fieri potest : cum visio per aliquam formam necessario habeat terminari.

Prætereà si dicatur, quòd forma illa ptivas alj. fit in aëte circunstante, hoc non potest cuius fi- esse : tum quia aer non est sulceptivus aliculus formæ seu figuræ, tum etiam quia non semper vnus & idem aer circa personam propter fluxibilitatem manere potest, præcipuè quando movetur: Tum etiam quia sic xideretur ab

omnibus talis transformatio, quod tamen non fit : quia pamones non vi- Demones dentur ad minus sanctorum virorum sanctorum visiones decipere. oculos no

Prætered fenlus, vilus, seu potentia decipiunt. visiva est potentia passiva; sed omne passiyum moyetur ab activo sive proportionato: Activum autem proportionatum sensui est duplex. quali originans actum scilicet objecto. Alind autem quali deferens, bout medium: Sed forma illa quæ videtur non potest esse objectum sensus, neque etiam medium quasi deferens: De primo, scilicet, guod non potest esse objectum, quia à nulla re sumi potest : vt in præcedenti argumento tactum est, chm non lit in lenlu à re accepta, nec in ipla re, nec & etiam in iplo aëre quasi in medio differente, vt priùs tactum est in tentio argumento.

Prætereà, si pæmon movet vim cognitivam interiorem, aut hoc facit le obijciendo virtuti cognitivæ, aut hoc facit immutando iplam: Non autem hoc facit se ei obijciendo: quia oporteret quod vel assumeret corpus, & sic non posset interius ingredi ad organum imaginationis. Cum duo corpora non fint similiter in godem loco : neque in assumendo phantasma, quod etiam esse non potest: quia phantalma non est Phatasma fine quantitate.

Similiter etiam non potest hoc face-ticate. re-immutando : - Quia , aut immutaret alterando, quod videtur non posse facere quia omnis alteratio fit per qualitates activas, quibus næmones carent: Aut immutaret transmutando sive localiter movendo, quod videtur esse inconveniens, duabus rationibus. Primò quidem, quia transmutatio organi non posser sieri sine sensu doloris, Secundo, quia secundum hoc pamon non ostenderet hujulmodi nisi nota: cum tamen August dicat, quòd oftendit huiusmodi formas & noras & ignoras. Ergo vide-

H 4 tur,

deret huiusmodi nisi nota: cum tamen August.dicat, quòd ostendir huiusmodi formas & notas & ignotas. Ergo videtur, quòd Dæmones nullo modo posfunt imaginationem vel sensum hominis decipere.

eperari.

Sed contra Aug. 18 de Ciuit. Dei, difolum ho- cit, quod transmutationes hominum in mines be-flias fa. animalia bruta, quæ dicuntur arte Dæmonum factæ, non fuerunt secundum veritatem, sed solum secundum apparentiam. Hoc autem heri non posset si Dæmones humanos sensus transmutare non possent. Præterea alludit & au-Atoritas Aug. in 1.83. quæ etiam prius allegata fuit: Serpit hoc malum Dæmonis per omnes aditus lenfuales,&c.

Responsio. Si lector voluerit super modum transmutandi inspicere, inueniet in 2.p.operis, c.6. varios modos. Ad prælens tantummodò lcholasticè procedendo, dicamus trium Doctorum sententias concordantes, in eo quod Diabolus potest phantasiam hominis decipere, vt homo verè animal videatur. Inter quas etiam vltima subtilior cæteris, quæ S.Thom. est, & prima est D. Antonini 1 .p. summa, tit. s.e. s. . decla-Diabolum rantis: quòd Diabolus phantasiam hohantafia minis ad decipiendum quandóque operatur: & præcipuè circa illusionem

fenfuum, & declarat naturali ratione,

canonis auctoritate, & experimento-

rum multiplicitate.

Primum sic: Corpora naturaliter fubduntur & obediunt naturæ Angeli. cæ quantum ad motum localem. Angeli autem mali, etiamfi amilerunt gratiam, non tamen virtutem naturalem, vt fæpiùs suprà tactum est. Cum autem potentia phantastica, sine imaginatina sit corporalis, id est, affixa organo corporeo, naturaliter subditur etiam malis, vt possint eam transmutare, causando varias phantasias ex descensione humorum, & spirituum, ad principium sensitiuum procurata ab eis.Hæc ille:& sub-

dit: Patet & ex hoc Canone, 26. q. s. Episcopi. Illud non est omittendum, quòd quædam sceleratæ mulieres post Satan retro conuería; Dæmonum illusionibus & phantasmatibus seducta, credunt se & profitentur, cum Diana horis nocturnis Dea paganorum, vel cum Herodiade, & cum innumera mulierum multitudine equitare, super quafdam bestias, & multa terrarum spatia, intempestæ noctis silentio pertransire: & infra.Quapropter sacerdotes prædicare debent populo Dei, vt nouerint omninò hæc falla esse, & non à Diuino, sed à maligno spiritualia phantasmata mentibus fidelium irrogari. Siquidem iple Satanas transformat le in diuerlarum personarum species atque similitudines,& mentem, quam captiuam tenet, in somnis deludendo per deuia quæque deducit.

Et quidem intellectus huius Canonis in 1 .quest.tactus est, quoad quatuor quæ prædicanda funt. Sed quod non valeant etiam vehi, vbi hoc affectant & non impediuntur Diuina virtute, sic non esset verus intellectus: quia sæpissimè homines inuiti & non malefici per multa terrarum spatia corporaliter transferuntur.

Sed quia vtroque modo potest fieri, sequitur in præfata summa, & in c.nec mirum, ea.q. August narrat, quod in libris Gentilium legitur de quadam maga dicta Circe quæ socios Vlyssis mu-Circe non revera tauerat in bestias : quod magicis præ- mutauit ftigiis potius fingebatur, quam in re- focios vlyfis. rum veritate compleretur, alterando phantasias hominum, vt patet hoc etiam per plura exempla.

Legitur enim in Vita Patrum, quòd quædam iuuencula, quia assentiri noluit cuidam iuueni, de turpitudine eam sollicitanti, ipse iuuenisturbatus ex hoc, à quodam ludæo procurauit maleficium fieri contra illam, quo peracto mulier converla est in equam. Quæ conversio

# Quast. X. An homo possit in bestias transm. 65

non fuit secundum rei veritatem, sed secundum ludificationem Dæmonis immutantis phantastam, & sensum ipsius mulieris, & aspicientium eam, vt videretur equa, quæ erat vera mulier. S. Macha- Vnde ducta ad beatum Macharium, rius curat non potuit Diabolus ita operari, quod illuderet fenfus eius ficut aliorum, propter sua sanctitatem:nam sibi videbatur mulier vera, non equa: cuius tandé oratione liberata est ab illa illusione:dicés hoc sibi accidisse, quia non vacabat diuinis, nec frequentabat sacramenta, vt dicebat: ideò diabolus potestatem habuerat super eã,& si aliàs esset honesta.

Potest igitur Diabolus, per commotionem interiorum spirituum & humorum, operari ad immutandum actum & potentiam, nutritium, sensitium & appetitiuæ,& cuiuscunque potentiæ corporalis organo vtentis secundum B.Th.r. p.q.9 1. Sicut credi potest fuisse gestum Simonis Super Simonem Magum in incantationibus suis, quæ de eo narrantur. Sed nihil horum potest Diabolus facere, nisi Deo permittente, qui cum Angelis suis bonis frequenter reprimit malitiam eius, decipere nos & nocere quærentis. Vnde dicit August. loquens de Maleficis. Hi sunt, qui permissu Dei elementa concutiunt, hominum mentes perturbant minus confidentes in Deo. 26.q.s. nec mirum.

Horum etiam operatione per malefică vir Vxore artem sit quandoque, vt vir non possit susti. videre vxoré, & è conuerlo: Et hoc per immutationem phatasiæ, repræsentando ei talem, vt rem odibilem & horribilem. Iple etiā Diabolus vigilantibus, & dormientibus, suggerit repræsentationes turpium phantafiæ, ad decipiendū, & inducendu ad malū. Verum quia peccatú non confistit in imaginatione, Peccarum fed in volutate, ided ex huiusmodi phafiltit ima tasiis per Diabolum suggestis, & alteginatione. rationibus variis, homonon peccat, nisi voluntate propria peccato affentiat.

Mall. Malefic. Tom. L.

Secunda sententia ad idem modernorum Doct. declarans : Primò quid sit præstigium, & quot modis Dæmon potest huinimodi illusiones causare. Hic nota quod Anto. allegat ea quæ in prac. q.9. tacta funt, vnde non est opus ea renouare.

Tertia sententia est S.Th. & est responlum super argumentum, quo quæritur, vbi sit illa forma bestiæ quæ videtur, aut in sensu, aut in re, aut in aëre circunstante: & est talis, quòd illa forma bestiæ, quæ videtur, non est nisi in sensu primò interiori, & per fortem imaginationem refultat in fensum exteteriorem quodammodo. Et quòd ibi fit, potest per Dæmonis operationem contingere dupliciter.

Vno modo, vt species animalium, Imaginandicamus, quæ sunt in thesauro imagi- do. nationis referuatæ, fluant operatione Dæmonum ad organa sensuum interiorum: Sic etiam in somno contingit; provt suprà declaratum est. Et ideò quando illæ species contingunt organa sensus exterioris, putà visus, videntur ac si essent res præsentes extra & actu sentirentur.

Alius modus potest esse ex immuta- Sensus retione organorum interiorum, quibus cipiendo. mutatis, fallitur sensus iudicium, sicut apparet in eo qui habet gustum corruptum, cui omnia dulcia videntur amara, & parum differt à primo. Hoc autem facere possunt, etiam homines virtute quarundam rerum naturalium, sicut ad vaporationem cuiusdam fumistrabes domus videntur serpentes, & multa experimenta huius inueniuntur, vt supra tactum est.

#### Solutiones argumentorum.

D argumenta pater ad primum, I aquod textus ille sæpe allegatur,& male intelligitur. Nam quod ad hoc, quod loquitur de trasformatione in alia speciem vel similitudinem, declaratum

Magi ar-Ees.

virginem

equam.

Buntate ..

nens.

est

est qualiter hoc sieri potest præstigiosa Finnt aarte. Sed quoad hoc quod dicit, quod Damoni non possit fieri aliqua creatura virtute turz, at Dæmonis, si capitur Fieri pro Creari, non crea-manifestum est. Quod si verò non capitut fieri pro naturali productione, sic certum est quòd non possunt facere aliquas creaturas imperfectas. Quod qualiter sit, declarat S.Th. vbi supra. Nam dicit, qu'èd omnes transmutationes corporalium rerum, quæ possunt sieri per aliquas virtutes naturales, ad quas pertinent semina, quæ in elementis huins mundi inueniuntur, putà in terra, vel Ex semi- aquis, secut relinquunt sua semina terpentes & ranæ, & his similia possunt Diabolus. fieri per operationes Dæmonum, huiusmodi seminibus adhibitis. Sicut cum aliqua res transmutatur in serpentes, vel ranas, quæ per putrefactionem ge-

nerari poslunt.

Quæ na tura trāf

nibus

creat

Illa verd transmutationes corporalium rerum, quæ non possunt virtute poteit, ca- natura fieri, nullo modo operatione dem etiä Dæmonum, secondum rei veritatem, perfici possunt: Sicut quòd corpus humainin mutetur in corpus bestire, aut quòd corpus mortui reuiuilcat. Quod si fieri videntur, apparentia est præstigiofa, aut Diabolus in assumpto corpore le

agitat coram hominibus.

Fortificantur ista. Nam Albertus in lib de animal vbi quærie: An Dæmones, sen etiam dicamus Malefici, possint facete verè animalia. Respondit quòdific, Deo permittente, & hoc quod ad imperfecta animalia. Sed non possunt in instanti, sicut Deus facere, sed motu quodam, licet subitò, sicut paret de Maleficis. Exod. 7. Super ista: Vocauit Pharao fapientes: dicit Dæmones discurrunt per mundum & colligunt diuersa semina, & eorum adaptatione poslunt prorumpere dinersas species. Et glibid. sic dicit : Dum per incantationem Dæmonum malefici aliquid efficere conantur, difentiunt per mandum, & femina

subitò corum, de quibus hoc afferunt. & sic ex illis permittente Deo nouas species producunt. Hæc etiam superiùs tacta lunt.

At vbi difficultas suborietur: An ta- An Dialia facta Dæmonum essent opera mira- miraculoculosa dicenda. Responsio patrit ex sa dicanpræcedentibus, quòd etiam Dæmones tur. aliqua vera miracula facere poffunt, ad quæ vírtus naturæ particularis se extendere potest. Et licèt talia sint vera, non tamen ad veri cognitionem ab eo fiunt: secundum quem sensum opera Anti- Antichrichristi possunt dici signamendacia, quia cula quaad seductionem hominum frunt. Patet lia & solutio ad aliud argumentum de subiecto forme, dicamus, Bestiæ forma, quæ videtur, norrest in aëre, nec in ipsa re, vt patuit, sed in ipso sensu, provt ex sententia S. Thom. vt superiùs declaratum eft.

Ad illud, quòd omne passiuű moueturab actino sibi proportionato, conceditur. Et quando infertur, quòd forma illa, quæ videtur, non potest esse obiectum originans actum, seu eliciens, eò quòd à nulla re sumatur : Dicitur quòd imò à re: quia à specie lensibili in imaginatione resecuata, quam educere potest, & imaginationi, seu etiamsensitiuæ potentiæ offerre potest, vt dictum est Supra.

Ad vltimum dicendum , quòd Dæmon non immutat potentiam sensiviuam & imaginatiuam, fe ei obiiciendo, ve oftenfum oft, fed earn transmutando, non quidem alterando, nifi quantum ad mount localem : Quia non porest de se imprimere nouas species vt dictum elt. Immutat autem transmutando, idest, localiter mouendo: Et hoc iterum facit non substantiam organi dividendo, vt sic consequatur sensus doloris : sed mouendo spiritus & humores.

Quod autem vlterius obiicltur, quod duplicier segueretur, quod secundum hoc Dæ-dicitur. mon non possit aliquid noui homini de-

monstrare.

# Quaft. X. An homo possit in bestias transm. 67

monstrare, secundum imaginatiuam visionem. Dicendum est, quod nouum aliquod potest intelligidupliciter. Vna modo totaliter nouum, & secundumse, & secundum sua principia, & secundùm hoc dæmon non potest aliquid nouum homini secundum visionem imaginariam demonstrare: Non enim poimaginan- teit facere quòd cæcus natus imaginetur colores, vel quòd furdus natus imagineter sonos. Alio modò dicitur aliquid nouum, secundum speciem totius, putà si dicamus esse nomm, in imaginatione, quod aliquis imaginetur montes aureos quos nunquam vidit, quia tamen vidit & aurum & montem, potest naturali motu imaginati phantalmata aurei montis: & hoc modo potest Dæmon aliquid noui imaginationi offerre.

montes

homini-

bus.

tes.

Quid de lupis, interdum homines & pueros ex canabilis rapientes & comedentes sentiendum sit, an etiam prastigiosa arte per maleficas fiat.

TNcidentalis quæstio de lupis, interdum homines & pueros è domibus rapientes & comedentes, & cum magna astutia discurrentes, ita vt neque aliqua arte aut potentia lædi aut capi valeant. Dicendum est, quòd hoc interdum habet naturalem causam, interdum verò præstigiosamartem, dum per malesicas contingunt. De primo Albertus de animal. dicit, quòd ex quinque causis pro-Ex quin uenire potest. Aliquando propter famis que causis augmentum, sicut & cerui aliquando & contingit animalia aliæ bestiæ hominibus appropinquant. infesta esse Aliquando propter ferocitatem virium, & hoc in regionibus frigidis, & etiam quando habent catulos. Sed quia de his nihil ad propositum, dicimus, quòd Dæmonum illufione frum, quando Deus propter peccata punit aliquem popu-Animalia lum, iaxta illud Lenit. 16. Si non fecerinoxe funt tis mandata mea, mittam in vos bestias

immittam in eos cum furore,&c. Per quem autem modum. An fint veri lupi, vel Dæmones in formis sic appa-

vestra. & Deut. 32. Dentes bestiarum

rentibus:dicitur quòd sunt veri lupi, sed obsidentur à Dæmonibus: Vel agitantur duplici modo. Vno modo absque maleficorum operatione, ficut quadraginta duobus pueris contigit, à duobus vrsis de sylva exeuntibus, quos iugulanerunt, propter irrifionem factam Heliseo prophetæ dicendo, ascende Calne. &c. Etde Litaniz leone, quis Prophetam Dei iuflum non Vienna implentem occidit. 3 . Reg. 1 3. Et histo- contra luriade Episcopo Viennensi, qui Litanias pos. minores instituerat ante Ascensionem Domini, eò quòd lupi ciultatem intrantes homines vorauerunt publice.

Alio modo & maleficorum illusione. Sicut Guil. vbi suprà, marrat, de quodam viro, qui le conuerti putabat in lupum, certis temporibus, quibus in antris latitabat. Illuc enim certo tempore init, & Exemplu fibi interim, cum fixus manerer, vide- de Lybatur quòd lupus iple factus circumiret popueros deuorando, & cum illud realiter folum Dæmon quendam lupum pofiidens faceret, putabat falsò se somnians circumire. Et sic tandia dementatus fuit, quovsque inuentus est iacere in fylua raptus. Delectatur in his Dæmon, vt paganorum errorem qui homines & vetulas in bestias mutari credebant, inducat. Vnde discernitur quòd ex singulari Dei permissione, & Dæmonum opere talia eueniunt, & non ex naturali aliquo defectu, quando nulla arte, aut potentia lædi aut capi possunt. Sicut etiam Vincen.in specul.hist.lib.6.cap.40. narrat: In Gallia, inquit, ante Christi Lupus viincarnationem, & ante bellum Puni-gladium cum lupus Vigilibus vagina gladium furripuis abstulit.

pana Di-agri que consumant vos, & pecora QVÆSTIO

#### QVÆSTIO XI.

Quod obstetrices Malesica, conceptus in vtero diversis modis interimunt, aborsum procurant, & vbi hoc non faciunt, Damonibus natos infantes offerunt.

Vintò, sextò, & septimò insimul veritas suprà dicta probatur per quatuor horrendos actus, quos, circa infantes in vtero & ex vtero matris exercent. Quæ cum per mulieres Dæmones exercere habent & non per viros, ideò potius mulieres quam viros sibi associare ille homicida satagit, & sunt huiusmodi opera.

Nam Canonistæ plus quam Theologi de maleficiali impedimento tractantes, vbi suprà, dicunt quod maleficium fit, non solum ne quis actum carnalem exercere valeat, de quo suprà dictum est, sed etiam fit, ne mulier concipiat, vel si concipit quod tunc aborfum faciat. Et additur tertius modus cum quarto, quòd tunc aborfum non procurant, quod tunc infantem confumunt vel Dæmoni offerunt.

De primis duobus modis non est dubium cum per naturalia homo absque Dæmonum auxilio, vt per herbas, vel alia impedimenta procurare possit, quod mulier non possit generare, vel concipere, vt supra tactum est. Sed de aliis duobus: quòd etiam à Maleficis procurantur, disserendum est: nec opus est argumenta deducere, vbi euidentisfima indicia, & experimenta hæc reddunt credibiliùs.

Et de primo quòd certæ Maleficæ contra humanæ naturæ inclinationem, imò aduersus omnium bestiarum conditiones, lupina, duntaxat specie ex-

Exempla cepta infantes deuorare, & comedere mulieres solent. Est Inquisitor Cumanus, de quo infantes fuprà mentio habita est, qui hac no-

bis retulit, quòd ea de causa ab incolis Comitatus Burbiæ vocatus ad inquisicionem faciendam, eò videlicet, quòd quidam cum puerum ex cunis amissfset, & explorando conuentionem mulierum nocturno tempore vidisset & perpendisset infantem occidi, & liquore ebibito deuorare. Ideò, vt prius XL I.Matactum est, vnico anno, qui & fuit an- combulte. nus proximè elapsus, quadraginta & vnam Maleficam igni tradidit, certis aliis ad Dominum Archiducem Austriæ Sigilmundum fugam capientibus. Adsunt pro confirmatione huius scripta quædam lo. Nider in suo Formicario, 10. Nider cuius vtique & eorum quæ scripsit re- rium. cens memoria superest, vnde non incredibilia, ficut apparent, existunt. Sed & hoc, quod maiora damna in his omnibus obstetrices Malesicæ procurant, provt Maleficæ pœnitentes nobis & aliis sæpius, retulerunt, dicentes, Nemo fidei catholicæ ampliùs nocet, quàm obstetrices: Vbi enim pueros non interimunt, tunc quasi aliquid acturæ foris extra cameram infantes deferunt, sursum in aere elevantes, Dæmonibus offerunt. Modus autem in huiusmodi flagitiis qui obseruatur, in secunda iam parte patebit : & cap.7. quam & aggredi necesse est, prius vnicam dumtaxat decisione quæstionis de permissione Diuina præmissa. Dictum Obstettiest enim à principio, tria necessariò ad es Melemaleficialem effectum concurrere. Dæmonem cum Malefica & dininam permillionem.

QVÆSTIO XII.

An Dei permissio concurrat ad Malesicia.

Einde considerandum est de ipsa permissione Diuina, circa quam quatuor quæruntur. Primò an neces-

बर ium

### Quaft. XII. An Dei permisio concurrat, &c. 65

leficialem effectum concurrere. Secundo, quod peus iuste permittit creaturam ex natura peccabilem, etiam actum maleficialem & alia horrenda flagitia perpetrare, aliis duabus permissionibus præsuppositis. Tertiò, quòd maleficiorum flagitia, cuncta mala, quæ peus fieri permittit excedunt. Quartò, qualiter hæc materia sit populo publicanda.

Circa tertium principale huius primæ partis tangens pininam permissionem, quæritur, An piuinam permiffionem in his operibus maleficorum commendare ita sit Catholicum, quòd eius oppositum, scilicet redarguere illam, omnind sit hæreticum. Et arguitur, quòd non sit hæreticum asserere, quòd Deus tantam potestatem non permittat Diabolo in huiulmodi maleficiis. Refutare enim illa, quæ in contumeliam creatoris possunt cedere, est Catholicum & non Hereticum. Sed asserere, quòd piabolo non permittatur talis potestas nocendi hominibus, est Catholicum. Probatur, quia oppositum asserere, videtur cedere in contumeliam creatoris. Nam sequeretur quòd non omnia sint subiecta viuinæ prouidentiæ, ed quod omnis sapiens prouisor excludit defectum & malum, quantum potest ab his quotum curam gerit: Cum autem ea, quæ per maleficia fiunt, si à Deo permittuntur, ab eo non excluduntur: & si ab eo non excluduntur, non erit sapiens prouisor iple neus, & sic non subsunt omnia suæ prouidentiæ, quòd quia falsum est, ideò hoc falsum quòd peus permittat.

Prætereà ille aliquid permittit fieri: quod posset impedire, si vellet, aut quod non potelt impedire etiam si vellet, sed neutrum illorum peo potest conuenire. Non primum, quia talis iudicatur inuidus, non secundum, quia talis sudicatur impotens. Tunc quæritur incidentali-

sarium sit ipsam permissionem ad ma- ter. Hoc malesicium Petro accidit, & Deus potuit impedire, & non fecit, ergo Deus est inuidus, seu non habet curam de omnibus. Si verò non potuit impedire etiam si vellet, tunc non est omnipotens: Quæ omnia ficut inconueniens est asserere. s. Deum non habere curam omnium, &c. ergo & hoc quod maleficia ex Dei permissione contingunt.

> Prætereà, quicunque dimittitur sibi, & est dominus actuum suorum, non lubest permissioni aut prouidentiæ alicuius gubernantis. Sed homines sibiipsis dimittuntur à Deo, secundum illud Eccle. 15. Deus ab initio constituit hominem, & reliquit eum in manu consilij sui. Specialiter etiam mali in suis An Deus operibus relinquuntur, secundum illud: mine no-Dimisit eos secundum desideria cordis arbitrio corum. Igitur non omnia mala dininæ vinerc. permissioni subduntur.

> Prætereà August. dicit in Enchiridio, Vilia non ficut etiam Philoso.in nono meta. Melius funt scieest quædam nescire quam scire, vt vilia, led onne quod est melius, est Deo attribuendum. Ergo Deus non impedit se de illis vilissimis maleficiorum operibus vt illa permittat vel non. Ad idem Apostolus 2, Corinth. 9.c. Non est peo cura Non est de bobus. Et eadem ratione de aliis irra- de bobus. tionalibus creaturis. Vnde quando ma- Necessitas leficiantur vel non est peo cura, nec quirie etiam eius permissioni, quæ ex eius prudenprouidentia procedit, subduntur.

Præterea, quæ ex necessitate contingunt, prouidam permissionem non requirunt, ficut nec prudentiam. Patet hoc per Phi.2. Eth. Prudentia est recta ratio contingentium, de quibus est confilium & electio. Sed plures effectus maleficiales ex necessitate contingunt. Putà quando ex aliqua causa, & influentia corporum cœlestium accidunt infirmitates, vel aliqua alia quæ nos iudicamus maleficia: vnde non femper fubduntur divinæ permissioni.

Prætereà

Prætereà si permissione Divina homines maleficiantut, tunc quæritut: Cur potius super vnum quam super alium. Si dicatur, quòd propter peccata quæ magis abundant in vno quàm in altero, hoc videtur esse fallum, quia tune maiores peccatores amplius maeficerentur, cuius contrarium apparet, eò quòd minus in mundo puniuntur. Iuxta illud. Benè est omnibus qui prævaricantur:ita etiam maleficiantur. Patet denique ex eo, quòd innocentes pueri : & alij insti amplins maleficiantur.

Deus permala pulbuttot.

Benè est

impijs.

Sed contrà, Deus permittit, licèt non mutt ma velit malum fieri, & hoc propter perfestionem vniversi. Dion. 3. c. de div. nom. Erit malum ad omnes, id est, perchritidi- fectionem vniversi conferens. Et Angust. in Ench. Ex omnibus bonis & malis confiftit vniverfitatis admirabilis pulchritudo. In quantum etiam illud, quod malum dicitur, benè ordinatum, & in loco luo politum, eminentiùs, comedat bona, vt illa magis placeant & laudabiliora fint, dum comparantur malis. Item S. Thom.improbat opinionem illorum, quòd licet Deus non velit mala quia neque creatura aliqua appetit malum live appetitu naturali, live animali, five intellectuali, quæ est voluntas cuius obiectum est bonum, vult

Mali feri tamen mala esse, vel fieri, hoc dicit esse est bonum falsum. Quia Deus neque vult mala perfectio neque vult fieri, mala non fieri, sed vult nem vni- permittere mala fieri, & hoc est bonum propter perfectionem vniversi.

Quare autem sit erroneum dicere, Deus vult mala esse, vel sieri propter bonum vniversi : dicit. Quia nihil est indicandum bonum, nisi secundum id quod competit ei per se, & non per accidens: Sicut virtuolus iudicatur bomus in intellectuali creatura, & non amimali. Malum autem non ordinatur ad bonum per se, sed per accidens : quia præter intentionem eorum qui malum

operantur, resultat bonum : sient przter intentionem maleficorum, aut præter intentionem tyrannorum, fuit quod ex corum persecutione claresceret pa-

tientia martyrum. -Responsio. Quæstio quanto vtilior ad prædicandum tantò etiam difficilior ad intelligendum existit. Est enim inter argumenta hoc principium non tam Laicorum, quam & quorundam Sapiétum: Maleficia tam horrenda vt superius tactasunt non permitti à Deo: causas Divinæ permissionis huius ignorantes. Ex qua etiam ignorantia, quia Maleficæ non imperimentur per vitionem debitam, iam totam Christianitatem depopulare videntur: Vt ergo ad vtramque viam, iuxta Theologorum sententiam, docto & indocto fatisfiat, per discussiones duarum difficultatum est respondendum: & primò. Quòd mundus Divinæ providentiæ ita subiacet, quòd iple immediate omnibus providet. Secundo quòd vniverfitatem malorum, quæ hunt five in malis culpæ, five pænæ, five damni ex duabus primis permissionibus, circa casum Angelorum, & primorum parentum, iustè permittit. Vnde & patebit, quòd in his diffidere pertinaciter hæresim sapit: cum erroribus infidelium talis se im-

Quoad primum notandum, quòd præsupposito illo, quod providentia Deo conveniat, iuxta illud Sap. 1 4. Tu autem pater, gubernas omnia providentia: oportet etiam asserere, quòd omnia funt ita subjecta suæ providentiæ, quòd etiam omnibus immediatè provideat. Quod vt pateat s oftendamus primo per reprobationem cuiuldam contrarij erroris. Nam super illud Iob. 12. Nubes latibulum eius, & Incorrecirca cardines cœli perambulat, nec pubilia nostra considerat. Quidam opinati fue- jacere Dirunt iuxta doctrinam S. Thom, 1.p.4.22. vinz providentiz ponere tantummodò incorruptibilia putantes.

plicat.

lubjacere

#### Quast. XII. An Dei permissio concurrat, &c.

subjacere Divinæ providentiæ, provt sunt substantiæ separatæ, & corpora ccelestia, cum speciebus rerum inferiorum, quæ etiam sunt incorruptibilia: Individua verò specierum, quia sunt corruptibilia, dicebant non subjacere, Vnde sic Divinæ providentiæ dicebant subjacere omnia inferiora, quæ in mundo aguntur, in vniversali tantum, & non in particulari sen singulari. Sed quia hoc alijs videbatur inconveniens, Mosts mavt de homine non esset amplior Deo cura quam de alijs 'animalibus, ideò de provi-Rabbi Moses, volens medium tenere, dixit, concordando cum primis: Corsuptibilia omnia sicut sunt individua rerum, omnind non subjacere Divinz gubernationi, sed tantummodò vniversalia, & alia quæ tacta sunt. Hominem verò ab illa generalitate corruptibilium excepit: & hoc propter iplendorem intellectus quo participat cum lubstantijs separatis. Et sic secundum istam opinionem, quidquid hominibus accideret in malchcijs, esset ex permissione Dei: non autem quicquid animalibus, ant alijs terræ frugibus eveniret.

Et hæcopinio, licèt veritati propinquior, quam illa quæomnino providentiam Dei de rebus mundi negabat, afferens mundum casu esse factum : sicut fuerunt Democritus & Epicurei: Tamen non caretmagna falskate ed quod necesse est dicere, omnia diuinæ pronidentiæ subiacere, non in vniuersali tantum, sed in particulari quod non solum maleficio hominum, sed & iumentorum, & terræ frugum; ex Dinina & pro-Providen uida permissione eneniunt. Quad sic tia est orfinem ali- dentia & ordinatio rerum in finem, quantum ipsa causalitas se extendit: Sicut à simili in rebus alicuius dominio subiectis, quæ in tantum subiacent eius prouidentiæ, in quantum fibi existunt subjecta. Cum autem causalitas Dei. que est primum agens extendit se ad

omnia entia, non solum quantum ad principia speciei, sed etiam quantum ad principia individualia, & non solum incorruptibilium. Ideò sicut omnia habent esse à Deo, ita omnia sunt prouisa ab eo, id est, ad aliquem finem ordinata.

Et hoctangit Apostolus ad Rom. 1 3. Omnia Qua à Deo sunt ordinata sunt : quasi creaca sut ordinata. dicat, sicut omnia à Deo sunt, ita etiam omnia ab iplo ordinata funt, & per consequens prouidentiæ eius subiecta. Quia prouidentia Dei nihil aliud noscitur, quam ratio, id est, causa ordinis rerum in finem. Omnia ergo in quantum participant deesse, in tantum etiam subduntur Diuinæ prouidentiæ. Item Deus omnia cognolcit, non solum in vniuerlali sen vniuerlalia, imò & in particulari seu particularia. Et tum Dei cognitio comparatur ad res creatas, ficut cognitio artis ad artificiata: Ideò ficut omnia artificiata subduntur ordini & prouidentiæ artis, ita omnia subduntur & ordini & prouidentiæ Dei.

Sed quia per hoc non satisfit, vt intelligatur, quod Deus iustè permittat mala fieri; & maleficia in mundo, licet intelligamus hoc, quodiple sit prouisor, omnia gubernans, quod quia conceditur, ideo etiam deberet omne malum ab his quorum curam geric, excludere. Inter homines enim videmus ita fieri, quod sapiens provisor excludit defedum & malum, quantum potest ab his quorum curam gerit : Ideò ad intelligendum ista, cur non omnia mala Deus excludit: Notandum, quod aliud est loqui de provisore particulari, se aliud de pronisore vninersali. Pronisor enim particularis necesse habet malum excludere quantum potest, quie non poteit ex malo elicere bonum. Deus Deus poautem cum sit vninersalis pronisor to- test ex tius mundi & potest ex particularibus ticularimalis plurima bona elicere, ficutex per-bus bona fecutione Tyrannorum patientiammar elicere.

tyrum,

dentia.

tyrum, & ex operibus maleficorum purgationem seu probationem fidei iustorum, vt patebit: Ideò non habet Deus omnia mala impedire, ne multa bona deetle contingat vniuerfo. Vnde Aug. in Enchid. Aded misericors est omnipotens Deus, quod non fineret aliquod malum esse in operibus suis, nisi adeò esset omnipotens & bonus, vnde benefaceret etiam de malo.

Et huius exemplum etiam habemus in actionibus rerum naturalium. Nam corruptiones & defectus qui accidunt in rebus naturalibus, licèt sint contra intentionem naturæ particularis illius, videlicet, cui talis corruptio contingit; vt quod suspendatur, vel quod animalia in cibum hominis occidantur: sunt tamen de intentione naturæ vniversalis, vt videlicet conserventur homines Vt species in vita & in bonis : vt & sic bonum rerum co-ferventur vniversi conservetur. Vt enim species

of ortet ve return conferventur oportet ve corrucorruptio ptio vnius sit conservatio alterius. conferva- Occisiones enim animalium confervant tio alte vitam leonum.

> Declaratur super permissionem divinam; quod Deus non potnit conferre creatura, ut ex natura effet impeccabilis.

Voad secundum, quod vniversiatem malorum, five in culpis, sive in pœnis iustè Deus permittat, & Deus non præsertim iam refrigescente, & mundo ad occasum declinante, declaratur ex turam ex duabus propositionibus necessariò præsui natura supponendis. Quarum prima, quòd Deus non potest facere ( five melius, vt cum timore Dei loquamur) non est est possibile, vt natura creata, vt est Homo vel Angelus, haberet hoc quod ex conditione sue nature peccare non posser. Secunda, quod Deus iustè permilit hominem peccare, vel tentat. Quibus stantibus cum ad Divinam providentiam pertineret , vt vnaquæ-

que creatura in sua natura relinguatur dicere, oportet ex præmissis impossibile esse, quod Deus non permittat maleficia fieri virtute Dæmonum.

Et primum quidem, quòd non fuit possibile creaturæ communicare quod peccare non posset ex conditione naturæ, ostenditur à Doctore sancto in 2. dist. 123. art. 1. Quia si hoc fuisset omne. communicabile alicui creatura, Deus communicabiles vtique communicasset:eò quod omnes persedioaliæ communicabiles bonitates & per-nes creafectiones creaturarum sunt communi- Deus comcatæ, saltem in genere : Vt vnio per-municaviis Ionalis duarum naturarum in Christo, maternitatis & virginitatis in Maria, vnio gratuita in viateribus, vnio beatifica in electis & fic de alijs. Cur ergo non legimus hoc alicui creaturæ communicatum : Quia nec homini nec Angelo: Iuxta illud. Et in Angelis suis reperit pravitatem. Certum est quia homini à Deo non potest communicari hoë quod ex natura sit impeccabilis, licet hoc per gratiam inveniat.

Secundo ad idem, quod si effet communicabile, & non communicaretur. vniverlum non estet perfectum. Cuius perfectio in hee confistit, vt omnes bonitates creaturarum communicabiles in genere fint communicatæ.

Nec valet argumentum, quòd Deus, cum sit summe potens, & ad suam similitudinem homines & Angelos creauit, quòd etiam hoc conferre potuerit, quòd creatura ex conditione suæ naturæ haberet, quòd peccare non posset. Vel etiam quòd faceret, vt habitus ille gratiæ, qui confirmationem in bono causat, esset pars essentialis natura Angeli vel hominis; vt sic secundum naturale suum principium & naturalem conditionem haberet confirmationem in bono, vt peccare non posset.

Nam primum argumentum non con-gare potecludit , quia licet Deus sit summe po-ipsu quetens, seut & summe bonus, non tamen jose,

impacca-

# Quast. XII. An Deus potuerit creaturam, & c. 73

hoc conferre potest : Non ex imperfectione suæ potentiæ, sed ex imperfectione creaturæ. Quæ imperfectio confideratur primo, quod hoc recipere non potest, nec potuit homo vel Angelus. Ratio, quià cùm sit creatura, esse fuum dependet à creatore, sicut causatum à causa sui esse : Et creare est aliquid ex nihilo facere, ideo si sibi relinquitur, deficit; conservatur autem quandiu causæ influentiam recipit. Exemplum, si vis, de candela, quæ tamdiu lucet quandiu habet ceram. Quo stante, notum est, quod Deus creauit hominem, & reliquit eum in manu confilij sui. Eccles 17. Et similiter Angelum à principio creationis. Et hoc arbitrium factum est per liberum arbitrium, cuius ficut proprium est facere, vel omittere, ita proprium est à suo casu recedere, & non recedere. Et quia hoc est posse peccare, posse ex libertate arbitrij à Deo recedere, ideo non potuit hoc homo vel Angelus recipere, nec ei potuit à Deo communicari, vt ex natura haberet libertatem arbitrij, & etiam ex natura haberet non posse peccare.

Alia imperfectio, ex qua hoc non potuit homini, vel Angelo communicari, est, quia implicat contradictionem: quæ quia in se non sunt factibilia, dicimus, Deus non potest illa facere, sed potius dicendum, quod creaturæ non possunt ista recipere, vt vide. licet aliquid fit viuum, & mortuum fimul & semel. Ita etiam implicat, vt commuta- aliquis habeat, liberum arbitrium, ex bilia mu-tabilibus. quo possit causæ suæ inhærere, & quod possit non peccare: quasi si non potest peccare, non potest causæ suæ inhærere: Cùm peccatum sit, spreto incommutabili bono rebus mutabilibus inhærere. Spernere autem, vel non spernere, est ex libertate arbitrij.

Secundum etiam argumentum non valet, puta si gratia confirmationis vte-Mall. Malef. Tom. I.

retur creatura in naturam, ita quod ex principiis essentialibus haberet non posse peccare, tunc non haberet ex aliquo dono accidentali & gratia, non posse deficere & peccare, sed haberet hoc per naturam, & tunc esset Deus, quod esset absurdum. Hanc solutionem tangit S. Thom. vbi supra, in solutione vltimi argumenti, cum dicit, quod quandocunque alicui creaturæ conuenit aliquod accidens, quod ex influentia superioris tantummodo inest non potest inferior natura illud accidens per se habere, nisi efficeretur naturæ superioris. Sicut si aër illuminatur in actu per ignem non potest esse, quod sit de natura sua lucidus in actu, nisi hat ignis.

Dico ergo, quod cum confirmatio Gracia est. insit creaturæ rationali solum per gra-quoddam tiam, quæ est quoddam spirituale lu- spirituale men, & similitudo increati luminis, similitudo non potest esse, quod aliqua creatura increari ex natura sua confirmationem habeat luminis. vel gratiam nisi efficeretur Diuinæ naturæ per esse, dicamus, einsdem naturæ, quod est omnino impossibile. Concludamus, quod non posse peccare, per naturam Deo tantummodo conuenit, eo quod sicut abesse desicere non potest, cum dat omnibus esse, ita nec à rectitudine bonitatis deficere, cum hoc ei conueniat per conditionem suæ naturæ. Omnibus autem aliis, qui hoc habent, vt peccare non

possint, confertur ex hoc; quod confirmantur per gratiam in bono:

ex quo filij Dei efficiuntur, &

quodammodo Dininæ naturæ con-

fortes.

QVÆST.

est pecca-

#### QVÆSTIO XIII.

Declaratur quastio super duas permissiones Dininas , quas Deus instè permisit, videlicet, Diabolum auctorem omais mali peccare, simul & primos parentes cadere ex quibus Maleficorum opera iustè permittuntur.

lapfu,

De Ange- C'Ecunda quæstio simul & propositio, hominum Dquod Deus iuste permisit qualdam creaturas Angelicas, quas aliter condere non potuit, nisi quod peccare possent, etiam actu peccare. Et quasdam fimili modo creatas, per gratiam præseruare, & hoc absque præuia tentatione. Hominem verò iustè permittit & tentare & peccare, quæ omnia sic declarantur. Nam ad prouidentiam Diuinam pertinet, vt vnumquodque in fua natura relinquatur, & in suis naturalibus operibus non omnino impediatur, quia vt Dion. dicit in 4.c. de diuin. nom. Prouidentia non est corruptina naturæ, sed saluatiua. Quo stante, cum manifestum sit, quòd sicut bonum gentis dininius est, quam bonum vnius, 1. Ethic. Ita & bonum vniuersi excedit bonum particulare cuiulcunque naturæ creati in particulari. Ideò etiam attendere oportet, quod fi peccatum hominum impediretur, per hoc multi gradus tollerentur perfectionis. Tollerentur enim natura illa, quæ potest peccare & non peccare: Quod fi dicatur, tamen habuisset homo ex conditione naturæ, ve prius tactum est.

Respondetur, si nullum peccatum Nifi pec fuillet subsecutum in actu, sed statim catum ve confirmatio tune semper lateret quid set gratia gratia deberetur in bonis erga Deum, & quid potestas peccandi potuisset, & plura alia, quibus ablatis vtique vniuerso multum detrahererur. Decuit etiam venallo suggerente ab extra peccaret, nempè occasioné peccandi ex se-

iplo suscipere quod & fecit, vbi Deo æqualis essevoluit. Quod est intelligendu non similiter & directe, nec indire- Quomodo Ctè, sed solum secund quid & hoc de-lapsi voe Glaratur propter auctoritatem. Esaie 34. lucrint In cocloascendam, & similis ero Altissi- les esse. mo. Non enim simpliciter & directe, quia sic habuisset intellectum ligatum & erroneum: appetendo aliquid quod sibi erat impossibile. Cognouit enim se esse creaturam, & à Deo creatum, & ideò æqualem fieri creatori, cognouit hoc sibi esse impossibile. Nec etiam indirecte, quia cum totum bonum Angeli. & creaturæ est in hoc quod Deo subest: sicut tota claritas aëris est in hoc quod subjicitur radiis Solis: ideò hoc ab Angelo non potuit appeti, quia appetiisset contra bonum naturæ. Sed appetiit Dei aqualitatem non absolute, led lecundum quid : hoe sic est, cùm Deus habet per naturam fuam duo, Diabolus beatitudinem & bonitatem, & aliud, & voluit sub Deo esse, quod ab iplo omnis creaturæ beatitudo fed ipfe & bonitas transfunditur. Videns An- inferiorigelus dignitatem naturæ suæ, quæ à esse. creaturis cuctis præeminebat, voluit & appetiit à se in omnia inferiora beatitudinem & bonitatem derivari. Et hoc per lua naturalia, ita quod iple primò illa ex natura haberet, & sic aliæ creaturæ, ex nobilitate sur natura- acciperent. Et quod etiă illa appetiit à Deo, & sub Deo volens esse, dummodò ista haberet. Et ideo nec etiam quantum ad modum habendi Deo æquiparari voluit, sed tantummodò secundum quid.

Nota insuper, quòd quia suum desiderium attentauit vt ad actum perduceret, ideo subitò sum desiderium aliis expoluit: Et quia Inbito etiam fuit aliorum Angelorum visio desiderij, & confenius peruerius ini defiderij. Ideo peccarum primi Angeli alforum peccata excessit & præcessit quantitate culpæ, & causalitate, non tamen duratione. Ita quod illud. Apoc. 12. Draco de

### Quast. XIII. Quare Deus permisit hom. pecc. 75

rum rec-

morum parentum

De lapfu

Adz.

Primi An- cœlo cadens, traxit tertiam partem geli pec- stellarum. Et in figura Seuiathan haaliorum betur. Iple est rex super omnes filios Angelora superbiæ. Et rex secundum Philosophum s. Meta. dicitur principium, inquantum mouet per suam voluntatem & imperium sibi subiectos. Ideo & fuum peccatum aliorum occasio peccandi fuit, ita quod iple primus à nullo extrinseco tentatus alios extrinsecè tentauit.

Et quidem quod dictum est, quod instantanea operatio in omnibus illis fuit, exemplificatur hoc ex sensibilib. Nam fimul tempore funt illuminatio aëris, visio coloris, & discretio rei vitæ.

Hæcad longum polui, vt considerando tam stupendam permissionem Diuinam super nobilissimas creaturas, propter vnum duntaxat peccatum ambitionis, quomodo non particulares per-Malefico- missiones super Maleficorum opera, cata pri- propter maiora peccata, quantum ad aliquas circunstantias admittet. Nam Maleficorum peccata in varijs circunexcedunt. stantijs peccatum Angeli, & primorum parentum excedunt, vt in lecunda quæ-

stione patebit.

Sed & hoc quod prouidentia Dei iustè permisit primum hominem tentari & peccare, ex his quæ dicta sunt de transgressoribus Angelis satis patere potest. Sicut enim ad eundem finem homo & Angelus creati fuerunt, & in libertate arbitrij relicti: proptereà vt beatitudinis præmium non absque merito perciperent. Ideo ficut Angelus à calu no fuit præseruatus, vtpotestas peccandi ex vno, & potestas gratiæ confirmationis ex altero ad decorem vninersi patelceret, ita & circa hominem seruari oportuit.

Vnde & S. Thom. in 2.dift. 20.art.2 In peccaillud ex quo Deus apparet landabilis laudabilismon debet penitus impediri, led in peccato etiam Deus apparet landabilis, cum per milericordiam parcit, & per

iustitia punit, ergo non debuit peccatum impedire. Tantummodo breuiter & re-lufte 2 capitulando ad propositum redeamus, nem in dicamns quod in iusta Dei pronidentia, recesso homo in his permissus est multis ratio- permissus nibus. Prima, vt oftendatur Dei potentia, qui solus inuertibilis est, omnis autem creatura mutabilis. Secunda autem ratio, vt declaretur Dei sapientia, qui ex malo scit elicere bonum, quod non potuit fieri nifi Deus creaturam peccare permissset. Terria, vt manifestetur Dei clementia, in qua Christus per mortem fram hominem perditum liberauit.Quarta, vt ostendatur Dei iustitia, quæ non solum reddit bonis præmia, fed & malis supplicia. Qu'nta, vt homo non sit peioris conditionis quam aliæ creatura, quas omnes sic Deus administrat, vt eas agere proprijs moribus finat. Vnde & hominem proprio arbitrio relinquere debuit. Sexta est laus Triplex humana; laus enim viri iusti, quod po-bonum. tuit transgredi, & non est transgressus. Septima est decor vniuersi, quia sicut triplex malum culpæ,pænæ, & damni inuenitur, ita ex opposito triplex bonū, scilicet, honestum bonum, delectabile & vtile decoratur. Nam culpa decoratur honestas, per pænam delectabili-

Solutiones argumentorum. Am ad primum, vbi dicitur: Afferere quod piabolo permittatur potestas nocendi hominibus sit hæreticum.Oppositum potius patet, quia sicut asserere quod deus non permittat hominem ex libertate arbitrij peccare quando vult, est hæreticum. Ita asserere, quod Deus peccatum dimittat inultum. Hoc autem fit per potestatem nocendi hominibus in vindictam malorum, & decorem vniuerfi. Iuxta illud Aug. in lib. Soliloquiorum. Instisti pomine & ita est, vt nunquam dedecus culpæ fit fine de-

tas, per damnum fumma vtilitas. Et per

hæc patet responsio ad argumenta.

core vindicta.

Proba

Nunquam Probatio denique argumenti non culpa, est valet de sapiente prouisore, qui fine deco- excludit defectum & malum quantum potest. Quia aliud est de Deo, qui habet curam particularem, & de prouisione vniuersali. Nam prius ex malo non potest elicere bonum, sicut vnimersalis prouisor facit, vt per præcedentia patuit.

> Ad secundum patuit, quod tam potentia quàm bonitas & iustitia piuina patescunt in hoc, quod mala permittit. Vnde quando dicitur: Aut peus potest mala impedire, aut non, dicitur quod potest impedire, sed non debuit ratio-

nibus prætactis.

Deus per-

Neque valet instantia, si dicatur, mittit ma- ergo vult mala fieri, cum potest impedire, & non vult quia, vt in argumenperfedio- tis pro veritate tactum est, peus non potest velle mala, neque vult mala fieri, neque vult malum non fieri, sed vult permittere malum fieri, & hoc propter perfectionem vniuersi.

> Ad tertium Aug. & Philosoph. loquuntur de cognitione humana cui melius est non cognoscere mala & vilia, duplici de causa. Primo, quia per ea impeditur interdum à confideratione malorum, & hoc contingit, quia non possumus simul multa intelligere. Etiam & ea de causa: quod cogitatio malorum peruertit interdum voluntaté in malum. Hæc autem in peo locum non habent, quia intelligit omnia opera hominum & Maleficorum absque aliquo defectu.

Ad quartum: Apostolus curam pei à bobus remouit, vt ostendat, quod quia creatura rationalis habet per liberum arbitrium dominium fui actus : vt dictum est : ideo vt ei imputetur aliquid ad culpam, vel ad meritum, & reddatur ei iuxta hoc pæna vel præmium, habet peus specialem de eo pronidentiam, secundum quæ irrationabi-

lia non prouidentur.

Velle autem asserere, quod indiuidua irrationabilium creaturarum ex illa auctoritate non pertinerent ad piuinam prouidentiam, esset hæreticum: quia esser asserere: quod non omnia subjecta essent piuinæ prouidentiæ, contra Scripturæ sacræ commendationem super piuinam sapientiam, quæ attingit à fine vsque ad finem fortiter, & disponit omnia suauiter, & esset error Rabbi Mosis, vt in argumentis pro veritate patuit.

Ad quintum, quia homo non est institutor naturæ, sed vtitur naturalibus operibus artis & virtutis ad fuum vium. Ideo prouidentia humana non fe extendit ad necessaria, quæ ex natura proueniunt, vt quod cras Sol oriatur. Ad quæ tamen se extendit prouidentia Dei, eò quòd ipse est actor natura. Vnde & defectus naturales, etiamsi ex cursu rerum naturalium prouenirent, adhuc piuinæ prouidentiæ subiacerent. Quare & pernocritus, & alij Philosophi naturales errauerunt, attribuentes toli necessitati materiæ, quicquid inferioribus accideret.

Ad vltimum licet omnis pæna infli-Neceffitagitur à deo propter peccata, non tamen attribuere temper maioribus peccatoribus malefi-providencia infliguntur, vel quia piabolus non An maiovult, vt illos affligat & tentet, quos ribus pec iusto titulo possidere se cernit, vel ideò majora vt non ad peum accelerent. Iuxta illud: maleficia Multiplicatæ funt infirmitates, posteà infliganaccelerauerunt,&c.Et quod omnis pœna infligitur à peo, propter peccata, patet ex sequentib.quia iuxta Hieronymum: Quicquid patimur, peccatis nostris meremur.

Nunc declaratur, quod peccata maleficorum graniora funt peccatis malorum Angelorum & primorum parentum. Vude ficut innocentes puniuntur ex culpis parentum, ita etiam plures innoxij damnificantur, & maleficinntur propter peccata Maleficorum.

QVÆSTIO

### Quast. XIV. Enormitas Malesic.consid. &c. 77

#### QVÆSTIO XIV.

Enormitas Maleficorum consideratur, & est tota materia pradicabilis.

CEd super enormitatem criminum Quæritur, an maleficorum flagitia cuncta mala, quæ Deus fieri finit, & vsque in præsens à principio mundi fieri permisit, tam in culpis, quam in pœnis & damnis excedant. Et videtur quòd non, præcipuè quoad culpam. Nam peccatum quod quis committit, quod faciliter vitare potuisset, excedit peccatum, quod alter committit, quod ita faciliter vitare non potuit. Patet per August. in lib.de cinit. Dei. Magna est in peccando iniquitas, vbi est tanta in non peccando facilitas. Sed Adam & plures qui ex aliquo statu perfectionis, seu etiam gratiæ peccauerunt, faciliùs propter assistentiam gratiæ, peccata vitare potuissent, præsertim Adam, qui in gratia creatus fuerat: quam plures Maleficæ, quæ huiusmodi dona non perceperunt, Ergo illorum peccata omnia Maleficorum flagitia excedunt.

Prætereà quoad pœnam, maiori culpæ maior pœna debetur : sed peccatum Adæ grauissimè punitum fuit, in hoc, quòd, vt patet, in omnes posteros eius pœna cum culpa ostenditur in transfusione originalis peccati. Ergo eius peccatum grauius est omnibus aliis

peccatis.

Præterea quoad damnum. Nam iuxta August. Ex hoc aliquid est malum, quia adimit bonum, ergo vbi plus de bono amittitur, ibi maior culpa præcessit. Sed peccatum primi parentis maius damnum tam in naturalibus, quam in gratuitis intulit, vbi nos innocentia & immortalitate prinanit, quòd nullum aliorum frequentium peccata intulit, ergo, &c.

Sed econtra, id quod plures rationes

mali includit, magis est malum, sed Probatur peccata Maleficarum funt huiusmodi. Malefico Nam omnia mala in bonis naturæ & cata, Adz formæ procurare poslunt, Deo per-peccato mittente, vt ex Bulla Papæ deducitur. ra. Prætereà Adam peccauit folummodò faciendo illud quod est vtroque modo malum, quia prohibitum, & quod non erat malum secundum se : Sed Malefici, & alij peccatores peccant faciendo illud quod est vtroque modo malum & secundum se, & prohibitum, vt homicidia & alia multa prohibita. Vnde eorum peccata grauiora funt aliis peccatis.

Prætereà peccatum qued fit ex certa Innuit, ac malitia, est grauius peccato quod est si Adam per ignorantiam. Sed Maleficæ ex ignoratia magna malitia contemnunt fidem & lacramenta fidei, provt plures confessa

Responsio, quòd mala quæ à modernis Maleficis perpetrantur cuncta alia mala, quæ Deus vnquam fieri permisit, secundum quod in titulo questionis tangitur, excedunt. Et hoc quoad peccata, quæ contingunt in peruersitate earum, licèt secus sit de peccatis, quæ opponuntur & aliis virtutibus Theologicis. Potest ostendi triplici via. Primò in generali, comparando corum opera indifferenter ad quæcumque flagitia mundi. Secundò in speciali, comparando ad species superstitionis, ex quocumque pacto cum Dæmonibus inito. Tertio, comparando illa ad peccata malorum Angelorum aut etiam primorum parentum.

Primum fic.Nam cùm triplex fit ma-Bonz & lum, videlicet culpæ, pænæ, damni: eò plicia. quod triplex sit bonum, cui illa opponuntur, scilicet honestum, delectabile, & vtile. Et culpæ opponitur honestum, pænæ delectabile, damno vtile.

Quod culpa Maleficarum excedit cuncta alia peccata; sic apparet. Nam iuxta doctrină S.Th.in 2.dist. 22.art.2.

catione

inuents

peccar,

L'cet in peccato multæ possint considerari ex quibus peccati granitas, vel etiam leuitas trahi potest. V nde & contingit, quòd idem peccatum, quod secundum vnum eorum est grauius, iecundum aliud leuius inueniatur: provt In forni- dicere possumus, In fornicatione iuuenis peccat, senex infanit. Tamen illa simpliciter grauiora sunt, quæ plures fenex in- & potentiores habent, non dico circunstantias solum, sed in specie & quantitate peccati essentiali peccati

grauitatem.

Et si dicere possumus, quòd licèt peccatum Adæ, quantum ad aliquas circunstantias grauius sit omnibus aliis peccatis, quantum ad hoc quòd minori tentatione pulsatus cecidit, quia vide-Malerio licet tantum ab intrinseco. Et etiam cata gra qu'a facilius resistere potuisset, promora ori- pter originalem institiam in qua creapeccato, tus erat. Tamen quantum ad speciem & quantitatem peccati,& etiam quantum ad alias circunstantias, quæ peccatum magis aggranant, sicut multa graniora peccata funt secura, ita & inter illa omnia-Maleficorumexcedunt:quod etiam clariùs ex duobus deducitur.

Quot mo-

Nam ficut vnum peecatum dicitur catum di- maius altero, vel causalitate, vt peccacitur ma- tum Luciferi, vel generalitate, vt peccatum Adæ, vel deformitate, vt peccatum Indæ, vel difficultate remittendi, vt peccatum in Spiritum sanctum, vel periculo, vt peccatum ignorantiæ, vel inseparabilitate. Vt peccatum cupiditatis. Vel pronitate vt peccatum carnis. Vel Diuinæ maiestatis offensione, vt peccatum Idololatria & infidelitatis. Vel expugnandi difficultate, vt superre- bia, vel mentis cæcitate, vt ira. Ita & catu tuciterinul- post peccatum Luciferi, omnia, alia lum maius peccata, Maleficorum opera excedunt Maleico tam in deformitate, crucifixum abnegantes, quam & pronitate, spurcitias carnis cum Dæmonibus exercentes, ac mentis cæcitate, in omne nocumentum

tam animarum quam corporum, hominum & immentorum, toto malignitatis spiritu debacchantes, provt ex supradictis patuit.

Quod etiam secundum Isidorum nomen ostendit. Dicuntur enim Malelefici ob facinorum magnitudinem,&c.

vt suprà patuit.

Deducitur & ex isto. Nam duo sunt Quid fit in peccato, auersio, & conuersio, iuxta peccatú. illud August. Peccatum est, spreto incommutabili bono, rebus mutabilibus inhærere. Et ipsa etiam auersio à peo fit tanquam formale, sicut ipsa conuersio tanguam materiale. Ideò tantò aliquod peccatum est granius, quantò magis homo per iplum à peo separatur. Et quia per infidelitatem homo maxime à peo elongatur, ideò & maius omnibus peccatis maleficium infidelitatis existit. Et hoc declaratur per nomen Hæresis, quod est etiam Apostasis à fide simul, & quod tota earum vita peccatum est.

De primo: nam cum peccatum infidelitatis consistit in renitendo fidei. Et hoe potest dupliciter fieri, vel quia renititur fidei nondum susceptæ, aut lulcepta. Si primo modo tunc est infi- Quomodo delitas Paganorum seu Gentilium : Si fidem ab. lecundo modo, tunc iterum dupliciter, negent. quia aut renititur Christianæ sidei susceptæ in figura, aut in ipsa manifestatione veritatis. Primo modo est infide- Tres spelitas Iudzorum. Secundo modo infide- delitatis. litas Hæreticorum.

Vnde pater, quod hæresis Malesicarum inter tres species infidelitatis grauissima existit, quod etiam ratione & auctoritate comprobatur. Nam 2. Pet. 2. dicitur. Melius erat illis viam veritatis non cognoscere; quam post cognitam, retrorlum conuerti. Ratio. Name ficut graviùs peceat, qui non implet quod promisit, quam ille qui non implet hoc quod nunquam promisit. Ideò infidelitas Hæreticorum, qui profiten-

tur fidem Euangelij, & tamen ei renituntur, corrumpentes ipsam, granius peccant, quam Iudæi & Pagani.

Et iterum, Iudæi grauiùs peccant quam Pagani, quia susceperunt fidei Christianæ figuram in veteri Lege, quammale interpretantes corrumpunt, quod Pagani non faciunt: ideò etiam eorum infidelitas est grauius peccatum, quàm infidelitas Gentilium qui nunquam fidem Euangelij susceperunt. Apostasia De secundo quod & Apostatæ nuncupantur. Nam secundum D. Th. secunda secunda, q. 12. A postasia importat quandam retrocessionem à Deo & religione, quæ fit per diversos modos, quibus homo coniungitur Deo vel per fidem, vel per subiectam ad obediendum voluntatem, vel per religionem & clericatum. Secundum quod dicit Raymun. & Hostien.quòd Apostasia est temerarius à fidei statu, vel obedientiæ vel religionis excessus. Et cum remoto priori, remouetur posterius, sed non è conuerso. Ideò & prima alias duas excedit, scilicet, Apostasia à fide, procedit à religione, de qua 48. dist. quantumlibet. 16.9.1 leg.non debet.

Tamen secundum Raymundum non stata seu iudicatur Apostata seu fugitiuus, etiam habendus si ad longinqua din enagetur, nisi postquam sic viuit, quòd animum redeundi se deposuisse ostendit. ff.dere milit.l.de-

Clericus sertorem. Et hoc fieret si vxorem, duceret, vel simile tale. Similiter & Aposta-Apostata siam inobedientiæ, vbi quis spontè contemnit præcepta Ecclesiæ,& Prælatorum, de qua 3.q.4. alieni. Qui etiam infamis efficitur, repellitur à testimonio. & debet excommunicari, 1 1. q.3.

Si. autem.

Vnde & Apostasia, de qua loquimur perfidiz Malefica- super Apostasiam Maleficarum, dicitur Apostalia perfidiæ, quæ & tantò grauior, quatò & cuinimico fidei rationis saintis per pactum expressum peragitur. Hoc enim habent facere Malefica

& hoc inimicus ille exegit in toto vel in parte. Repertæ sút enim per nos Inquisitores, quæ omnes fidei articulos abnegauerat, qualda verò certos in numero, semper tamé confessionem, verã & Sacramentalem habebant abnegare. Vnde & Iuliani Apostatæ perfidia non videtur tanta fuisse, licet in aliis aduersus Ecclesiam maiora exercuisset, de minor qua & secundo.q.7.non potest.

Quid si mente & corde sidem tenerent, quorum scrutator solum Deus est, & non quæcunque Angelica creatura, vt /uprà patuit : faceret tamen reuerentiam & obedientiam Diabolo per actus exteriores. Dicendum videtur, quod cum Apostasia perfidiæ dupliciter potest fieri, per actus infidelitaris exteriores, ablque expresso pacto cum Damone inito, sicut qui in terris infidelium Mahumeticam vitam assumeret: aut in terris Christianorum cum expresso pacto, &c. Primi, vbi mente retinent fidem: actu tamen exteriori negant, licet non funt Apostatæ, nec Hæretici, tamen mortaliter peccant. Sic Hypocrienim Salomon diis suarum vxorum Apostatz, reuerentiam exhibuit. Nec enim aliquis Salomon excusatur, si ex metu hoc faceret, quia fuit Hypos secundum Aug. Sanctius est mori fame, qua vesci idololatricis, (aliqui habent satius) 3 3 .q. 3 . Satius. Malefici autem quantumcunque fidem retinent corde, & abnegant ore. Apostatæ ta- Malesici men iudicantur eo quod fœdus cum inferno morte, & pactum cum inferno pepi- panguna. gerunt. Vnde & S. Thom. in 2. dift. 4.

art.vlt. Loquens de similibus operibus

magicis. Et qui quocunque modo auxilium petunt à Dæmonibus, dicit : In

omnibus est apostasia à side, propter

actum initum cum Dæmone, vel ver-

botenus si inuocatio intersit, vel facto

aliquo, etiamfi sacrificia desint. Non

enim potest homo duobus dominis let-

Ma.efica Si quis verò incidentaliter quæreret, rum.

Ad

multiplex.

Quis Apo

ducens

Apostalia

Ad idem Albertus vbi suprà dist. 8. Virum magi & vbi quæritur: Vtrum Magicis,& Mafine apo-thematicis intendere fit peccatum & apostasia à fide. Ita respondit: In talibusest semper apostasia verbi vel operis. Si enim inuocationes fiant tunc apertum pactum initur cum Dæmone, & tunc est aperta apostasia verborum. Si autem non fit nisi opere simplici,

tunc est apostasia operis. Et quia in

his omnibus semper est fidei contume-

lia, quia expectatur à Dæmone quod

expectandum est à Deo, ideò semper Quando apostasia iudicatur. Ecce quam clarè expectatur duplicem apostasiam ponunt, tertiam ne quod subintelligentes, scilicet, cordis: quæ si expedian desit, tamen Malesicæ verbis & opedu à Deo, tibus apostatrices iudicantur. Pœnis ergo, vt patebit, & Hæreticorum &

Apostatarum subiacere debent.

Et est tertia criminis enormitas præ cunctis aliis hæresibus in eis. Nam si iuxta Aug. omnis infidelium vita peccatum est. 18. q. 1. §. 2. & est glossa super illud Roman. 14. Omne quod non est ex fide, peccatum est. Quid iudicandum est de tota vita, id est, de omnibus aliis operibus Maleficarum, quæ tamen non ad complacentiam Dæmonum fiant, licut ieiunare, Ecclesias frequentare, communicare, & sic de aliis. In omnibus enim peccant mortaliter, quod sic declaratur. Tanta est enim labes huins peccati, quod facultatem refurgendi licet non ex toto amputant, ed quod peccatum no corrumpit totum bonum naturæ, & lumen naturale in

peccatum eis remanet. Tamen propter præstinon cor-tum homagium, nisi ab illo absoluantum bonú tur, omnia eorum opera etiam de genere bonorum sunt potius de genere malorum, quod in aliis infidelibus non cernitur.

Nam secundum Thomam secunda Anomnis secunda, quest. 10. An omnis actio inactio infi-fidelis fit peccatum? dicit quod quampeccatum, uis opera infidelium, quæ funt de ge-

nere bonorum, vt ieiunia, eleemos vnæ & huiusmodi non sint eis meritoria, propter infidelitatem, quæ est granisfimum peccatum: tamen quia peccatum non corrumpit totum bonum naturæ, sed remanet in eis lumen naturale. Ideo non omnis actus eorum est mortale peccatum, sed actus procedens ex ipla infidelitate, vel relatus ad iplam etiam si sit de genere bonorum: puta, Sarracenus ieiunat, vt seruet legem Mahumeti de ieiunio mandantem: Iudæns seruat suas festivitates; & huiusmodi in his est mortale. Et sie intelligitur illud Augustini suprà allegatum: Omnis infidelium vita peccatum est.

Quod Malefice gravissimas merentur pænas vltra omnes flagitiosos mundi.

Enique Maleficiorum flagitia, Hzreticocuncta aliorum peccata excedunt: mutiquantum ad demeritum pœnæ, decla- ple. ratur. Primo quo ad pœnam Hæreticis infligendam. Secundo, quo ad pænam Apostatis inferendam. Nam Hæretici duplici pœna puniuntur, secundum Raymun. scilicet excommunicatione, depositione, rerum ablatione & corporali morte. De quibus omnibus lector inueniet super primum, de sentent. excommunic. Nouerit & super secundum. 24. q.1. Qui contra pacem, & tertium, dist. 8. quo iure. 23.9.7 c.1.6 seq. super 4. eod. tit. scilicet de Hareticis, Excommunicamus. 1. & 2. Imo & grauissimas in- Pana hacurrent pænas credentes, receptatores, reticorum fautores & defensores. Nam vitra poe- des vernam excommunicationis illis inflictam. git. Hæretici cum fauoribus & defensoribus suis, & receptatoribus, & ipsorum filij, vsque ad secundam generationem per lineam paternam, per lineam vero maternam, vique ad primum gradum, ad nullum beneficium, vel officium Ecclesiasticum admittuntur: vt eodem tit. quicunque, & cap.statutum. lib.6.

Sed super tertiam pænam, si Hæretici habent filios Catholicos, priuantur paterna hæreditate in detestationem criminis, & super quartam pænam, si post deprehensionem erroris continuò non velit reuerti, & hæresim abiurare, Processus subitò debet combuti, si laicus est. Fallarij.n.pecuniæ statim morti traduntur, quantò magis falsarii Fidei? Si verò clericus: post solennem degradationem relinquitur curiæ seculari occidendus. Si autem reuertatur ad fidem, detrudi debet in perpetuum carcerem: de hæreticis. Excommunicamus, primo & secundo, & hoc de rigore iuris. Mitiùs tamen agitur cum eis post abiurationem, quam ad arbitrium Episcopi & Inquisitoris facere debent, provt in tertia parte operis patebit, vbi de variis modis sententiandi tales tractatur, quis etiam dicatur deprehensus & conuictus, etiam re-

Maleficz aufterius niendæ,

His autem modis mulctare maleficas quam Hz- non videtur sufficere, cum non sint simretici pu- plices hæreticæ, sed apostatæ, & vltra hoc quòd in ipfa apostasia non hominibus propter metum, carnis oblectamenta, fidem abnegant, vt supra tactum est: Sed ipsis Dæmonibus vltra abnegationem, homagium, corpora, & animas offerendo præstant. Ex quibus iatis probabile videtur, quòd quatumcunque pœniteant, & ad fidem reuertantur, non debent ficut alij hæretici carceribus perpetuis maneipari, sed vltimo supplicio puniri: & hoc etiam propter damna temporalia, hominibus & iumentis variis modis illata leges imperant, vt patet C.de maleficiis. l. nullus. 1. nemo. & 1. culpa. Et est similis culpa prohibita discere & docere. Et loquuntur leges super sortilegos: quanto magis luper maleficos : vbi dicunt, quòd pæna illorum est bonorum publicatio & decapitatio. Et si quis tali arre mulierem ad luxuriam prouocauerit, yel Mall. Malefic. Tom. I.

è conuerso, bestiis exponitur, vt dicitur ibidem. l. multi. Et de his in prima quæstione tactum est.

#### QVÆSTIO XV.

Declaratur, quod propter peccata Malesicarum innoxij sapè malesicantur, etiam interdum propter peccata propria.

C Ed hoc, quòd Diuina permissione pluresinnoxij damnificantur & puniuntur in præmissis nocumentis, propter aliena peccata Maleficarum, & non propter culpas proprias. Nec alicui hoc videatur inconveniens oftendit S. Thom. secunda secunda, q. c. 8. Hoc fieri iustè à Deo: loquendo de pænis prælentis vitæ triplici ratione. Primò Triplici quidem, quod vnus homo est res alte-nitur quis rius, & sicut quis punitur in rebus, ita iuste ob & in pœnam alterius aliquis puniri po- peccata. test. Nam filij secundum corpus, sunt quædam res patris, & serui & animalia, res dominorum, & sic filij puniuntur quandoque pro parentibus. Sicut filius natus ex adulterio Dauid mortuus fuit quam citius: Et animalia Amalechitarum iussa sunt interfici. Quamuis & in huiusmodi sit ratio mystica, vt habetur 1.q.4. §. paruulos.

Secundo, quia peccarum vnius de- Peccareriuatur in alterum, & hoc dupliciter. tes punia-Per imitationem, sicut filij imitantur tur cum peccata parentum, & serui & subditi bus. peccata dominorum, vt audacius peccent: vt fit in rebus male acquisitis, in quibus filij succedunt, serui in latrociniis & guerris iniustis: vnde læpius interficiuntur. Et subditi prælatorum audacius peccant, dum eos peccare cernunt, etiamfi eadem peccata non committunt, vnde & iustè pu-

niuntur.

Derinatur

Deriuatur etiam peccatum vnius in alterum per modum meriti, vt subditorum in malum prælatum, id est, quod peccata subditorum merentur peccatorem prælatum, secundum illud 10b: Regnare facit Hypocrita propter peccata

populi.

Deriuatur etiam peccatum, & confequenter pæna per aliquem consenfum vel dissimilitudinem. Hoc est, quando superiores peccata non redarguunt, tunc sæpissimè boni cum malis puniuntur, vt dicit Aug. in primo, de ciuit. Dei. Exemplum: vbi inter nos inquisitores vnius reperit quoddam oppidum mortalitate hominum quasi de-De mulie. stitutum, & vbi fama volabat, quod tua, qua quædam mulier sepulta, linteamen, in linteamen quo sepulta erat, successive deglutiret, & quod pestis cessare non posset, nisi procura- ex integro linteamen deglutiendo ad ventrem consumpfisset. Habito consilio desuper., Scultetus cum præfecto ciuitatis sepulchrum effodientes, inuenerunt quasi dimidietatem linteaminis per os & collum víque in ventrem immissam & consumptam. Quo viso, motus Scultetus, gladium extraxit, & caput amputando extra foneam projecit, sicque subitò pestis cessauit. Ex quibus vtique, diuina permissione, peccata illius vetulæ super innoxios, propter disfimulationem præcedentium punita fuerunt. Nam præhabita inquisitione repertum fuit, ipfam longo tempore vitæ suæ fortilegam & magam fuisfe. Exemplum etiam de punitione Dauid in enumeratione populi per pestem.

deglutië-

Tertio fit Divina permissione, vt coniucim humanæ societatis vnio commendetur, ve videat ex qua viins homo debeti pro alio folcosde esse licitus esse, vt non peccet, & ad derestationem peccati, dum scilicet pœna vnius redundat in omnes, quafr omnes sint vnum corpus. Exemplum de peccaro Achan, Iofae 7.

Possumus adhuc addere duos modos:

provi guniumtur mali interdum per bonos, interdum etiam per alios malos. Nam vt Gratian. dicit 23.9.5. S.vliim. Aliquando Deus punit malos per legitimam poteltatem gerentes ex mandato suo & hoc dupliciter. Interdum cum merito punientium, ficut puniuit peccata Chananæorum per populum suum: Interdum absque peccato punientium, sed etiam in ipsorum pænam, ficut tribum Beniamin puniuit & deleuit vique ad paucos. Ali- Pro faquando punit etiam per populos suos, gellis viiiussu feu permissione excitatos, non ta- opera inmen intendentes Deo obsequi, sed suæ sidelium. fatisfacere cupiditati, & ideo cum sui damnatione sicut iam punit populum soum per Turcas, & sæpiùs ante per alienigenas etiam in Veteri lege.

Sed nota quòd quæcunque de causa sustinens quis puniatur, si non sustinet patienter patienter pœnas, tune sunt slagella, non ad satis- tissacit factionem, sed ad vindictam tantum, id pro culest, punitionem. Iuxta illud Deuter. 3 2. Pa. Ignis scilicet pœnæ temporalis succonfus est in furore meo, id est, in punitione:(cum tamen in Deo aliàs furor non fit) & ardebit vique ad inferni nouissima,id est, vindicta hic incipiet & ardebit víque ad extremam damnationem, vt exponit Aug. & habetur de pæn.dift.4.5. austoritas. Sed si patienter ferantur ipla flagella, & unt patientes in statu gratu gratiæ; habent locum satisfactionis, vt dicit S.Th.in 4. Etiamsi quis puniretur à ludice propter maleficium commissium vel etiam malefica. & hoc secundum plus & minus, sedum deuotionem patientis & qualitatem criminis.

Mors autem maturalis oum fit viti-Mors vitimum terribilium non tamen est satisfa- mum terctoria, quia per naturam inoleuit in pœnam originalis peccati.Licet fecundum Scotum etiam voluntarie & cum denotione expectata, & Deo oblata in lua amaritudine, possit sieri aliquo modo

**Catisfa** 

# Quast. XV. Dinersa ratio in Malef.consideratur. 83

Mers fir satisfactoria. Mors tamen violenta, fine etiam sa- quis eam metuit fiue non, semper est satisfactoria, si patienter sustineatur & in gratia. Et hæc quidem, quoad poenas propter alionim peccata inflictas.

> Propter propria autem etiam Deus flagellat in vita prælenti, & specialiter circamaleficia inferenda. Nam Tobia 7. Super illos qui libidini deseruiunt, Diabolus accipit potestatem : quod etiam ex præcedentibus patuit, declarando maleficia circa membra, & potentias generatium potentim qua Dens amplius permittit maleficiari.

Attamen ad prædicandum populo notandum, quod pramissis punitionibus non obstantibus, secundum quos Deus pro culpis alienis, sine propriis punit, hanc regulam iuris pro fundamento teneat, & populo proponat, Sine cul- quæ dicit : Sine culpa, nisi subsit causa, pa nissi non est aliquis puniendus. Extra. de sa nemo reg. iur. Et hæc regula locum habet in est punié iudicio poli, id est, Dei, & in iudicio fori,id est, in foro humano, siue seculari, fiue Ecclesiastico.

Declara de iudicio poli. Nam Deus duplici pœna spirituali & temporali punit. In prima inuenium, quòd nunquam fine culpa. In fecunda inuenitur, quòd interdum benè sine culpa, sed Penatub non fine caula. De prima spirituali petradionis na quæ cum est triplex, scilicet lubtrapæna pri- ctio gratiæ, vnde fequitut obduratio in præstitis, non sit sine culpa propria. Secunda pœna damni, id est, prinationis gloria, hac etiam munquam infligitur fine culpa propria, vt in adultis, vel contracta, vt in paruulis in originali decedentibus. Tertia pæna tensus, id est, cruciatio ignis infernalis, etiam patet. Vnde quod dicitur Exod. 20. Ego dominus zelotes, vifitans peccata parentum in filios vique in tertiam & quartam generationem, intelligitur de imitationibus paternorum scelerum, vt ex-

ponit Gratianus, L.queft. 4. 6. quibe. Vbi etiam dat alias expositiones. De secunda autem pœna temporali punit Deus.

Primo propter culpam alterius, vt suprà tactum est, triplici ratione, vel etiam fine culpa aliena & propria, sed non fine causa, vel etiam ex culpa propria & non aliena: Quod si vis scire causas propter quas Deus punit, & tamen abique culpa aliena & propria, videas quinque modos, quos ponit Magister in 4. dist. 17. e.z. Et recipe tres primas caulas: Reliquas duas accipe, pro culpis propriis.

Nam dicit, quinque de causis Deus Quinque hominem flagellat in vita præfenti, Deus flafine pcenas infert. Primo, vt Deus glo-gellet. rificetur. Et hoc fit, quando miraculos è remouetur pæna fiue flagellum. Exemplum de cæco nato. loan. 9. de Lazaro relulcitato. Ioan. T 1.

Secundo, si primum desit, immittitur Deus pui tamen vt meritum cumuletur per exer-ritum cucitium patientiæ, ac etiam vt virtus la-muletur tens intus, aliis manisestetus. Exem-cicia pas plum in lob 1.6 Tobia 2.

Tertid, vt virtus conseruetur per humiliationem flagellorum Exemplum in Paulo, qui de se dicit 2. Cor. 12. Ne magnitudo reuelationum extollat me, datus est mihi stimulus carnis meæ. Angelus Satanæ: Qui stimulus secundum Remi, fuit hæc infirmitas corporalis. Hæ funt caufæ fine culpa.

Quartò, vt æterna damnatio hic inchoetur, vt scilicet aliqualiter oftendatur, quid in inferno patietur. Exemplum in Herode, Att. 12. & in Antiocho.2. Machab.9.

Quintò, vt homo purificetur, vel per expulsionem culpæ, cum scilicet, ea flagellis conteritur. Exemplum de Maria torore Aaron. Num. 13. lepra. infecta, & Ifraelitis proftratis in deferto, secundum Hieron. 23.9.4. quid ergo. Vel ad satisfactionem pænæ. Exemplum in Dauid, qui post remissionem adulterij

Originale adulterij commissi, quòad culpam in est causa poenam fuit expulsus de regno, ve patet causalita in 2. Regum. Quod notat Gregor. de pæn. dist. 1. si peccatum Danid. Posset etiam dici, omnem pænam quam pa-

timur procedere ex culpa nostra, saltem originali, cum qua nascimur, quia ipla est causa omnium causalitatum. ar.

dist.s.ad eiss.

Sed & tertia pœna, quæ & damni, loquendo de illa quoad æternam damnationem, quam in futuro sustinebunt nemo ambigat, quin super omnes damnatos in pænis super sensibilibus cruciabuntur. Sicut enim gratiæ visio in patria, ita mortali culpæ pæna in inferno succedit. Et sicut gradus beatitudinis in patria commenturantur iuxta gradus charitatis, & gratiæ in via, ira & menfura suppliciorum in inferno iuxta mensuram criminum in via. Hoc est, quod Deuter.25. dicitur. Pro mensura peccati, erit & plagarum modus. Et sic hoc in aliis peccatis omnibus, tamen in speciali Maleficis hoc conuenit, quòd ad Heb. 10. tangitur: Quanto magis putatis deteriora mereri supplicia, qui filium Dei conculcauerit, & sanguinem testamenti pollutum duxerit, in quo fanctificatus est. Hæc lunt propria Maleficarum, fidem abnegantium, & per diuinissimum facramentum plurima maleficia, vt iam in secunda parte patebit exercentium.

#### QVÆSTIO XVI.

Declaratur in speciali Veritas pramissa: comparando opera maleficarum ad alias superstitionis species.

Ræmissa denique veritas, quoad enormitatem criminum in maleliciis probatur per comparationem ad alia opera Magorum & Dininatorum. Nam cum quatuordecim fint species

circa opera superstitiosa, ex triplici genere Diuinationum. Quorum primum fit per manifestam Dæmonum inuocationem. Secundum per tacitam solam considerationem dispositionis, vel motus alicuius rei, vt fyderum, dierum, horarum & huiusmodi. Tertium, per considerationem alicuius actus humani, ad inquirendum aliquid occultum, quæ Sortium nomen habent.

Et species primi generis divinatio- species nis, quæ fit per expressam Dæmo-inuocanum inuocationem, fint præstigium, tionis Dininatio somniorum, Necromantia, Diuinatio pythonica, Geomantia, Hydromantia, Acromantia, Pyromantia, & aliorum cultus. S. Thom. secunda secunda, q.95. & 26.q.5. igitur. & q.5.nec mirum. Species denique secundi generis Genethliaci, Aruspices, Augures, Omen observantes, Chiromantia, & Spatulamantia.

Species etiam tertij generis variantur, secundum omnia illa quæ Sortium nomen habent, ad inquirendum aliquid occultum, scilicet, per considerationem punctorum, festucarum, figu-Figure in rarum in plumbo liquefactarum. Et de liquefahis S. Thom. vbi supra, & 26. quast. 2. & az. 9.4. per totam.

Tamen hæc omnia crimina, maleficarum flagitia excedunt : quod de præstantioribus speciebus deducitur: Vnde & de minoribus non difficul-

Nam in prima specie, vbi aliqui præ- Quod mastigiosi quibusdam apparitionibus sen-sint Pralus humanos decipiunt, vt res corpora. fligiatolis aliter lentiatur per sensum visus aut res. tactus, vt in præcedentibus tactum est de modo præstringendi. Malesicæ his non contentæ circa membra generatiuæ potentiæ, illa interdum præstigiosa apparitione auferendo, licet non in retun veritate, etiam iplam generatiuam potentiam pluries auferunt, ne mulier

concipere

# Quast. XVI. Malef.ad alias superstit.compar. 85

coucipere aut vir actum exercere valeat, etiam remanente membro:absque præstigiosa illusione post conceptum, etiam aborsum procurant, læpéque procurant cum innumeris aliis malis:in diuersis etiam formis bestiarum apparent, vt in superioribus patuit.

Maleficos

croman-

In secunda denique specie, quæ & esse Ne. Necromantia dicitur, & fit per mortuorum apparitionem, vel locutione, cum vt dicitur 3.lib. Ethic. Nekros Græce, mors dicitur Latine, mantia verò dininatio. Faciunt autem talia per sanguine hominis, aut alicuius animalis, super quibusdam characteribus, scientes Dæmonem sanguinem amare, id est, eius effusionem, & peccata. Vnde sit vbi mortuos ab inferis se vocare putant, ad respondendum ad interrogata, Dæmones in eorum similitudinibus apparentes, talia exercent. Et huiulmodi artis erat illa magna Pythonissa, de qua 1. Reg. 28. quæ ad instantiam Saulis Samuelem suscitauit.

Nec ex hoc putet quis talia esse licita, quòd Scriptura commemorat animam iusti Prophetæ ab inferis vocatam, Sauli euentum futuri belli, etiam per mulierem Pythonissam apparuisse. Quia vt August. dicit ad Simplicianum: Non est absurdum credere aliqua dispensatione permissum fuisse, vt non dominante arte magica, vel potentia, ted dispensatione occulta, quæ Pythonissam & Saulem latebat, seinsti spiritus ostenderet regis aspectibus, diuina cum sententia percuffurus. Vel non verèspiritus Samuëlis à sua requie est excita-Samuelis, tus, sed aliquod phantasma, & illusio Dæmonum imaginaria Diaboli machinationibus est facta, quam appellat Samuëlem scriptura, sicut imagines solent fuarum rerum nominibus appellari.Hæc ex responsione cuiusdam argumenti, super quæstionem, An diuinatio, quæ sit innocatione Dæmonum, sit illicita 2.2.9.95. art. 4. Ad secundum. Sed

si lectori placet, videat responsionem fuper vltimum argumentum quæstionis, An gradus prophetiæ, fint in beatis in eadem summa, q.174. Inspiciat etiam dictum Augustini 26. 9.5. Nec mirum. Sed hæc parum ad maleficarum opera, quæ nullam in se retinent speciem pietatis, vt intuenti eorum opera patet, sanguinem innocentem fundere non cessantes, occulta quæque Diabolicis instructionibus manifestantes, nec viuis aut mortuis parcunt, vbi animas cum corporibus interimunt.

In tertia denique specie, quæ & Iomniorum diuinatio dicitur, dupliciter obleruatur. Primò, quando quis vritur 10mnis, vt valeat aliquid occultum inuestigare ex reuelatione malorum spirituum, cum quibus habentur pacta expressa, quando scilicet ad hoc inuocantur. Secundò verò, quado quis vtitur somnis ad cognoscédum futura, secundum quòd fomnia procedut ex reuelatione diuina, vel ex causa naturali intrinseca, vel extrinseca, quantu potest se extendere talis virtus, non erit illicita diuinatio. Hæc Thomas vbi suprà.

Pro cuius intelligentia, vt Prædica-Angelica tores nucleum ad minus habeant, no-tiones. tandum ad primum de Angelis, quòd cum Angelus sit limitatæ virtutis effi-

cacius reuelare potest aliquid futuroru animæ dispositæ quam indispositæ. Di- disposita ipolitio autem fit post sedationem mom ad reuntuű exteriorum & interiorum, vt qua- lationes. do silentes sunt noctes, & sedati sunt motus fumolitatum, & hoc fit circa auroram, quàndo digestio est completa: & hoc dico de nobis peccatoribus fimilibus quibus Angeli ex diuina pietate ad prolecutionem officij aliqua reuelant, aut tempore studij in aurora intellectum de occultis scripturarum infor-

mate. Præsidet enim Angelus bonus intellectui, sicut Deus volutati, & corpora cœlestia nostris corporibus, aliis autem perfectioribus quibuscunque potest

De appa-Spiritus

De Py-

thoniffa

Saulis.

& quacumque hora reuelare vigilando, & dormiendo. Quamuis & inxta Philosophum in lib. de somn. & vigil. funt magis aptæ recipere reuelationes, vt dictum est, vno tempore, quam altero, provt cæteri Magi facere conlueuerunt.

Naturales reuelatio-

Ad secundum nota, quòd ex naturali sollicitudine naturæ de regimine corporis contingit, quòd quædam futura habent causam naturalem in homine somniante: & tune illa somnia seu visiones, sunt tantummodò signa, & non caufæ ficut ex parte Angeli dictum est, & hoc accidentium futurorum in homine, vt fanitatis, vel ægritudinis, vel periculi, &ce. Et hac est sententia Aristot. vbi supra. Quia natura repræsentat in somniis animæ aliquas dilpolitiones, quæ funt in corde: ex quibus posteà contingit infirmitas, vel aliud, vt si quis somniat de occupatiofecundum nibus igneis, signum est quod in eo prædominatur cholera: si de aëris, vt de volatu & huiulmodi, signum est fanguinis: si aquæ, vel alterius liquoris aquei, signu est phlegmatis: si de terrenis fignu est melancholiæ. Et ided per Iomnia quandoque iuuantur Medici, ad cognoscendum dispositiones corporis: vt etiam dicit Philosophus in eod.lib.)

Somnia

comple-

xiones.

Sed hæc iterum lenia funt, per comparationem ad somnia à maleficis superstitiosè observata. Nam si corporaliter, vt supra tactum est, nolunt transferre, sed tantum imaginariè cernere, quæ à comodalibus maleficis perpetrantur, reponere se habent ad sinistrum latus in nomine sui Diaboli & omnium Dæmoniorum. Vnde fit, vt eis singula imaginaria visione repræsentétur à simili. Si aliqua occulta scire pro se vel aliis hominibus volunt à Dæmonibus, per somnia instruentur, non per tacita, sed per expressa cum eis pacta inita. Nec iterum per quodeunque pactum, quocunque modo per ali-

quod facrificium alicuius animalis, feu facrilegæ deprecationis, aut cultus etiam latriæ exhibitionis, sed se ipsas in anima, & corpore Dæmonibus offerentes, fidem penitus facrilego ore abnegantes. Nec his contentæ, etiam proprios aut alienos infantes Dæmonibus offerunt, aut interimunt, de quibus supra habitum est.

In quarta denique specie quæ per Oracula: Pythones, à Python, Apolline, iuxta Isidorum, qui auctor divinandi dicitur fuille, exercetur, no per somnia, aut per mortuorum allocutionem, sed per viuos, vt in arreptitiis, qui lic arrepti à Dæmonibus, vel voluntarie, aut inuoluntarie, ad prædicendum tantummodo futura, & non ad alia flagitia perpetranda agitantur, qualis fuit illa puella de qua Ast. 16. clamando post Apostolos, quod essent veri serui Dei. Vnde Pythonissa indignatus Paulus, impetrauit spiritui A Adis Aposto.eexire ab ea : Patet quod modica sit rum. comparatio per respectum ad maleficas & eorum opera, quæ vtique sic ob magnitudinem facinorum, & enormitatem criminum, iuxta Isidor, vt supra habitum est, nuncupantur.

Vnde canta brenitatis de aliis minoribus speciebus diuinationum hæc probare non expedit, vbi maiores excedere noscuntur. Nam vbi prædicatori placet applicare alias species, potest, vt Geomantiam, quæ fit circa corpus ter- Geomanrestre, vt in ferro vel lapide polito. Hy-tia dromantiam, quæ fit in aqua vel cry-Hydron stallo Æromantiam, quæ fit in aëre. Æromas-Pyromantiam, quæ fit in igne, Ariolo-tia rum, quæ fit in visceribus animalium tia. immolatorum in aris Dæmonum. Licet Arioli, hæomnes per expressan Dæmonum inuocationem fiant, nulla tamen est comparatio ad maleficia Maleficarum, cum ad nullum nocumentum hominum, iumentorum & terræ frugum terriunt dir zetè, sed ad futurorum præce aliis etiam speciebus diuina

# Quast. XVII. Malesic. grauius peccant, & c. 87

divinationum, quæ cumtacita inuocatione, & etiam per tacitum, vt fic pactum erga Dæmones practicantur, vt funt Genethliaci, seu Astrologi, sic dicti propter matalium confiderationes. Auruspi- Auruspices, qui dies & horas obser-Augures, uant. Augures, qui gustus & garritus auium, & Omen, quo verba hominum obseruant. Et Chiromantici, qui ex lineamétis manuum aut spatulis animalium dininant. Si cui placet, inspiciat præceptorem Nider, circa secundum præceptum, & plura inueniet, quomodo fint licita, & quomodo non. Maleficarum verò opera nunquam

QVÆSTIO XVII.

Declaratina quarta decima, granitatem criminis ad peccata quacumque Damonum comparando.

CEd & tanta est earum facinorum Imagnitudo, quòd etiam malorum Angelorum peccata & ruinam exce-Maleficas dunt. Et si in culpis, quomodo non. & in infernalibus supplicies. Et hoc quidem ad culpas demonstrare, non est difficile variis rationibus. Primò: nam licet eorum peccatum fit irremissibile, hoc tamen non est propter magnitudinem criminis, habendo respectum ad eorum naturalia, & præcipue secundum opinionem illorum, qui dicunt, costantum in naturalibus & nunquam Diabolos in gratuitis fuille creatos. Et quia bofolum in num gratia, excedit bonum natura, bus, non ideò illorum peccata, qui à statu gratiæ in gratui-cis fuiffe cadunt, provt malefice fidem susce-Streatos, ptam in baptilmoabnegantes existunt, corum veique peccata excedunt. Si verò dicamus eos in gratia fuisse creatos, licet non confirmatos, sic etiam malesicæ, licet non creatæ in gratia tamen à gratia sponte ceciderunt, sicut & illi volentes peccauerunt.

Secundo demonstratur, nam licet Cue Diacotum peccatum fit irremissibile variis boli pecde causis aliis, puta secundum August. remissibia quia nullo suggerente peccauerunt, le. ideò nullo reparante redire debent. Vel secundum Damasc.contra Dei formam intellectu peccauerunt:& cognitio, quantò est nobilior, tantò peior est error. Seruus enim sciens voluntatem doministai, &c. Vel iterum secundum eundem Damaic. quia Angelus malus Diabolus non est susceptibilis pænitentiæ, ided tim vanec veniæ, & hoc ex natura sua, quæ tibilis. quia spiritualis tantummodò semel est vertibilis, eò quòd se totam conuertit: quod in homine non fit, vbi caro semper repugnat spiritui. Vel iterum, quia excello loco peccauit, vt in cœlo, homo autem in terra.

His tamen non obstantibus eius culpa in multis aliis minoratur comparatinè ad maleficarum flagitia. Primò, in hoc, quòd ille iuxta Antelmum, in quadam oratione nulla, præcedente delicti vindicta superbiens peccauit. Maleficæ Diabolus verò post tantas pœnas sæpè multis tu pænæ aliis Maleficis inflicta, imò & post poen peccauic nas, quas percipiunt in Ecclesia, Diabolo occasione sua ruinæ inflictas, omnia hæc contemnunt, & non ad minima peccata mortalia, vt cæteri peccatores, qui ex infirmitate aut malitia absque habitu malitiæ peccant, sed ex profunda cordis malitia ad horrenda flagicia properant.

Secundo, quia licet triplex sie status mali Angeli, innocentiæ culpæ,& miseriæ seu pænæ, ipse tamen sic ab innocentia semel tantum cecidit, vt ad illam nuquam refliturus fuerit. Peccaror autem ad innocentiam per baptifmum restitutusiterum ab illo cadens mukum profundaun. Et super omnes ipsæ malefice, vet earum flagitia-demonstrant.

Tertiò ille contra creatorem, nos attatan non tem, & fuper omnes ipfæ maleficæ con - in redem. tra creatorem & redemptorem, &c. ptionem.

Quartò

peccato Dpabolis

liaci.

Chiro-

mantici.

funt licita.

Quartò ille dereliquit Deum permittentem, videlicet eum peccare, & non pietate eum prosequentem, nos autem, & super omnes ipsæ maleficæ, peccatis elongamur, à Deo permittente, & ex pietate nos continuò prolequente, & beneficiis plurimis nos præueniente.

Quintò ille præstat in malitia Deo reprobante, & suam gratiam non apponente, nos mileri currimus in illam malitiam, Deo continuè reuo-

Sextò, ille manet obduratus ad punientem, nos obdurati ad blandientem. Et si ambo contra Deum, tamen ille contra se requirentem, nos contra pro nobis morientem, quem vt præmisimus, super omnes maleficæ dehonestantes offendunt.

Solutiones argumentorum etiam declarant veritatem per comparationem.

D argumenta. Ad primum patet I responsio perea, que in principio quæstionis tacta sunt. Vnde videlicet aliquod peccatum debet censeri grauius altero, & quomodo peccata Maleficarum grauiora cunctis, quoad culpam existunt. Et aliud quoad pœnam. Dicendum, quòd ficut culpa Adæ, ita & eius pœna dupliciter con-Cur Adz sideratur. Vel quoad personam, vel peccatum quoad naturam totam, videlicet posteritatem ex eo sequutam. Primo modo ficut maiora peccata fuerunt post eum perpetrata, quia videlicet iple solummodò peccauit, faciendo illud quod erat malum, non secundum se, sed quia prohibitum. Fornicationes verò, adulteria, & homicidai, vtroque modo mala funt, scilicet secundum se, & quia prohibita, ideò etiam granior pœna eis debetur.

Secundo verò modo, licet maxima pæna primum peccatum lequuta est,

hoc tamen est per indirectum, inquantum videlicet per eum tota posteritas originali peccato fuit infecta, eò quòd ipse primus parens omnium, pro quibus omnibus solus filius Dei satisfacere potuit potentia ordinata. Pro suo autem personali medietate diuina gratia pœnituit & saluatus per solutionem factam per Christum. Imcomparabiliter aut peccata Maleficarum excedunt in grauitate, non contentæ de suis personalibus peccatis, & perditionibus, cum etiam innumeras alias post se continuè trahunt.

Ad tertium dicendum ex prohibi-Ada pectis, quòd hoc fuit per accidens in pec-excedit cato Adæ, quod maiorem læsionem malesicaintulit : hoc videlicet, quod naturam carum criintegram inuenit, & quòd corruptam necessariò non voluntariè transfundere habuit, vnde non sequitur, quòd ipfius peccatum simpliciter grauius cæteris fuit. Tum etiam, quia hæc idem etiam sequentia peccatafecissent, si talem naturam innenissent: sicut & fecundum mortale peccatum non grauat gratiam, eò quòd illam non inuenit, privaret, autem si illam inveniret. Hæc est solutio S. Thom. in 2. dist. 21. art. 2. in solutione secundi argumenti, quam folutionem si quis ad plenum vult intelligere, habet considerare, quòd Adam originalem iustitiam si Adam s præstitisset, non transsudisset in poste-non pecros, provt Anselm. opinabatur: quia qui nunc etiam aliquis tum peccare potuisset, saluantus, Videantur dicta Doct. dift. 20. An pue-fuiffent,

Item quodlib. 10.

An idem qui nunc saluantur homines, saluati fuissent si Adam non peccasset.

ri mox nati; fuissent in gratia confir-

**QVÆSTIO** 

#### QVÆSTIO XVIII.

Sequitur modus Predicandi, contra quinque argumenta laisorum, quibus probare videntur sparsim qued Deus non permittat tantam potestatem Diabolo, o maleficis, circa huiusmodi maleficia inferenda.

C It denique prædicator providus super certa argumenta laicorum, vel etiam peritorum quorundam, qui in tantun Maleficas effe negant quòd licet malitiam & potentiam Dæmonis, ad inferendum ex suo defiderio hu ufmodi mala, concedant, dininam tamen permissionem sibi condescendentem negant, nec volunt quòd Deus tanta fieri permittat. Et licet modumarguendi non habeant, & in tenebris sicut cæci palpitent, iam vnum, iam alterum medium tangendo, opus tamen est eorum affertiones ad quinque argumenta reducere. Ex quibus vtique omnes eorum cauillationes procedere possunt. Et primò, quòd Deus non permittat Diabolo sub tanta potestate sauire in homines.

Vtrum ad maleficialem effectum à Dæmone per Maleficam procurandum, semper habet concurrere diuina permissio. Et arguitur quinq; argumentis quòd Deus non permittit, vnde etiam maleficium nihil est in mundo. Et primum lumitur ex parte Dei, lecundum ex parte Diaboli. Ter ium ex parte Malcheæ. Quartum ex parte morbi. Quin um ex parte Prædicatorum & Iu licum, qui talia contra cas prædicant, & indicant, vtique nunquam fecuri effent.

Impoffibi Pri nò fic, Deus punite potest homiparte Dei nem propter peccata, & punit gladio, fame, & mortalitate. Item diversis aliis infirmitatibus variis & innumeris quibus humana conditio subjacet, vnde

Malt. Malefic. Tom. 1.

quia opus ei non est adiungere alias punitiones, ideò non permittit.

Secundo sic. Ex parte Diaboli, si Fx parte vera ellent quæ prædicantur quod videlicet vim generatinam impedire poffet, vt videlicet mulier non concipiat, vel si concipiat, quòd aborsum faciat vel si non aborsum, quòd etiam post natos interficiant vtique sic perimere possent per totum mundum, & iterum posset dici; quòd opera Diaboli essent fortiora operibus Dei, scilicet sacramento matrimonij quod est opus Dei.

Tertid ex parte hominis; nam vide- Malen. 2. mus quòd fi maleficiú debet effe aliquid in mundo, tune aliqui homines plus aliis maleficientur. De quo si quæritur, vtique dicitur, hoc esse propter punitionem peccatorum, sed hocest falsum, ergo & illud quod maleficia sint in mundo. Falfitas autem probatur ex eo, quia tune maiores peccatores amplins punirentur, hoc est fallum, cum minus puniantur quam alij interdum iusti: quod etiam cernitur in pueris innocentibus: qui asseruntur malesiciati.

Quartò potest addi & aliud argumentum ex parte Dei hoc quod quis impedire posset, & non impedit, sed fieri permittit, vtique iudicatur ex sua voluntate processisse. Sed Deus cum sit summe bonus non potest velle malum, ergo non potest permittere vt fiat malum, quod iple impedire potest.

Item ex parte morbi : defectus & Exparte infirmitates quæ dicuntur maleficiales, Malefisimiles etiam sunt defectibus & infirmitatibus naturalibus, id est, quæ ex na ura defectu procedunt Quò d enim aliquis claud cat, excæcatur, v.l rationem perdit, vel etiam moritur, ex defectu naturæ contingere poslunt. Vnde non possunt secure maleficis afcribi.

Vltimò ex parte iudicum & prædi- Ex parte catorum, qui cum talia aduersus Ma-Indicum leficas prædicant & practicant; vti-catorum.

que propter ingens odium à Maleficis contra eos conceptum, nunquam essent securi.

Quamado malum fieri.

Sed contra argumenta fumantur ex Deus sinat quæstione prima: super tertium principale primæ partis tractatus, & proponantur illa quæ funtmagis ad populum, quomodo videlicet Deus permittit mala fieri, licet non velit malum fieri, permittit autem propter admirabilem perfectionem vniuersi, quæ consideratur in hoc, quòd bona commendantur eminentius & magis placent, & funt laudabiliora, dum comparatur malis: habé-Deus iuste tur ibi auctoritates. Item, profunda Dei diuinæ sapientiæ, iustitiæ & bonitatis primu relucent, quæ aliàs essent occulta.

Angelos hominem cadere.

Breuiter pro decisione quastionis possunt colligi ex his, quæ ibi tanguntur varia documenta, pro informatione populi, videlicet, quòd Deus iustè duos casus permisit, scilicet Angelorum, & primorum parétum: qui cum fint maiores omnibus aliis casibus non mirum si alij minores permittantur. Qualiter autem sint maiores, quoad causalitatem, non quoad alias circunstantias, secundum quas peccata Maleficarum, vt in quæstione tangitur, & malorum Angelorum & primorum parentum peccata excedunt, & quare Deus iustè permisit illos primos calus, tangitur in 2. q. ex quibus plura colligere & dilatare potelf ad luum placitum.

Deo non Conuent Diaboli

Sed ad respondendum super argumenta, Nam ad primum cum dicitur: malitism Deus sufficienter punit per naturiles impedire. infirmitates mortales, gladio & fame. Respondetur ex tribus. Primò, quòd Deus non limitauit suam virtutem ad naturalem processium, aut etiam ad influentias corporum coelestium, vt videlicet præter illa agere non possit, ided & præter illa sæpissimè egit in punitionem peccaminu, mortalitates & alia inferendo: præter omnem influentiam corporum, ficut in punitione peccati

superbiæ in Dauid super mortalitatem inflictam populo, propter populi numerationem, &c.

Secundò hoc vtique congruit diuinæ sapientiæ, quæ cum rebus omnibus sic administrat, vt eas propriis motibus agere finat. Ideò ficut nó conuenit malitiam Dæmonis omnino impedire, sed potius decet ipsam permittere, vt agat quantum ad bonum vniuersi spectare potest, licèt continuò etiam refrenatur per bonos Angelos, vt non tantum noceat, quantum nocere vellet. Ita etiam non conuenit malitiam humanam refrenare luper ea, ad quæ ex libertate arbitrij potest, vt est fidem abnegare, & seiplum Dæmoni deuouere, quæ vtique facere in potestate sunt voluntatis humanæ.Ex quibus etiam duobus,cum Deus maxime offenditur, iuste permittit ea quæ à Malefica desiderantur, & propter quæ fidem abnegauit, & ad quæ Diaboli potentia se extendit, vt est hominibus iumentis, & terræ frugibus posse nocere.

Tertiò Deus iustè permittit illa mala Etia malis fieri, per quæ Diabolus etiam per indi-Diabolus rectum maxime torquetur, & lummam torques recipit displicentiam. Sed per illa mala, quæ à Maleficis virtute Dæmonum fiunt per indirectum Diabolus maximè torquetur, dum contra suam volutatem Deus omnibus malis ad gloriam sui nominis, ad fidei commédationem, ad electorum purgationem, & cumulum meritorum vtitur. Certum est enim, quod inter omnes displicentias, quas Diabolus ex superbia, quæ semper contra Deum exigit, iuxta illud, Superbia eorum qui te oderunt ascendit semper, hæc præcipua est, quia sibi displicet, quod Deus omnia sua machinamenta in sui gloriam, &cc.conuertit.lustèergo Deus cuncta permittit.

Ad lecundum superins responsum est: & debet respondere ad duo, quæ includuntur in argumentoscilicet, quòd non,

dicitur Diabolus fortior Deo, nec eins factura, imò cernitur quod minimæ virtutis existit, cum nihil possit nisi permissione diuina, vnde eius virtus potest dici minima, comparando ad diuinam permissionem, licet sit maxima comparando ad virtutes corporales, quas naturaliter excedit, iuxta illud sæpè allegatum. Non est potestas super terram, quæ ei valeat comparari. 10b 41.

Cur gene ratiuam

Alterum ad quod respondendum. Cur videlicet Deus potius super vim permittat generatinam permittit maleficia fieri impedire. quam super alios actus humanos. De quibus etiam supra tactum est in materia de permissione diuina, sub titulo, Quomodo Maleficæ vim generatiuam, & actum, Venereum impedire possunt: Est enim hoc propter fæditatem illius actus. Et quia originale peccatum inflictum ex culpa primorum parentum, per illum actum transfunditur:& exemplificatur etiam de serpente, qui primum instrumentum Diaboli fuit, &c.

Ad tertium dicendum, quod ficut in-

Cur Diabolus re bonos quam nia-

Seuting

mate.

fidei for-

plus affe. tentio & appetitus Diaboli maior est ad Cat lede- tentandum bonos quam malos, licet ex parte tentati magis tentat malos quam bonos, ideft, quòd amplior habilitas est in malis, ad recipiendum tentationem Dæmonis, quam sit in bonis. Ita etiam plus affectat lædere bonos, quam malos, licet maiorem habilitatem lædendi inueniret in malis quam in bonis. Et huius est ratio, quia secundum Greg. quantò crebrius, quis Diabolo se subiicit, tantò intolerabiliorem sibi facit, vt ei reluctari non pollit. Sed cum mali crebrius se subiiciant Diabolo, eis sit tentatio magis intolerabilis & frequentior, cum non habeat scutum fidei formatæ, quo se tueantur. De quo scuto Apost. Eph. 6. in omnibus sumétes scutum sidei, in quo possitis omnia tela nequissimi ignea extinguere. Sed ex alia parte, magis pollideat & acrius impu-

cum iam malos, non autem bonos, ided magis conatur per tribulationem trahere ad fui dominium iustos, quos non habeat, quam peccatores possessiout aliquis princeps terrenus magis infurgit contra illum, qui plus aufert de iure suo, vel qui plus nocet regno, quàm cotra illos, qui non sibi contrariantur.

Ad quartum, quod Deus permittit Quomodo mala fieri, non vult tamen mala fieri, & permitvltra præmissa, quæ tacta sunt : Prædi\_tat mala. cator declarare potest per quinque signa voluntatis dininæ, quæ funt, præceptum, prohibitio, consilium, operatio, & permissio. Vide S. Thomam præcipuè in prima parte quia ibi planius des clarat. q.19. art.12. Nam licet vna sit volutas in Deo que est iple Deus, sicut & vna eius essentia:tamen per respectu ad eius opera, iudicatur & significatur nobis eius voluntas multipliciter, lecundum quod Pfalmus dicit: Magna opera Domini, exquisita in omnes voluntates eius. Vnde voluntas in Deo di- In Deo stinguitur non ex parte rei, sed ex parte beneplafuorum effectuum, ita vt voluntas pro- citi & priè dicta, dicatur voluntas beneplaciti: & voluntas metaphoricè dicta, dicatur voluntas signi: inquantum videlicet per signa & metaphoras indicatur nobis Deum hoc velle.

A fimili. Sicut paterfamilias ynam habens in se voluntatem, demonstrat illam quinque modis, scilicet per se, & per alium. Per se dupliciter, directe, & & indirecte. Directe, cum aliud operatur, & tunc est operatio. Indirecte autem, quando non impedit operantem, sicut & in 4. Physic. dicitur. Remonens Quinque & prohibens, est mouens per accidens. clarat ho-Et quantum ad hoc, dicitur signu per- mo volun missio. Per aliud autem declarat se par tatem. terfamilias aliquid velle tripliciter. Vel inquantum ordinat aliquem ad aliquid faciendum necessariò, & prohibendo contrarium, & sic sunt præceptio im præceptis, & prohibitio in affirma.

gnat bonos, quam malos. Et ratio, quia

tinis

tiuis & negatiuis præceptis. Vel inquantum ordinat aliquem persuasine ad aliqua confiliatiue, & hoc pertinet ad confilium. Et ficut voluntas humana manifestatur per hæc quinque, sic & ipsius Dei. Quòd enim præceptum prohibitio & consilium dicatur voluntas Dei, patet per illud Matth.6. Fiat voluntas tua, ficut in cœlo & in terra, id est, vt in terra impleamus eius præcepta, vitemus prohibita, & impleamus pro posse consilia. Et similiter quòd permissio & operatio dicatur Dei voluntas. Patet per Aug. qui dicit in Ench. Nihil fit nisi omnipotens Deus fieri velit, vel finendo vt fiat, vel faciendo.

Ad propositum, cùm dicitur illud, quòd quis impedire posset, & non impedit, iudicatur ex sua voluntate processisse, verum est. Sed cum infertur, Deus est summè bonus, ergo non potest velle mala fieri: verum est, voluntare beneplaciti, & per quatuor figna huius voluntatis, quia non potest operari mala, nec percipere mala, nec vt non prohibeat mala, & persuadeat bona supererogationis, potest autem

velle permittere mala fieri. Quomodo dignoscă-

Ad aliud quomodò cernuntur infirtur morbi mitates ab inuicem, vt vna sit malesiles & na cialis, altera naturalis, puta ex defectu naturæ. Respondetur quòd variis modis. Primò medicorum iudicio. 26.9.5. Non licet. & q. 1.c. illud. vbi verba Aug. ex secundo de doctrina Christ. Ad hoc genus superstitionis, pertinent omnes ligaturæ & remedia, quæ medicorum disciplina contemnat, in quibuscunque rebus suspendendis atque ligandis. A simili: vbi medici ex circunstantiis, videlicet ætate, complexione sana, & subitò quasi in actu oculi immutata,& quod non ex defectu sanguinis, stomachi, aut labe, infirmitas acciderit. Indicant illam non ex defectu naturæ, dab extrinseco accidisse. Et ab extrinseco, vbi non ex venenosainfectione quia sic

Sanguis & Stomachus malis humoribus esset repletus tunc ex sufficienti diuisione indicant effectum esse maleficale.

Item secundo, cum eis existit incurabilis, vt nullis medicaminibus æger potest reuelari, imò potius cernunt iplum aggrauari. Tertiò, quia sic subitò interdum accidit, quòd iudicium infir-

mi super hoc contingit.

Res gesta vni ex nobis innotuit. Nam quidam de optimatibus ciuitatis Spirensis, nimis ceruicos voluntatis, vxorem habuit in tantum, vt cum ipse libens in omnibus complacere studeret, Alias habe tamen in cunctis ferè suis effectionibus Briganti. ei recalcitrabat, & verbis contumeliosis semper ipsum molestare satagebat. Accidit inde vt domum ingressus quadam die cum mulier solito more contra fe rixanti verbis opprobriofis, & iræ locam dare, & domo exire volebat, ipía offium per quod exire habebat, cursu veloci anticipando obserauit, & vociferando contestabatur, quod nifi eam verberaret, nulla probitas aut honestas fibi inesset. Ad quæ verba grauia, ille manum non animo lædendi extendit, & ipsam expansis digitis, super spatulam leuiter tangendo, subito ad terram collifus, omnem fenfum perdidit, & per plures septimanas in lecto decumbens grauissima infirmitate detentus fuit: Qua in re videri potest, illam infirmitatem non ex naturali defectu, sed per maleficium mulieris fibi accidisse. Plura imò quasi innumera consimilia acta funt, & multis innotuerunt.

Sunt quidam qui per certam practi- cognocam experientiam rei capiunt per hunc fcendi modum. Nam plumbum liquefactum maleficit. super infirmum tenent, & in scutellam les. plenam aquæ infundunt & si imago aliqua condeniata cernitur, tunc infirmitatem ex maleficio accidisse iudicant. Et quidam an talis imago opere Dæmonum an naturali virtute erumpat vbi interrogantur talia practicantes, respondere

iudicia.

turales.

### Quastio I. Quibus malef.nocere non potest.

dere solent quod virtute Saturni super plumbum, quia alias malus existit, sicut Sol fuper aurum maleficium sua virtute ostendere solet. Sed quid de his sentiendum sit an videlicet practica licita sit an non, circa tertium principale huius tractatus tractabitur: Canonistis enim videtur licitum, vt vana vanis confundantur, licet Theologis omnino contrarium videatur, cum non sint facienda mala, vt eueniant bona.

Ad vltimum vbi diuerfa quæruntur. Primo, cur maleficæ non ditantur. Secundo, cur principibus eis fauentibus, ad perniciem omnium inimicorum ipsolefice non tum non cooperantur. Tertio, cur Prædicatoribus & aliis eos persequentibus non nocere valeant. Ad primum dicendum quod ideo vt plurimum Maleficæ non ditantur, vt iuxta complacentiam Dæmonis, in contumeliam creatoris, quantum possibile est, pro vilissi-Cur Male-mo pretio emantur. Et secundo ne in

ficz prin- diuitiis notentur. cipibus

non no-

ceant,

Ad secundum, cur principibus non nocent, caufa est manifesta, quia quantum in ipsis est, hoc fit, vt ipsos in amicitia retineant. Et si quæritur, cur eorum inimicis non noceant. Respondetur, quia bonus Angelus ex altera parte hoc maleficium impedit. Iuxta illud Danielis: Princeps Persarum restitit mihi viginti vna diebus. Vide Doctorem in secundo sententiarum. An inter bonos Angelos sit pugna & qualiter. Ad tertium dicitur quod ideo nec Inquisitoribus, aut aliis Officialibus nocere possunt, quia publica iustitia vtuntur. Exempla varia ad hoc posfunt adduci, sed temporis prolixitas non patitur.



#### SECVNDA PARS

#### MODVMIN Maleficijs inferendis, atque amouendis feliciter pertractans.

Duabus solum questionibus, multis tamen capitibus diuisis, absolusa.

#### QVÆSTIO PRIMA.

Quibus maleficus nocere non potest.



ECVNDA Pars prin- Partitio cipalis huius Operis, subseque-quia est de modo pro- da huius cedendi, qui à malesicis pro maleficijs inferendis observatur.

Et per decem & octo capitula distinguntur: cum duabus duntaxat difficultatibus: Quarum vna in principio super remedia præseruatiua, vt videlicet quis maleficiari non possit, altera in fine super remedia mouentia maleficia, & per quæ maleficiati turari poslunt. Cum secundum Philosophum in 4. Physic. remouens & prohibens concidunt, & sunt cause per accidens, ideo vt per hæc totale fundamentum huius horrendæ hæresis habeatur.

Circa duo principaliter infistendum erit. Primo circa introitum earum, & professionem sacrilegam. Secundo circa progressum in modum operandi, & horrendam observantiam. Tertio, impedimenta falubria, contra

M 3

earum maleficia, & remedia præseruatiua. Et quia in mortali iam laboramus materia, vnde argumentis variis & declarationibus insistere opus non est, cum ea quæ per capitula sequentur fint per præcedentes quæstiones sufficienter discussa. Ideò precamur in Deo lectorem, ne demonstrationem in omnibus quærat vbi accommodata sufficit probabilitas, ea deducendo, quæ constant, aut visus vel auditus propria experientia, aut fide dignorum relatibus esse vera.

Circa primum autem duo principaliter tangentur. Primò diuerfi modi ipsius Dæmonis alliciendi. Secundò diuersi modi ipsarum heresim profitendi. Circa secundum vero sex per ordinem tangentur, quoad modum procedendi & curandi. Quia primo de his, quæ à maleficis pro se & suis corporibus pracricatur. Secundo de his, quæ erga alios homines operantur. Tertio de his quæ erga bestias. Et quarto de his quibus terræ frugibus nocent. Quinto de maleficio t. tummodo virorum, quibus videlicet maleficiis tantumodo viri, & non mulieres indistunt. Sextò de quastione Juper maleficia admouenda, & quibus modis curantur maleficiati. Est ergo prima quæltio, per decem & octo capitula distincta, cum totidem modis in suis ritibus variantur & multiplicantur.

De cufte- Vtrum qui possit per bonos Angelos dia Ange- ita beneficiari, quòd à Maleficis per quolcunque infra scriptos modos non valeant maleficiari. Et videtur quòd non, eo quòd per præcedentia declaratum est, etiam innoxios & innocentes, & intos pluries à Dæmonibus affligi, vt 10b, & plures pueri innocentes, qui cernuntur maleficiari, cum aliis multis iustis licet non æqualiter vt peccatores, eo quòd non in perditionem suarum animarum quamuis bonis fortuna, & corporum affligantur. In contrarium est maleficarum fassio, quòd videlicet non

omnes lædere valeant, sed tantummodò illos, quos cernunt ex informatione Dæmonum, diuino auxilio destitutos. Responsio.

Tria lunt genera hominum benefi- Tria geciati à Deo, quibus illud pessimum mera hogenus suis maleficiis nocere non potest. ti à male-Et primi sunt qui publicam contra eos fic.s. Cz. iustitiam exercent, aut officio aliquo Ecclesia publico aduersus eos insistunt. Secundi, observanqui ritibus Ecclesiæ seruatis & veneratis, vt per aquæ benedictæ aspersione, per salis consecrati sumptionem, per candelabrum in die purificationis, & frondium, in die palmarum consecratorum, vlum licitum, cum ad hoc talia Ecclesia exorcizat vt vires Dæmonis imminuant, se muniunt, de quibus modis patebit. Tertij sunt, qui per san-Etos Angelos variis & infinitis modis beneficiantur.

De primis ratio datur, & per varia Cur maacta & gesta comprobatur, quia enim gistratus à omnis potestas à Deo est, & gladium maleficiis tenet iuxta Apostolum, in vindictam malorum & retributionem bonorum, non mirum, quod tunc Angelica potestate Dæmones arcentur, quando iustitia in vindictam illius horrendi criminis exercetur.

Notant ad idem Doctores, quòd quia Prafixa potestas Dæmonis quinq; modis impe-Diaboli. ditur, in toto vel in parte. Primò per terminum suæ potestatis à Deo impositum, de quo Iob.1. & 2. tangitur. Et de illo, de quo in Formic. Nider legitur, qui Iudici fassus fuerat, quod dum quidam iplum inuocasset, vt inimicu suum vita prinaret aut in corpore læderet: vel ictu fulminis interimeret, cu vocassem Dæmonem, ait, vt eius auxilio talia perpetrarem. Respondit mihi quòd neutrum Fide mufacere posset, habet, inquit, side bonam, niti, sunt & diligenter se signo crucis munit, id- signo crucirco non in corpore, sed in vndecima ti. parte fructuum suorum in campo, si libet ei nocere possum.

Secundò

## Quast. I. Quibus Malef. nocere non potest.

Secundo impeditur per impedimentum exterius adhibitum, vt in Asina Balaam. Nu. 22. Tertid per miraculum possibilitatis externis factum. Et funt qui ex singulari priuilegio benehciantur: De quo tertium genus hominum, quòd & maleficiari non potest, iam inferius patebit. Quartò per Dei iudicium singulariter disponentis per obstaculum boni Angeli, vnde Almodeo interficiente sponsos Saræ virginis, non autem Tobiam.

Quintò interdum per cautelam sui iplius: quia non vult interdum Diabolus lædere vt peius inde sequatur, vt cum excommunicatos vexare posset, ficut & Corinthum, quem vexauitexcommunicatum. 1. Cor. 5. tamen non facit, vt fidem Ecclesiæ in clauium potestate eneruet. Ideò à simili etiam dicere poslumus, quòd etiamsi diuina virtute non arcerentur, quando publica iustitia exercetur, adhuc tamen sæpè manum seu protectionem à maleficis voluntarie retrahunt, quia vel timent earum conuersionem, vel quia desiderant & accelerant earum damnationem.

Malefica-

primum

piuntur.

Actis deniq; & gestis hæc comprorum artes bantur. Nam & præfatus Doctor retur, quam fert, quòd malefici verbo & experientia testimonium dederunt, quòd eò stratu ca. iplo, quo per Reipublicæ iustitiæ officiales capiuntur, statim omnis maleheorum eneruatur potestas. Vnde & quidam Iudex Petrus nomine, de quo & suprà mentio facta est, cum quemdam maleficum Staldin nomine, per luos famulos capere voluisset, tantus tremor eorum manibus incussus fuit, & naribus tam malus fœtor illaplus, yt ferè desperarent an maleficum inuadere auderent. Quibus dum Iudex imperafset, securè miserum inuadite, quia publica tactus iustitia, omnes vires perdet suæ nequitiæ: & ita rei probauit euetus: nam captus & incineratus fuit propter plurima ab ea perpetrata maleficia, quæ

sparsim hinc inde posita sunt & accommodata diuersis materiis.

Sed & plura, quæ nobis inquisitori- Inquistobus in officio inquisitionis laboranti- ribus mabus contigerent, si recitare expediret, lesica non vtiq; animum lectoris in admirationem nocere. verterent. Sed quia laus in ore proprio sordescit, poziùs expedit silentio præterire, quam notam inanis gloriz incurrere: illis duntaxat exceptis, quæ adeò in lucem prodierunt, quod celari non poffunt.

In oppido nempè Rauenspurg, dum à consulibus maleficæ incinerandæ interrogarentur, cur nobis inquisitoribus aliqua maleficia, sicut aliis hominibus non intulissent. Responderunt: Licct pluries hoc facere attentaffent, non temen potuerunt. Et de causa inquirentibus respondebant se nescire, nisi quòd à Demonibus informatæ fuissent. Quo- Indevota ties enim nocturnis & diurnis tempori- Chaumabus nobis infesti fuerunt, enarrare non rum. fusticimus, iam vt simiæ, cum iam vt canes, aut capræ suis clamoribus & insultibus nos inquietarent de nocte, ad orationes, licet indeuotas, surgétibus, extra fenestram loci, quæ tamen in tanta altitudine erat, quòd nisi per longissimas scalas quis adire potuisset : ichu validissimo quasi ad caput de directo percutiebat, acus linteo, quo caput regebatur inferentes: sic etiam à nobis surgentibus reperiebantur, quasi illos capiti nostro immittere voluissent. Sed laus altissimo, qui sua pietate, absque meritis nostris, nos tanquam publicos iustitiæ sidei in-

De secundis verò ratio in se patet. Nam ad hoc exorcizantur ab Ecclesia, & omnino sunt efficacissima remedia ad præseruandum se ab insultibus Malestcarum.

dignos famulos præsernanit.

Quod si quæritur, per quem modum quis se munire debeat dicendum prime de his quæ absque allegationibus sacrorum verborum, fuerint, & demunt

dinetur.

de ipsis sacris carminibus. Nam de pri-Aqua be- mis licitum est aqua benedicta etiam quid or- quæcunque honesta loca hominum & iumentorum cum inuocatione Sanctifsimæ Trinitatis, & Oratione Dominica, in faluationem hominum & iumentorum aspergere. Sic enim in Exorcismo dicitur, vt vbicunque aspersa fuerit, careat omni immunditia, liberetur à noxa, non illic resideat spiritus pestilens, &c. Homines enim & iumenta saluat Dominus, iuxta Prophetam, vnumquodque pro modulo fuo.

Cereum benedia aum.

Secundò, ficut primum de necelfitate, ita hoc secundum, licet cereum benedictum accendere est de congruitate, aspergere videlicet cum tali cereo loca inhabitantia. Tertiò herbas consecratas adiungere, vel fumicare, cum illis habitaculis in aliquo loco occulto conjungere plurimum expedit.

Herbæ

Sic enim in ciuitate Spirensi, anno consecra- eodem, quo hic liber est inchoatus, contigit, quòd dum quædam deuota mulier, cum quadam suspecta malefica verba habuisset, iuxta morem muliercularum mutuo rixantium rixofa, de nocte tamen cum paruulum lactantem cunis imponere voluisset, & mente renoluens ea quæ de die cum suspecta malefica peregisset timens de periculo pueri herbas benedictas puero luppoluit, aqua simili aspersit, sal exorcizatum ori parum immisit, eumque figno crucis muniuit, & cunabulum diligenter alligauit. Et ecce circa medium noctis vagientem puerum audiuit; & dum iuxta morem, puerum contrectare, & cunabulum in altum prope lectum positum mouere voluis-Set, cunabulum quidemmouit, sed puerũ contrectare, quia aberat, non poruit: tremens paupercula, & de pueri amissione vehementer dolens, lumine accento, paruulum vagientem sub lectica & in angulo, fine tamen læfione reperit.

Qua in re perpendi potest, quanta insit exorcilmis Ecclesiæ aduersus insidias Diaboli virtus. Liquet insuper omnipotentis Dei clementia & sapientia, quæ attingit à fine vsque ad finem, fortiter dilponit etiam, istorum pessimorum hominum & Dæmonum maleficia suauiter, vt vbi quærunt fidem imminuere & infirmare, eandem in multorum cordibus firment, & radicent validius. Vtilitates enim plurimæ fidelibus ex huiusmodi malis prouenient: vbi sic fides roboratur, Dæmonis malitia inspicitur, Dei misericordia, & potestas manifestatur, homines ad sui custodiam actuantur, & ad reuerendum Christi passionem, & cæremonias Ecclesiæ accenduntur.

Illis etiam diebus Scultetus cuius- vis falis dam villæ Viesenthal grauissimis dolo- benediribus & torsionibus corporis esset maleficiatus, & quòd per maleficia fibi contigiffet, non tam ab aliis Maleficis, quantum & per experientiam edoctus fuit. Dixit enim quòd singulis Dominicis diebus se munire cum sumptione falis, & aquæ benedictæ folebat, & quia vno die propter cuiusdam celebrandas obmiserat nuptias, eodem etiam die

maleficiatus fuit.

Quid denique de illo in Rauenspurg. cùm à Diabolo in forma vnius mulieris, ad carnalem actum follicitaretur, ille plurimum anxius, dum defistere nollet Diabolus, illi pauperi, in mentem venit, vt sumptione salis prout in prædicatione audierat, se munire deberet : vnde cum ad introitum stubæ sal Stubam benedictum sumpsisset mulier torus sum invultu eum inspexit: & quis Diabolo- telligi. rum ipium de hoc docuisset improperando, subito disparuit. Vbi diabolus per se in effigie Maleficæ: aut cum præsentia corporali maleficæ affuerat, tum vtrunque facere, Deo permittente, potest.

Sed & illi tres socij per viam ambn-ratio.

lantes,

Miffe ope

### Quast. 1. Quibus Malesic. nocere non potest. 97

lantes, duo eorum ichu fulminis percussi fuerant, & tertius territus, cum voces in aëre clamantes audisset. Percutiamus & illum, altera vox cum respondisset. Non possumus, quia hodiè Verbum caro factum est audiuit : intellexerat quòd ea de causa, quòd Missa audierat, & in fine Missa, Euangelium Ioan. In principio erat Verbum, &c. audiuisset ided præseruatus fuisset.

Sed & per facra verba corpori alligata, quod miro modo funt præferuatiua, dummodo septem conditiones in ipsis seruentur. De quibus & in vltima quastione huius secunda partis mentio fiet: eo quòd ibi de remediis sanatinis, sicut hic de remediis præseruatiuis tractabitur. Et illa sacra verba non solum ad præseruandum, sed etiam ad curandum

maleficiatos tendant.

Plurimum autem funt præsernatiua locorum, hominum & iumentorum, Vie tituli verba tituli triumphalis nostri Saluatororis, dum scilicet per quatuor partes loci, in modum crucis inscribuntur: Ielus†Nazarenus†, Rex†Iudeorum†, vel etiam iungendo nomen virginis Mariæ, aut Euangelistarum aut verba Custoditi Ioannis, Verbum caro factum est.

leci ab Angelis.

Crucis.

Tertium vero genus quod à maleficis lædi non potest, est singularissimű, vt pote precipua angelica cultodia munitum interius & exterius. Interius, per gratiæ infusionem, exterius per cœlestium virtutum, id est, per motores orbium coelestium protectionem. Et hoc quidem genus in duabus speciebus Electorum diuersificatur: quia vel minuitur contra omnia genera Maleficorum, ita quòd in nullo ledi posfunt vel quòd precipuè circa generatiuam potentiam, ita castificentur ab ipsis bonis Angelis, ficut mali spiritus quosdam malos homines vel inflammant circa vnam, vel infrigidant circa aliam, per sua maleficia.

Primum de interiori & exteriori pro-Mall. Malef. Tom. I.

tectione quoad gratiam, & quoad influentias corporum cœlestium sic declaratur. Nam licet Deus per se gratiã infundat menti nostræ, ita quòd nulli creaturæ potestas ad talem infusionem se extendere potest, juxta illud: Gratia & gloriam dabit Dominus : tamen difpolitine, vt tradit S. Thom. in quodam Angeli loco super tertium sent. quando Deus ali-cooperanquam notabilem gratiam vult infun- gratia indere, Angelus bonus cooperatur,

Et hoc est id quod Dionysius prætendit, 4. cap. de Dininis nominibus, Hæc est lex Divinitatis immutabiliter stabilita, vt ima à summis per media perficiantur, ita quòd quicquid boni, à fonte totius bonitatis in nos emanat, totum per ministerium bonorum Angelorum. Habemus exempla cum Angelus rationibus. Nam licet ad verbi Dei pradispoconceptionem, in virgine beatiffima riam in per quam Deus homo factus est, sola concediuina virtus efficienter affuerit, ta- Christi. men Angelico ministerio mens virginis per salutationem, & per intellectus conformationem & informationem multùm exercitata, & ad bonum prædisposita fuit. Ratione: nam & præfati Doctoris sententia est quod in homine sunt tria, vt videmus, vt scilicet, voluntas, intellectus, & potentiæ, aliæ interiores & exteriores affixæ membris & organis corporalibus. In primum solus Deus agere valeat : quia cor Regis in manu Domini disposition ne Angelus bonus, inquantum intellectum ad veri & boni agnitionem amplius illuminat, ita quòd in secundum & Deus & Angelus bonus agere posfunt illuminado. Et in tertium similiter bonus Angelus ad bonum, & malus Angelus licet Deo permittente, immilsiones malas imprimere potest. Tamé in potestate humanæ voluntatis est, tales immissiones factas acceptare, vel refutare, quas etiam semper homo cum Dei inuocata gratia potest propulsare.

Cuftodia exterior Angelorum.

De exteriori etiam custodia, quæ per motores orbium à Deo communicatur, est communis traditio, & magis consona tam facræ Paginæ, quàm Philofophiæ naturali, quòd omnia corpora cœlestia mouentur virtute Angelica, Quid fint & dicuntur motores orbinm à Chrimotores sto, & ab Ecclesia Virtutes coelorum viettes vocantur, & consequenter à cœlestibus calorum. influentiis, omnia huius mundi corporalia reguntur, teste Philo. 1. metaph. Quare & dicere possumus, cum Deus

singularem habet prouidentiam de suis

electis, lecet quosdam malis huius vi-

tæ, scilicet pænalitatibus subiicit, quos-

dam tamen ita præseruat, quòd in Cathficati nullo lædi possunt. Et hoc donum re-2) Ange- cip unt vel ab Angelis bonis, ipsis ad custodiam à Deo deputatis, vel ex influentiis cœlestium corporum, seu à

motoribus ipiorum orbium.

In uper notandum, quod licet aliqui contra omnia maleficia muniantur, aliqui verò contra aliqua, & non contra omnia, sunt tamen aliqui, qui singulariter à bonis Angelis luper vim generatinam ita castificantur, quòd nullo modo à malis maleficiari circa illam potentiam possunt. Sed de his scribere videtur in parte superfluum, licet in parte foret necessarium, propter hoc, quòd isti qui circa potentiam generatiuam maleficiuntur, ideò destituuntur Angelica custodia, quòd vel semper funt in mortali peccato, vel nimis libidinoso affectu illis spurcitiis insistunt. Vnde etiam in prima parte operis tactum est, quòd Deus amplius permittit potentiam illam maleficiari, nedum propter eius turpitudinem, quantum etiam propter hoc, quòd corruptio primi parentis, sub originali contagione, in totum genus humanum tra-

De S. sere-

Dicamus tamen pauca, qualiter bono 16 An- nus Angelus interdum viros inftos & gelo calti- fanctos beneficiet, & præcipue circa

vim generatiuam. Namita factum est de S. Sereno Abbate, de quo refert Cassianus in collation. patrum, collatione abbatis Sereni prima. Hic, inquit, pro interna cordis atque animæ castitate, nocturnis diuinisque precibus, ieiuniis quoque atque vigiliis infatigabiliter insistens, cunctos æstus carnalis concupiscentiæ, tandem per dininam gratiam, se extinxisse percepit. Deinde, maiori zelo castitatis succensus, præfatis vsus remediis à Deo Optimo, Maximo petiit, nimirum, vt interioris hominis castitas in suum corpus redundaret, Dei dono. Postremò autem veniens ad enm Angelus Domini in visione nocturna, eiusque velut aperiens ventrem, quandam ignitam carnis strumam de eius vilceribus enellens, suisque omnia vt fuerant locis intestina restituens: Ecce, inquit, incentiua carnis tuæ ableissa sunt, & obtinuisse te noueris hodierna die perpetuam corporis puritatem, iuxta votum, quo popolcisti, vt ne ipse quidem naturali motu, qui etiam in paruulis atque lactentibus excitatur, viterius pungaris.

Sic etiam de beato Equitio abbate, Des Equi. dicit beatus Gregor. 1. lib.dialog. Hunc, tio ab Angelo euinquit, cum innentutis suæ tempore ac nuchato, re certamen carnis incentiua fatigaret, iplum suæ tentationis angustiæ, ad orationis studium solertiorem fecerunt. Cúmque hac in re ab omnipotenti Deo remedium continuis precibus quæreret, nocte quadam adsistente Angelo eunuchari se vidit, eiusque visione,apparuit,quòd hominem motum ex genitalibus membris abscinderet : atque ex eo tempore ita fuit alienus à tentatione, ac si sexum non haberet in corpore. Ecce, quale beneficium castificationis, qua virtute fretus, ex Dei omnipotentis auxilio, vt viris ante præerat: ita cœpit postmodum fæminis

præette.

Ita in vitis patrum eorum, quos S.Hera

difus.

S. Heracli- S. Heraclides vir religiofissimus collegit, in libro suo quem Paradisum nominat, meminit cuinsdam S. Patris, & monachi quem Heliam vocat, hic milericordia motus, trecentas fæminas in monasterium collegit, & regere coepit. Transacto autem biennio, iam triginta annos habens vitæ, tentatus à carne in eremum fugit, vbi biduò iciunus orans, ait: Domine Deus, aut occide me, aut libera me ab hac tentatione. Vespere igitur somnus el irrepsit, & tres Angelos ad se venire vidit, quibus, quærentibus, cur à monasterio virginum fugisset, nec ille præ verecundia respondere auderet, dixerunt Angeli. Si liberaberis, non redibis curam fæminarum Abbastre-gerendo? Respondit ille quod lubens. Tunc illi iuramentum ab eo excipienmonialifi castratus tes, quod exegerant, eum eunucharunt. ab Ange- Nam vnus manus, alter pedes, terrius nouacula, testiculos eius visus est abscindere: non quòd ita verè esset, sed quia ita effe videbatur, quærentibusque an remedium sentiret, respondit ille se plurimum exoneratum. Vnde quinta die ad lugentes fæminas rediit, & per

tillam sensit.

S. Thomas cingulo

Non minus beneficium collatum effe legimus beato Thoma Doctori nostri castitatis Ordinis, qui à consanguineis propter ab Ange'is ingressum dicti Ordinis incarceratus, vt per meretricem feduceretur, ad feculum tentatus est, quæ per consanguineos immissa veste, & ornatu comptissimoscum Doctor eam intuitus fuisset, ad materialem ignem concurrit, titionem ignitum arripuit & suggestricem ignitæ libidinis è carcere fugauit, & oratio ne statim pro castitatis dono prostratus, obdormiuit, vbi duo Augeli ei apparuerunt, dicentes: Ecce Dei ex parte te cingimus cingulo castitatis, quod nulla possit de cætero impugnatione dissolui, & quod humana virtute

quadraginta annos quibus (uperuixit,

nec pristinæ tentationis deinceps icin-

meritis non acquiritur, ex parte Dei confertur ex dono. Sensit igitur cincturam, scilicet, tactus cinctura, & exclamando euigilauit. Deincépsque tanto munere castitatis se dotatum sensit. vt ab eodem tempore omnem abhorreret luxuriam, vt nec sine necessitate fæminis colloqui posset, sed perfecta castitate polleret. Hæc ex Formicario

His igitur tribus generibus homi- Diffribunum redemptis nemo securus à male- que seficis: quin ex decem & octo modis in- quentur. frà scriptis, aut maleficiatur, aut ad maleficium tentatur & incitatur, de quibus per ordinem primò est disserendum, vt post clarius, quibus remediis maleficiati possint relevari discutiatur, & vt eò clarius pateat ipsi decem & octo modi, per totidem capitula deducentur: vt primo circa maleficarum introitum pateant diuersi modi, per quos iplæ maleficæ innoxias iuuenculas in augmentum illius perfidiæ attrahunt. Secundò, de mode sacrilegæ professionis earum, vbi & quædam declaratio homagij præstandi ipsi diabolo inducitur. Tertiò, de modo quo localiter transferuntur in corpore, vel in spiritu. Et quarto quomodo se incubis Dæmonibus subiiciunt. Quintò de modo generali provt per Sacramenta Ecclesia lua maleficia exercent, & in speciali de modo, quo demptis corporibus ceelestibus, qualcumque creaturas, Deo permittente, inficere solent. Sextò, de modo quo vim generatiuam impedire folent. Septimò, super modum, quo membra virilia auferre præstigiosa arte tolent. Octaud, super modum quo homines in bestiales formas transmutare tolent. Nond, super modum quo Dæmones intra capita fine læfione exi-Runt, quando præstigiosas apparitiones operantur. Decimò, super modum quo Dæmones operatione maleficarum, homines interdum substantialiter inha-

bitant. Vndecimò, quòd omne genus infirmitatis inferre solent, & hoc in generali. Duodecimo, de quibuldam infirmitatibus in speciali. Decimo tertio, luper modum quo obstetrices maleficæ, maiora damna inferunt, dum infantes aut iterimunt, aut Dæmonibus execrado offerunt. Decimo-quartò, super modum quo iumentis varia nocumenta inferunt. Decimoquintò super modum quo grandines & fulgura fulminare & super homines, iumenta solent. Decimo sextò, decimo septimo, & decimooctanò, super tres modos quo tantum viri, & non mulieres maleficiis sunt intenti. Post hæc sequetur quæstio super modos tollendi huiusmodi maleficia.

Nec æstimat, quis funditus horum notitiam capere, pro eò quòd varij modi super varia maleficia inferenda Librie Ne- recitantur Hoc enim & modicum vtile, imò fortassis & nocere posset: neque enim prohibiti libri Necromantia hic inferuntur, cùm hoc genus superstittonis, non libris aut à doctis, sed omninò ab imperitis practicentur: vnum habens fundamentum, dum illud non exprimitur, aut practicatur, impossibile fit aliquem maleficis vt maleficum infistere.

> Recitantur autem hic modi in superficie, vt eorum opera non incredibilia videantur, ficut hucusque in magnam fidei contumeliam, & ipiorum maleficorum augmentum actum est. Quòd si aliquis ex præhabitis, cum dictum est, aliquos præseruari per influentias corporum cœlestium, vt maleficiari nullo modo possint, velit hoc etiam attribuere illis influentiis, dum aliqui maleficiantur, quasi quædam necessitas ibi sit, sine ad præsernandum à maleficiis, siue ad inferendum ab illis, talis non rectè mentem Doctorum sa-

maleficiis, peret variis respectibus.

Primò, quia enim tria funt, quæ à tribus cœlestibus causis dirigi possunt, scilicet, voluntatis, intellectus actus, & corporalia. Et primum, yt supra tactum est à solo Deo, & immediate dirigitur. Secundum verò ab Angelo. Tertium à cœlesti corpore, licet dirigitur, non tamen necessitatur.

Secundò, quia ex dictis manifestum est, quòd electiones & voluntates immediate à Deo, diriguntur iuxta Apostolum: Deus est, qui operatur in nobis velle & perficere, pro bona voluntate: & cognitio humana intellectiua, à Deo, mediantibus Angelis ordinatur.Ideò etiam corporalia quæcunque, fine fint interiora, vt virtutes & scientiæ acquisitæ per corporales potentias interiores siue sint exteriores, vt sanitates & ægritudines à cœlestibus corporibus, mediantibus Angelis difpensentur: Quod Dionysius tangit in quarto capite de diuin. nominibus quòd corpora cœlestia sunt causæ eorum, quæ in hoc fiunt, tamen hæc funt intelligenda quoad sanitates, & ægritudines naturales. Hæ autem ægritudines, cum fint supernaturales, propter Dæmonis potentiam quæ illas Deo permittente infert, ideò non possumus dicere, quòd ex influentiis corporum cœlestium contingat, qu'd aliquis maleficiatur, ficut benè dici potest, quod ex influentiis corporum cœlestium est, quòd aliquis maleficiari non potest.

Et si dicitur, quòd opposita habent fieri circa idem & sicut propositum in propolito, ita oppolitum in opposito. Respondetur quòd vbi aliquis præseruatur virsute corporum cœlestium ab infirmitatibus his super naturalibus, hoe non fit virtute corporum cœlestium immediate, sed virtute Angelica, quæ illam influentiam confortare potest, vt inimicus suis maleficiis

An in-Auentiæ aftrorum præfer-

Quastio I. Quibus malef. nocere non potest.

non possit super eam præualere: & virtus illa angelica potest deriuari, vel à motore orbis cœlestis : vt si iam in puncto quis mori deberet, super periodo naturali, Deus sua potentia, qui semper per medias causas huiusmodi operatur, hoc immutare potest, virtutem conseruatiuam pro defectiua naturæ immittendo, & eius influentiæ: Ita & dicere possumus de eo qui maleficari posset, quòd etiam tali modo à malesiciis præseruatur, vel fit talis præseruatio ab Angelo ad cuftodiendum deputato, quæ etiam præcipua est inter omnes custodias.

Tuftus ftemilis quis.

Et quod dicitur Hierem. 22. Scribe virum sustă sterilem, qui in diebus suis non prosperatur. Hoc intelligitur quantum ad electiones voluntatis, in quibus homo vnus prosperatur, alius non: quòd etiam contingere potest ex influentiis corporum cœlestium. Verbi gratia, Aliquis inclinatur ex impressione corporum cœlestium ad aliquas electiones vtiles, vt de ingressu religionis vel huius. Et cum ex lumine illuminatur eius intellectus ad eadem agenda, & ex diuina operatione inclinatur eius voluntas ad hoc prolequendum, talis dicitur bene prosperari:vel etiam quando quis inclinatur ad aliquam artem, vel ad aliquid vtile practicandum. Econtrà dicetur malè fortunatus, quando ex superioribus causis ad contraria eius electio inclinatur.

De quibus sententiis & multis aliis loquitur sanctus Thomas, in sum. contra Gentil. libro 3. & in plerisque aliis locis, quomodo differt dicere aliquem esse benè, vel malè natum, benè vel male fortunatum, benè vel male gubernatum & custoditum, Quia ex dispositione relicta à corpore cœlesti, dicitur aliquis benè vel malè natus, & sic et a fortunatus, secudum verò quod ab Angelo illuminatur, dicitur benè custoditus, & non male, vbi lequuntur illumi-

nationes. Sed secundum quòd à Deo in bonum,& illud prosequitur, dicitur benè gubernatus. Quæ tamen electiones hic non habent locum, quia, de ipsis non intendimus, sicut de præseruatione à maleficis inferendis. De qua ad præsens sufficiat, aggrediendo earum cæremonialia, quæ ab eis practicantur, & primò quibus modis innoxios ad earum perfidiam alliciunt.

#### CAPVT Ī.

De dinersis modis, quibus Damones attrahunt & alliciunt innoxios per maleficas ad augmentum illius perfidia.

C Vnt autem tres modi præ cæteris Tadio Jquibus Dæmones per maleficas in- damni acnoxios lubuertunt. Et ex quibus con- quadam tinuè illa perfidia augmentatur. Et malefica. primus est per tædium ex importuna temporalium damnificatione. Nam ficut S. Gregorius dicit: Diabolus frequenter tentat, vt saltem tædium vincat. Intelligas hoc tamen infra vires tentati. Vt super diuinam permissionem, declara quòd Deus permittit ne homines ignauia torpeant. In cuius figura Indicum 2. Has gentes non deleuit Deus vt erudiret Israel in eis, & loquitur de finitimis nationibus Chananæorum, Iebufæis & aliis. Et iam Huffitæ, & alij Hæretici permittuntur, Huffitæ vt deleri non valeant: ita & Dæmones Chanangis per maleficas tantis afficient damnis in titemporalibus, vicinos & innoxios vt quasi coacti, malesicarum suffragia primò habeant implorare, & demum earum consiliis se submittere, experientia sæpè nos edocuit.

Nouimus in diœcesi Augustensi holpitem, cui infra annum 44. qui successive dum fuillent maleficiati, vxor tædio affecta, maleficas consulit,

& inxta eorum confilia vtique non falubria, alios quos ex post emerat, quia vector erat, à maleficiis præseruauit.

Quantæ denique mulieres in officio inquifitionis nobis existentibus conquestæ fuerunt, quòd dum propter damna vaccis, ex prinatione lactis, & aliisiumentis illata, ful pectas maleficas consuluissent, etiam remedia oblata percepissent, dummodò aliquid vni spiritui promittere voluissent, & illis inquirentibus, quidnam promittendum foret, respondebant parum hoc esse, dummodò informationibus illius magistri assentirent, super certas obsertrantias, tempore dininorum in Ecclesia, aut in confessionibus sciendis sacerdotibus aliqua subticendo assentirent.

Vbi notandum, quòd vt suprà tactum est, ille artifex, à minimis & paucis inchoat, vt quòd tempore eleuationis corporis Christi, in terram spuant aut oculos claudant, quòd aliqua verba inutilia proferant, ficut & nouimus cam, quæ adhuc superest, seculari brachio defensa, quando infra Missarum solemnia, sacerdos populum salutat, dicendo Dominus vobiscum, ita semper subiungit, vulgari sermone, kehr mir die zunge im arls vmb. Aut quòd in confessione post absolutionem factam etiam similia proferant, aut quòd nunquam ex integro confiteatur, præcipuè mortalia peceata, sicque ad omnimodam fidei abnegationem', & faeritegam, professionem paulatim perducuntur.

Et hic modus, seu etiam quicunque eonsimilis obseruatur à maleficis, erga honestas matronas, vitiis carnalibus minus deditas, magis autem terrenis commodis inhiantibus. Sed erga iuuenculas, ambitioni & voluptatibus corporis magis deditas alium modum observant, scilicet, per carnalia desideria, & voluptates corporis.

Vbi notandum, quòd ficut intentio Bonis Dia-& appetitus Diaboli maior est ad ten-bolus tandum bonos quam malos, licet ex magis inparte tentatorum magis tentat malos, quam bonos, id est, quod amplior habilitas reperitur in malis, ad recipiendum tentationem Dæmonis, quam sit in bonis. Ita & Diabolus sanctiores qualque virgines & puellas, magis leducere conatur: cui experientia luperest, & etiam ratio.

Nam cum malos iam possideat, non autem bonos, ideò magis conatur leducere ad fui dominium iustos quos non habet, quam possessionalos. Sicut etiam aliquis princeps terrenus magis insurgit contra illum, qui plus aufert de iure suo, quam contra quosvis alios, qui non fibi contrarientur.

Experientia. Nam in oppido Rauenipurg.ex duabus incineratis, provt etiam inferius patebit, vbi de modo quem obleruant, concitando tempestates tangetur, vna illa Balneatrix inter De Balalia, quæ fassa fuerat, hoc etiam reci-neatrice tauit, se multas à Diabolo fuisse per-spurgensi pessam iniurias, ea de causa, quòd seducice virginem quandam deuotam, & filiam cuiuldam prædiuitis, (quem nominare non opus est, cum & ipsa iam defuncta sit, disponente divina elementia, ne malitia deprauaret cor eius, ) seducere deberet, taliter vt iplam festiuo aliquo die inuitaret, yt iple Dæmon in specie iuuenis, cum ea sua colloquia habere posset. Addiderat etiam quòd licet sæpissime hoc facere attentasset, semper tamen vbi iuuenculam fuisset allocuta illa figno fanctæ crucis se muniuit. Et hoc viique ex instinctu sancti Angeli, ad effugandum opera Diaboli procesfiffe nemo dubitat,

Est & alia virgo in diœcesi Argentinensi constituta, quæ vni ex nostris confessa, asseruit, quòd die quadam Dominica dum solitaria in domo paternaincederet, vetula quæda illius oppidi iplam

### Quast I. Cap. I. Quo Damon subuertat & c. 103

iplam visitandi gratia accessit, & inter alia scurrilia verba quæ protulerat, hæc vltimatim subintulit, vt eam si placeret, ad locum vbi iuuenes omnibus hominibus oppidi incogniti morarentur, deduceret. Et dum ait, virgo, assenssum præbuissem & ipsam subsequuta ad domum venissem, vetula subintulit, Ecce per gradus ad cameram superiorem alcendimus, vbi iuuenes morantur, led caucas ne signo crucis te munias, quod dum me facturam afferuissem,illa præcedente, ego per gradus sequendo, occultè me figno crucis muniui. Vnde contigit, quòd in summitate graduum, & ante cameram pariter constitutæ, illa vetula horribili vultu, & stomachato animo se vertendo, & me aspiciendo dixit: En maledicaris, cur signo crucis te signasti ? ab hinc, in nomine Diaboli recedas: sícque ad propria redij illæsa.

Qua ex recolligitur, quantis versutiis antiquus ille hostis in seductionem animarum debacchatur. Præfata denique balneatrix incinerata, per hunc modum asseruit, ab aliqua quadam vetula se seductam, cum tamen eius consodalis differenti modo: quia videlicet Dæmonem in via in specie humana inuenisset, cum & ipsa intentionis fuisset, amasium suum fornicationis causa visitare: & vbi à Dæmone Incubo cognita fuisset, & interrogata, an eum agnoleeret, & iplam le eum minime agnoscere affereret. Ille respondit. Dæmon sum, & si volueris ad tuum beneplacitum semper ero paratus, nec in quibuscunque necessitatibus te deferam. Ad quæ illa dum annuisset, decem & octo annis vique videlicet ad vltimum vitæ, spurcitiis illis diabolicis inleruinit, cum fidei tamen omnimoda

Modus alliciedi per Et est tertius modus alliciendi per mosticiam viam mostitiæ, & paupertatis. Nam & pauper corruptis iuuenculis, & spretis ab ama-

toribus, quibus se nubendi gratia, ad eorum promissa impudicitiæ copulauerant vt iam omni frustrantur considentia, & se vudique infamatas considerant, etiam ad quæcunque diabolica præsidia se conuertunt, aut ratione
vindictæ, illum malessciando amatorem, seu illam cui se coniunxit, aut alia,
omnibus spurcitiis se submittendo, machinantur. Et sicut talium iuuenculatum non est numerus, vt hed experientia docet: ita nec numerus malesscarum, ex eis insurgentium. Pauca ex
multis referamus.

Est locus in diœcesi Brixin. vbi iuuenis super vxorem sibi malesicatam, talem casum deposuit: Me enim tempore innentutis, quandam ait adamando, dum ipsa ingiter instaret, vt eam matrimonio copularem, & ego eamspernendo, aliam ex alio dominio duxissem in vxorem, volens tamen amicitiæ gratia ei complacere, ipsam ad nuptias inuitabam. Qua vemiente, dum aliæ mulieres honestæ suas propinas, seu oblationes præsentarent, illa quæ imitata fuerat, manum elenans, cæteris mulieribus, quæ circumstabant audientibus, dixit : Paucos dies sanos post hanc diem habebis. Et sponsa territa, cum eam non cognosceret eò, vt præmissum est, quòd ex alio dominio copulata fuerat, dum interrogaret circumstantes, quænam esset, quæ ei huiusmodi minas intulisset. Aliæ ipsam vagam & dissolutam mulierem existere affirmabant: non minus tamen ea qua prædixit, & eo ordine lublequata fuerunt. Nam post paucos dies adeò maleficata fuit, & omnibus membris destituta, quod etiam vsque in prælens, vltra annos decem, in suo corpore ma-

leficia cernantur. Si ea qua in vnode Comidumtaxat oppido illius diocefis reperte in Vvetterich. ta sunt, inferenda essent, liber integer malesicatoret conficiendus, conscripta anten & to, & post reposita sunt apud eundem Episcopumtanato.

Brixin.

Brixin.& vtique stupenda & inaudita, wt testis idem existit.

Nec filentio prætereundum putamus rem stupendam & inauditam. Nam Comes quidam præclarus genere, Vuestrasiensis territorij in confinibus Argentineusis diocesis iuuenculam fimili genere præclaram, duxit vxorem, quam tamen post celebratas nuptias, víque ad tertium annum, carnaliter cognoscere non poterat, maleficiali impedimento, vt rei probauit euentus præpeditus : anxius, & quid ageret ignorans, & Sanctos Dei iugiter interpellans, accidit vt ad ciuitatem Metensem, ob negotiorum quorundam expeditionem applicaret: In qua dum per vicos & plateas, seruis & familia vallatus incederet, quandam mulierem, quæ ante illos annos concubina sua fuerat, obuiam haberet, qua visa, dum super maleficia sibi illata minimè cogitaret improuisé eam blandé ex antiqua amicitia contracta alloquitur, & qualiter se haberet, vt valeret inuestigat. At illa cernens Comitis pietatem, viceversa. Comitem de valetudine sui corporis & status, diligenter inuestiganit, quo respondente, quod benè, & prospera cuncta sibi succederent : Illa attonita paululum siluit. Et Comes cernens eam attonitam, amplius verbis blandis, eam aggreditur, ad collaticnem inuitando. At illa de statu vxoris inuestigando, simile responsum accipit, quòd benè in omnibus se haberet. Tunc illa anne pueros generasset inquisiuit. Et Comes : tres mihi, ait, funt pueri masculi, quolibet anno vnum genui. Tunc amplius illa stupefacta paululum siluit, Et Comes, rogo te charissima, cur tam diligenter inquiris indica, nec enim dubito, quin meæ felicitati congratuleris. Tunc illa. Verè congratulor, sed maledicatur illa vetula, quæ obtulit se corpus veitrum velle maleficiare, vt carnalem

actum cum vxore vestra exercere minimè haberetis. In cuius signum puteus qui est in medio curiæ vestræ, continet in fundo ollam, certas res maleficiales continentem, quæ ea de causa ibidem posita fuit, vt quandiu ibidem contineretur, tandiu coëundi impotentia vobis adesset, sed ecce omnia vana funt de quibus gaudeo, &c. Nec Comes diu distulit, ad domum regressus, puteum exhauriri fecit ollam reperit, & cuncta concremando, potentiam illam perditam subitò recuperanit. Vnde Comitissa denuò nobiles quasque ad nuptias nouas inuitauit, affirmans se iam dominam illius castri & dominij, quæ tanto tempore virgo permansisset Castrum & dominium, propter honorem Comitis non expedit, nominatim exprimere, hoc enim iplum recta ratio perfuadet & vt substantia facti in detestationem tanti criminis detegatur.

Ex quibus patent varij modi à maleficis vlitati, in augmentum suæ perfidiæ. Præfata enim mulier, quia ab vxore Comitis expulsa, hoc maleficium Comiti ex alterius maleficæ informatione tulerat, qua de causa innumeri effectus maleficiales lequuntur.

#### CAPVT II.

Sequitur de modo sacrilega professionis.

A Odus autem facrilegæ professiouis, super expressum pactum fidelitatis cam Dæmonibus varius existit, vt potè cum & ipsæ malesicæ variis exercitiis circa maleficia inferenda infiftunt. Pro cuius intellectu est primò aduertendum, quòd sicut in genere triplices apparent Maleficæ, vt in I. par.traftatus tactum est, scilicet læden- Triplices tes, sed curare non valentes. Curantes malence. & ex aliquo singulari pacto cum Dæmone inito non lædentes & curantes.

## Quast. I. Cap. 11. De modo sacrilega profes. 105

maleficæ & earum opera.

Baptifati

infantes

non vocantur.

Ita & inter lædentes vnum genus exiftit supremum, in quo genere existentes, omnia alia maleficia, quæ aliæ sparsim exercent perpetrare valent. Vnde profitendi vbi describitur, satis, declarat de aliis speciebus. Sunt autem hæ, quæ contra humanæ naturæ inclinationem, imò omnium ferarum, propriæ speciei infantes vorant, & comedere solent.

Et hæc est suprema species in maleficis exercendis: funt enim quæ ad innumera nocumenta alia tendunt. Hæ enim grandines & auras læsiuas cum fulminibus exagitant, sterilitatem in hominibus & iumentis procurant. Infantes quos non deuorant, Dæmonibus ( ve suprà patuit ) offerunt, aut alias occidunt. Sed Hoc circa infantes, non renatos fonte baptismatis, quos autem deuorant renati funt vt patebit, sed non nisi Deo permittente. Sciunt & infantes, prope aquas ambulantes, in ipsas, nullo vidente, in aspectu parentum preiicere:equos sub insessoribus phreneticos facere, de loco ad lo-

Malefica cum per aëra, vel corporaliter, vel immutant, imaginarie transmeare, Iudicum & præsidentium animos ne eis nocere valeant immutare taciturnitatem sibi & aliis in tormentis procurare in se capientium manus & animos tremorem magnum incutere occulta aliis manifestare, & quædam futura, ex Dæmonum informatione, quæ videlicet aliquam caufam possunt habere naturalem prædicere. Vide quæstionem, an Dæmones valeant futura præcognofcere, in 2. sen. distin. 12. absentia velut præsentia conspicere, ad amorem vel odium inordinatum mentes hominum immutare, ictu fulminis nonnunquam quem volunt, seu etiam aliquos homines & iumenta interimere : vim generatiuam, aut etiam potentiam coëundi auferre, aborsum procurare infantes in vtero matris solum exteriori tactu

Mall. Malefic. Tom. 1.

interimere, solo etiam visu absque ta-Au interdum homines & iumenta maleficiare & mortem inferre, proprios infantes Dæmonib. dedicare, & breuiter omnia vt præmislum est, pestifera, quæ aliæ Maleficæ ipatim procurare sciunt, quòd Dei institia talia sieri permittit: Hæc in illo genere supremo existentes perpetrare se.unt, non autem è conuerlo.

Hoc tamen est commune omnium, spurcitias carnales cum Dæmonibus exercere, ideò & ex illorum modo profitendi, qui in supremo genere existunt, aliarum maleficarum modum faciliter quis capere, potest.

Fuerunt autem tales, dudum, ante triginta annos in confinibus Sabaudiæ, versus dominium Bernensium vt recitat. Nider in suo Formicario: Nunc autem in confinibus Lombardiæ, versus dominium ducis Austriæ: vbi & inquisitor Cumanus, vt in præcedente parte actum est, vno anno quadraginta & vnam Maleficam incinerari fecit, 41. Male-& fuit anno domini, 1485. qui etiam nerata.

adhuc continuè inquirendo laborat. Modus autem profitendi duplex est: Modus Vnus solenn-s persimilis ad votum so-profitendi lenne. Alius priuatus qui seorsim Dæmoni quacumque hora fieri potest Solennis inter eos fit, vbi maleficæ in certam concionem statuto die veniunt: & Dæmonem in assumpta effigie vident hominis, qui dum super sernandam sibi sidelitarem, cum temporalium prosperitate, & longitudine vitæ hortatur, illæ quæ adfunt nouitiam suscipiendam sibi commendant. Et Dæmon si de abneganda side, & Extensan cultu Christianissimo, & de extensamulierem muliere, sic enim & beatissimam vir- Mariam. ginem Mariam nuncupant, & si de facramentis nunquam venerandis: inuenerit nouitiam seu discipulum voluntarium, tunc Dæmon manum extendit, & vice verla discipulus seu

nouitia

nouitia, it pulata manu illa seruare promittit & Dæmon habitis præmissis, Statim subjungit hac non sufficere: & vbi discipulus quænam alterius sint facienda inquirit, Dæmon homagium petit, quòd continet, vt in anima & corpore, fibi æternaliter pertineat, & pro posse alios quoscunque vtriusque sexus sibi associare velit. Adiungit denique, vt certa vnguenta ex offibus & membris puerorum, & præcipuè renatorum fonte baptismatis, sibi conficiant per quæ cunctas suas voluntates explere cum sua assistentia poterunt.

Hunc modum nos inquisitores (experientia teste) percepimus in oppido Brifaco Basiliensis diœcesis, plenam informationem capiendo ab vna iunencula malefica, fed conuería cuius & matertera in diœcesi Argentinensi incinerata fuerat, quæ etiam addiderat quòd postmodum, quo eius matertera ipsam primitus seducere tentasset, talis

Qualam enim die secum per gradus alcendere iubebat, & eins iussu cameram intrare, vbi cum vidisset quindecim inuenes in vestimentis viridis coloris, ad modum quo Reutheri incedere solent, matertera sibi dixit: Equites Elige ex his inuenibus, & eum quem Germani. volueris, tibi tradam, & ipse te sibi in sponsam assumet: & cum illa nullum se velle habere asseruisset, graniter vulnerata tandem acquieuit, modum exprimens præmissum: Asseruit etiam quòd sæpiùs per longa terrarum spatia, de nocte secum translata fuérat, etiam ab Argentina víque Co-Ioniam.

An regera:

Hæc est illa, cuius occasione in pride loco ad ma quæstione præmissum est, nos locurrans velle declarare, an Maleficæ verè & corporaliter à Dæmonibus transferantur de loco ad locum: & hoc propter verba Canonis. 6.9.5. Episcopi, vbi textus sentit quòd solummodo imaginariè,

cùm tamen interdum etiam verè & corporaliter transferantur.

Interrogata enim an solum imaginariè & phantasticè sic incederent per Dæmones illusæ. Respondit gudd vtroque modo: provt etiam veritas le habet, vt inferiùs de modo transferendi localiter declarabitur. Asseruit etiam olla plena quòd maiora damna ab obstetricibus capitum inferuntur, quia vt plurimum infantes, aut habent interimere: aut Dæmonibus offerre, ab ipla etiam matertera asseruit se graniter fuisse verberatam, eo quod ollam quandam occultatam discooperiendo plurimorum infantium capita reperisset. Et plura alia retulit prius præstito pro dicenda veritate iuramento, vt decuit.

Eins denique verbis super modum profitendi fides in dubia accomodatur, etiam per ea quæ in suo Formicario Formicapræfatur Ioan. Nider. Doctor præci-rium Dopuus, qui etiam nostris temporibus mi- der. r's claruit scripturis, recitat, hoc ex relatu Inquisitoris Eduensis Diœcesis, qui etiam in ipsa Diœcesi multos de Maleficiis reos inquisierat & incinerari fecerat.

Dicit enim, præfato Inquisitore, mihi referente, percepi quòd in Laufaniensi ducatu quidam malesici proprios natos infantes coxerant, & comederant. Modus autem discendi talem Infidizion artem fuit, vt dixit, quòd Malefici in malefica infanticertam concionem venerunt, & opere bus. eorum verifimiliter Dæmonem in alsumpta imagine viderunt hominis, cui discipulus habebat necessario dare fidem de abnegando Christianissimo & de Eucharistia nunquam adoranda, & de calcando super crucem ibi latenter valeret.

Sequitur aliud exemplum ab eodem. Fuit insuper fama communis Petro Iudice in Botilgem referente, quòd in terra Bernensi tredecim infantes deuorati essent à Maleficis : quamob-

# Quast. I. Cap. 11. De modo sacrilega profesionis. 107

Alij habet fem etiam publica iustitia satis durè exerceatur in tales parricicas. gen. Cum autem Petrus quæsinisset à quadam capta Malefica, per quem modum infantes comederent : illa respondit,

Esus in- Modus iste est: nam infantibus nondum baptizatis præcipuè insidiamur, apud ma- vel etiam baptizatis præsertim quando leficas.

figno crucis non muniuntur, & orationibus (Lector aduerte quòd ideo non baptizatis) præcipuè infidiantur instinctu Diaboli, vt non baptizentur, hos in cunabulis, vel ad latera iacentes parentum, cæremoniis nostris occidimus: quos postquam putantur oppressi esse, vel aliunde mortui, & de tumulo clàm furto recipimus, & in caldari decoquimus, quovíque enulsis ossibus tota caro efficitur benè potabilis, de solidiore materia vnguentum facimus, nostris voluntatibus & artibus, ac transuectionibus accommodis: de liquidiore vero humore flasconem vt vtrem replemus de quo is qui potatus fuerit, additis pancis cæremoniis, statim conscius esticitur & magister nostræ fectæ.

Sequitur ad idem modus alius magis distinctus & clarus. Nam innenis quidam cum vxore malefica captus, in Bernensi iudicio, seorsim ab eadem & in distincta turri repositus, dixit: Si meorum facinorum veniam confequi pollem, omnia quæ de Maleficis scio libens patefacerem, mori enim video me oportebit. Cúmque per literatos circunstantes audisset omnimodam posse consequi veniam, si verè pœniteret, tunc lætè se morte obtulit, & modos

Vis aque primæve infectionis deseruit, Ordo in-benedica. quit, talis est, quo etiam seductus sum. Oportet primò yt Dominico die antequam aqua benedicta confecratur, discipulum futurum cum magistris Eccle-

Diabolus siam introire, & ibidem abnegare comagisteru-ram eis Christum, eins sidem, baptisma, & vniuersalem Ecclesiam. Deinde ho-

magium præstare magisterulo, id est, paruo magistro, ita enim Dæmonem, & non aliter vocant. Vbi notandum, quòd iste modus cum aliis recitatis concordat. Nec obstat, quòd Dæmon interdum præsens est, vbi homagium sibi præstatur interdum verò non : dolosè enim tunc operatur, cernens dispositionem suturi discipuli, quem fortassis ob suam præsentiam tanquam nouitium retraheret timoris causa, cum tamen aliàs per sibi notos & familiares facilius æstimat eum assentitire. Ideoque eum & tunc magisterulum vocant, cum absens est, vt minore terrore, ex parua æstimatione magistri concutiatur. Sequitur postremo: de vtre bibit supradicto quo facto, statim se in interioribus sentit imagines nostræ artis concipere & retinere super principales ritus huius sectæ. In hunc modum ait, seductus sum. Et vxor mea: quam tantæ pertinaciæ esse credo, vt potius incendium sustineat, quam minimam fateri velit veritatem: sed heu ambo rei sumus. Sicut dixit iuuenis, ita veritas per omnia reperta est, nam præconfessus iuuenis in magna contritione mori visus est. V xor verò testibus conuicta, nihil veritatis, necin ipsa tortura fateri voluit, nec in morte: sed incendio præparato per lictorem, eidem verbis pessionis maledixit, & sic incinerata fuit. Ex quibus liquet modus profitendi eatum solemnis.

Alius verò modus priuatus fit diuerfis Prinatus mediis. Interdu enim viris aut mulieri- modus bus, aut aliqua alia corporali, seu tépo-malesica; rali afflictione inuolutus Dæmon aftat rup interdum visibiliter, interdum per medias alloquitur personas: & si secundum sua consilia agere velint, omnia profutura pollicetur ad nutum: à paruis tamen, vt in primo capitulo tactum est inchoando, vt ad maiora paulatim perducat. Varia possent adhuc deduci acta & gesta, per nos in inquisitione re-

perta, sed quia difficultatem hæc materia non patitur, breuitati studendum est cum viteriori declaratione.

Pro declaratione homagij prastandi aligna sunt adnertenda.

differt homagium,

[ / Erum super hoc, quod Diabolus homagium recipit, aliqua funt aduertenda, qua videlicet de causa, & quam differenter hoc faciat, & primo. Nam licet hoc faciat principaliter ad maiorem offensionem Dininæ majestatis, creaturam ei dicatam sibi vsurpando, & ob maiorem certitudinem futuræ illius damnationis, quam fummè affectat. Tamen sæpè repertum est à nobis, tale homagium ad certos accepisse annos fimul cum professione. Interdum professionem tantum & homagium ad certos annos diftu-

Et dicamus professionem consistere in fidei totali saut partiali abnegatione. Totali, vt supra tactum est, Dominica cum fides ex integro abnugatur. Pardie ieiu tiali, cum ex pacto inito, haber cærediabolică, monialia quædam contra statuta Ecclesiæ observare, vt Dominicis diebus ieinnare, aut sextis feriis carnibus vesci, aut certa crimina in confessione celare, vel aliquid simile perpetrare. Homagium verò dicamus confistere in corporis & animæ traditione.

Qua de causa autem talia practicanturipossumus assignare quatuor calus ex parte Dæmonis. Cum enim, vt luprà in prima parte tractatus declaratur, circa secundum principale: An Dæmones ad odium vel amorem, mentes hominum possint immutare, patuit, quòd intima cordis non possint penetrare, cum hoc soli Deo conueniat. Ex coniecturis tamen in illorum cognitionem deuenit, vt etiam iam inferius patebit. Ideò versutus ille hostis, ir considerabit nouitiam in aggressu. difficilem ad consensum, tunc blande eam aggreditur, pauca exigens, vt paulatim ad maiora perducat.

Secunda causa, nam cum inter abnegantes fidem, diuer sitas credenda est, cùm quædam ore, sed non corde, quædam ore & corde: Diabolus experirivolens an corde ficut ore fibi profiteantur, certos annos deputat, vi eo in tempore ex operibus & conuerfatione mentem eorum inuestiget.

Tertia caula; nam si pertantum temporis spatium, cognoscet iplam ad quæcunque exequenda minus voluntariam, & quòd iam ore, & non corde sibi adhæreat : prælumítque diuinam misericordiam ei propter Angeli boni custodiam, quam Dæmon in multis experiri potest profuturam:tunc ipsam abiicere, & temporalibus afflictionibus exponere conatur, vt vel-sic ex desperatione eius lucrum habere valeat.

Huius veritas patet :- nam si causa Cur quequæritur, vnde est, quòd certæ malesi - tormentis. cæ, sub quibuscunque tormentis etiam mhil famaximis, nec minimam veritatem fa-teamur. teri volunt, vbi tamen aliæ faciliter ad. quæcunque interrogata, sua crimina fatentur. Item vnde hoc., quòd fibiipli, postquam fassæ sunt; vitam auferre suspendio conantur. Reuera enim dici potest, quòd vbi diuina coactio per fanctum Angelum ad hoc nonconcurrit, vt malefica cogatur fateri veritatem, & maleficium taciturnitatis abscedere, quòd tunc opere Dæmonum sit quodcunque euenit, siue ta-. citurnitas, sue criminum confessio. Primum sit super illas, quas ore &: corde nouit fidem abnegasse, & similimodo homagium præstitisse: de quarum etiam perleuerantia certus est, vbi per oppositum aliàs relinqueret non tuendo, eò quòd nouit illas fibi minime proficuas.

Experientia nos sæpè docuit; cum. omnes quas incinerari fecimus ex ea-

run

### Quaft.I.Cap. 11. De homagio Diabolo prastando. 109

Laqueo gulam tagentes.

rum confessionibus patuit, ipsas fuisse inuoluntarias circa maleficia inferenda. Nec hoc sub spe euadendi dicebant, cum ex plagis & verberibus eis à Dæmonibus illlatis, vbi ad eorum nutum non seruiebant, veritas constabat, sæpissimè visæ cum faciebus tumidis & huidis. Et similiter, quod post confessionem criminum sub tortura, semper seiplas vita primare laqueo satagunt: veritas ex nostra practica habetur:tum semper post criminum confessionem, custodes deputantur singulis horis, super talia attendens: vbi etiam ex negligentia interdum, custodum ad corrigias vel pepla reperiebantur suspensæ: inimico vtique, vt dictum est, hoc procurante, nec per contritionem, aut sacramentalem confessionem veniam consequerentur. Et quas corde allicere nunquam poterat, quo etiam facillimè gratiam apud Deum innen:slent: iam vltimd per temporalem confessionem & horribilem mortem, in desperationem deducere conatur. Quamuis & per Dei gratiam maiorem, vt piè est credendum, veniam per veram contritionem, & puram confessionem consequuta sit vbi non voluntariè illis spurcitiis inhæserunt.

Quomodo

Patent ex his quæ per diœc. ses Arma ence gentinensem, Constantiensem, & oprate pro-pidum Higanoæ Rauenspurg. acta funt, vix annis tribus euolutis. In primo namque oppido, vna vili peplo & fragili suspendit. Altera nomine Vualtpurgis, de maleficio taciturnitatis miro modo fuir notara, alias mulierculas informando, qualiter talem taciturnitatem per puerum masculum, & primogenitum, in fornace decoctum, procurare deberent. Acta & gesta adhuc præ manibus habentur: & fimiliter de aliis in secundo oppido incineratis, fparfim hinc inde deducentur.

> Et est quarta causa, cur Dæmones homagium recipere super certas dif-

ferunt, super alias verò minimè, eò videlicet quòd cùm periodum hominis cognoscere subtilius, quàm Astronomi possunt, facilius eis terminum vitæ vel præfigere, vel terminum naturalem per calualem, modo quo dictum est, præuenire potest.

Hæc breuiter per acta & gesta maleficarum declarantur. Primò Dæmonis astutiam in talibus deducendo. Nam quia secundum Aug. in lib. de nat. Cause vn. de sutura Dam. assignantur. VII. causa, vnde seiant Dz. etiam probabiliter coniecturant futu-mones. ra contingentia non quòd illa scire certitudinaliter valeant. Prima est quia vigent subtilitate naturali, quoad operationem intellectus iplorum: Vnde & fine discursu, qui necessarius est in nobis, rationis intelligunt. Secunda quia propter experientiam temporum, & reuelationem supernorum spirituum plura sciunt quam nos. Vnde ex Isid. allegatur sæpiùs à Doctoribus triplici acumine scire vigent Dæmones, Subtilitate naturæ. Experientia temporum, & Reuelatione supernorum spirituum. Tertia est propter celeritatem motus, vnde quæ in Oriente fieri habent, præcedere possunt mira celeritate ad Occidentem. Quarta, quia sicut sua potentia, cum Deus permittit, possunt inducere morbos, aerem inficere, & famem inducere, ita possunt & illa prædicere. Quinta, quia per signa possunt subtilius prædicere mortem, quam Medicus videndo vrinam & pulsum. Nam sicut ille per signa videt aliqua in infirmo, quæ simplex non considerat, ita & Dæmon ea quæ nullus homo videt naturaliter. Sexta, quia ex signis quæ præcedunt ab animo hominis, coniecturant ea quæ funt, vel erunt in anima, astutius prudenti viro.! Sciut enim qui instinctus funt verisimi. liter secuturi, & consequéter cuiusmodi opera. Septima, quia acta Prophetarum, 0 3

Dæmones: & scripta noscunt melius quam homiex Propheris
prædicere ideò ex illis multa futura dependent,
possure possure
possure.

po

dum hominis scire potest naturalem, licet secùs sit de termino casuali, quòd sieret per incinerationem, quam Dæmon finaliter procurat, quando vt dictum est ipsas inuoluntarias reperit, timens de earum reditu & conucrsione: cùm tamen aliàs, quas nouit voluntarias, etiam ad naturalem, & sic ysque

ad mortem defendit.

Demus ex vtraque parte exempla, quæ à nobis reperta sunt, & acta. Nam in Basiliensi diœcesi; villa super Rhenum situata nomine Vberruiler plebanum conuerfatione honestum habuit. illius tamen opinionis seu potius erroris, maleficium nihil esse in mundo, fed tantum in opinione hominum, qui eiusmodi effectus mulierculis attribuebant, quem taliter à suo errore Deus purgare voluit, quòd etiam & alia Dæmonum super præfigendis terminis vitæ maleficis commercia patefierent. Nam dum festine pontem, ob cuiusdam negotij expeditionem pertransire vellet, obuiam sibi importunitate quandam vetulam habuit, cui dum in pontis accessu locum vt præiret dare noluisset, sed importune incederet casu vetulam luto intrusit, vnde indiguata, in verba contumeliosa prorupit, eique dixit Pfaff impune non transibis. Sed ille licet verba parum aduerteret, de nocte infra cingulum, vbi furgere è lecto volebat, se maleficiatum sensit, ita vt brachiis hominum aliorum sustentari semper habuit; vbi Ecclesiam visitare volebat, sieque per triennium mansit sub cura tamen domestica matris carnalis. Quibus expletis, dum vetula illa ægrotaret, quam etiam propter verba contumeliosa, quibus minata fuerat, semper suspectam

de maleficio fibi illato habuerat, accidit tamen, vt pro confessionis audientia, infirmata ad eum mitteret. Et sacerdos licet importune diceret: confiteatur Diabolo suo magistro: ad instantiam tamen matris per duos villanos sustentatus inter brachia domum accessit, & ad caput lecti in qua malefica iacebat, sedit. Duo illi villani ab extra auscultare volebant prope fenestram, sic enim stuba in plano erat situata, an maleficium illatum plebano confiteretur: vnde contigit, vt licet intra confessionem mentionem nullam de maleficio illato fecisset, ipsa tamen confessione peracta, dixit: Scis ne tu Pfaff quis te maleficiauit? Et dum blande ille responderet, se nescire, illa subintulit: Tu habes me suspectam, & benè, scias me tibi intulisse tali de causa, vt suprà tactum est. Et dum ille pro sua liberatione instaret, dixit: Ecce tempus statutum aduenit, & mori habeo, sed ita disponam, vt paucis diebus euolutis post mortem meam saneris, ita & euenit. Nam illa iuxta statutum à Dæmone terminum obiit, & infra 30. dies quadam nocte sacerdos ex integro se sanum reperit, Nomen sacerdotis dicitur Pfaff Hasslin, iam in diœcesi Argentinen.

Simile in diœcesi Basiliensi, villa Buchel prope oppidum Gervall contingit. Mulier quædam capta & tandem incinerata, sex annis Incubum Dæmonem habuerat, etiam in latere viri dormientis in lecto. Et hoc ter in septimana sabbatis, quintis & tertiis feriis, aut aliis noctibus sacratioribus. Tale autem homagium præstiterat Diabolo, vt post septimum annum, in corpore & anima perpetuò sibi dedicata esset. Piè tamen dispensauit Deus. Nam in sexto capta, & igni adiudicata, verè & integrè confessa, veniam creditur à Deo percepisse. Plurimum enim voluntaria ad mortem extitit asserens, quod & si

liberari

### Quast. I. Cap. 111. An malef localiter transferantur. 111

liberari posset, mortem tamen amplius præeligeret dummodò potestatem Dæmonis euaderet.

#### CAPVT HII.

De modo, quo localiter transferuntur de loco ad locum.

Contra pranfue-Ctionem rum, quòd fibilis.

Vnc autem aggrediendum est de earum cæremoniis, & quibus in fuis operibus procedunt modis. Et primò de his, quæ erga se & proprias perlonas operantur. Et quia transferri sir impos de loco ad locum corporaliter, est de præcipuis earum actionibus, carnalibus etiam spurcitiis cum Incubis Dæmonibus insistere. De singulis aliqua deducemus, & primo de earum corporali transuectione. Vbi notandum est, quòd hæc transuectio patitur difficultatem, vt sæpiùs tactum est, ex vno duntaxat processuscriptura, puta 26.q. 5. Episcupi. vbi dicitur, ex confilio acquirendi. Illud non est admittendum, quod quædam sceleratæ mulieres post Satan retrò conueríæ. Dæmonum illusionibus, & phantalmatibus seductæ, eredunt se & profitentur cum Diana horis no-Eturnis, Dea paganorum, vel, cum Herodiade. & innumera multitudine mulierem æquitare super quasdam bestias, & multa terrarum spatia in tempestate noctis silentio pertransire, esque tanquam Dominæ in omnibus obedire, &c. Quapropter sacerdotes Dei prædicare debent populo, vt nouerint omninò hæc esse falsa, & non à Diuino, sed maligno Spiritu talia phantalmata mentibus fidelium irrogari. Siquidem iple Satanas transformat le in diuerlarum personarum species atque similitudines: Et mentem quam captiuam, in somnis deludendo, per deuia quæque deducit, &c.

Et ad hoc prædicantur interdum à quibusdam exempla publice de S.Germano, & de quodam alio, qui filiam luam luper hoc observauit, quasi omnino hæc sint impossibilia sieri: Et indiscretè applicantur ad maleficas & earum opera, tanquam vt & fingula earum facta in læsionibus hominum, iumentorum, terræ frugum, non fint eis applicanda, eo quòd sicut phantasticè in transuectionibus ita & circa creaturarum læsiones illudantur.

Quæ quidem opinio, cum in prima Probatur quæstionetanquam hæretica sit repro- quòd posbata: vtpotè contra Diuinam permif- corporalisionem super Diaboli potentiam, que ter transad maiora vt sic se extendere potest militans similiter, & contra sacræ Scripturæ intentionem, & ad Ecclesiæ sanctæ intolerabile damnum, vbi iam multis annis impunè ex hac pestifera opinione permanserunt, seculari brachio puniendo facultatem amputando. Vnde & in immensum sic creuerunt, vt iam non sit possibile eas eradicare. Ideò diligens lector, ea quæ ibi posita sunt in destructionem illius opinionis considerabit, & ad præsens qualiter transferantur, & quibus modis hoc sit possibile, aduertet, cum responsionibus super exempla quæ ab eis ita medium deducuntur.

Quod igitur corporaliter possint Campsiotransferri, variis modis ostenditur. Et nes intel-primò ex aliis magorum operationi- mutatiobus. Nam si non possent transferri, nes, Dei hoc effet, vel quia Deus non permitte-der felt. ret, aut quòd Diabolus hoc facere non posset, eò quòd creaturæ repugnaret. Non primum quia vbi maiora, vtique & minora Dei permissione sieri polfunt : Sed maiora tam in pueris, quàm in hominibus sæpissime facta lunt, vtpotè iustis & in gratia constitutis patet.

Nam vbi quærunt. An campsiones puerorum opere Dæmonum fieri possint,

possint, & an Dæmon localiter possit transferre aliquem hominem de loco ad locum, etiam inuitum. Ad primum respondet quod sic, nam & Guilielmus Parisiensis in vltima parte de vniuerso dicit: Campsiones puerorum sieri posiunt, ita quòd Deo permittente Dæmon vicem infantis gerere potest, vel etiam translationem facere:: Tales enim pueri semper sunt miseri eiulantes. Et licet quatuor aut quinque matres vix sufficerent ad lactandum, nunquam tamen impinguantur, sed vltra modum ponderosi existunt. Mulieribus tamen propter nimium terrorem, quem concipere posfent, nec affirmanda funt nec neganda, instruendæ sunt yt literatorum iudicia quærant. Permittit enim Deus propter peccata parentum, cum interdum viri imprægnantibus vxoribus maledicunt: Vellem inquientes vt Diaboli portares, vel similia. Et similiter impatientes mulieres sæpè similia proferunt: De aliis etiam hominibus, interdum iustis, exempla plurima reperiuntur.

Nam Vincent. in spec. hist. lib. 26. c.43. ex recitatione Petri Damiani, refert de puero quinquennij cuiusdam nobilissimi viri, qui puer pro tunc monachus factus, à monasterio nocte illatus est pistrino clauso, vbi maximè repertus, & interrogatus, dixit le per quoldam ad magnum conuiuium delatum & vt comederet iussum: Et post per superiora pistrino immissum.

Quid denique de his magis qui vsitato vocabulo à nobis Necronantici nuncupantur, & per aëra sæpè à Dæmonibus ad longinqua terrarum (pacia quandoque vehuntur. Qui etiam aliis interdum hocidem suadentes eos secum super caballum qui veique non verus Magi ca- equus, sed Dæmon in tali forma existit, ballo per vehunt, & vt loquantur nec vt signo aera aqui- crucis se muniant, hortantur.

Et licet duo sinus hunc tractatum scribentes vans tamen ex nostris sæpissimè tales vidit & reperit. Nam scholaris quid m pro tune, nune verò facerdos Frifyngenfis diocefis adhuc luperesse creditur, qui & referre solitus est semel, se corporaliter à Dæmone fuilse per aëra subuectum, & ad remotas partes illatum.

Superest sacerdos alins Vuerdorff.oppido prope Lantzhutam, qui pro tunc consodalis illius existens, oculis propriis illam subuectionem vidit: Et qualiter extensis brachiis, in altum clamando, & non eiulando translatus fuit. Causa autem vt idem retulit hæc erat: Nam scholaris conuenientibus quadam die multis ex pota-feholaribus, in potagiis ceruisiæ, omnes siæ apporin hoc consenserant vt ille qui cerui- tatus. siam afferret, nil exponere haberet: & sic vnus ex sociis dum pro ceruisia apportanda exire volebat, oftium aperiendo, nebulam densam ante ostium intuitus fuit, vnde territus rediit, & quòd potum adferre nollet causam apperiendo eis infinuauit. Tunc idem qui illatus fuerat, indignatus, dixit: Et si Diabolus adesset potum apportabo. Et sic exiens, aliis omnibus tunc videntibus, per aëra subnectus fuit.

Verum quidem, quòd non solum Dormienvigilantibus, sed dormientibus talia ac- tes etiam cidere possint, fateri necesse est: vt vi- runtur. delicet dormiendo per aera localiter & Quin some corporaliter transferantur.

Patet & de quibusdam qui super tegulas domorum & ædificia altissima, somniando incedunt: nec quicquam eis obstare potest ad eorum transitum, tam in altum, quam in profundum: Et si propriis nominibus ab aliis circumstantibus vocantur, statim ad terram quafi collisi ruunt.

Hæc vtique opere Dæmonum fieri Diaboli ex plures arbitrantur, & non absque ra- inferiori tione. Nam cum Dæmones fint in multiplici differentia: Aliqui de inferiori choro Angelorum, qui etiam exiguis pœnis yltra peenam damni,quam

feandunt.

### Quast. 1. Cap. 11 I. An malef.localiter transferatur. 113

æternaliter patientur, tanquam pro paruis delictis cruciantur: qui etiam neminem possunt lædere, saltem graniter, sed solum principaliter ioculationes exercere. Vbi etiam alij Incubi funt tores De. vel Succubi punientes nocturno tempore homines, vel peccato luxuriæ coinquinantes eos. Non mirum si etiam his trufis infiltunt.

Potest deduci veritas ex dictis Casfiani.colla.1.vbidicit, tot esse immundos spiritus, quot in hominibus studia, non dubiè comprobatur. Nam nonnullos corum quos etiam Paganos vulgus appellat, nos verò Grollen: & abundant in regno Noruegiæ, aut Schretel ita le-Grollen in Noruegia ductores & ioculatores esse manifestum quas aliàs, est, vt certa quæque loca, vias iugiter obsidentes, nequaquam tormentis prætereuntes lædere possunt derisu tantummodo & illusione contenti, fatigare eos potius studeant, quam nocere.. Quosdam verò solummodò innociuis incubationibus hominum pernoctare. Alios itaque esse furori ac truculentiæ deditos, ve non sint contenti illorum tantummodo corpora, quos suppleuerint, atroci dilatione vexare, sed etiam irruere supereminus transeuntes, atque affligere illos sæuissima cæde fe-Ainent. Vult dicere, quod non tantum obsident, imò etiam horribiliter cruciant, quales illi in Euangelio, Matth. 8. describuntur.

Ex quibus concludere possumus primum quod non est dicendum maleficas non transferri localiter seò quòd Christus à Deus non permittat. Si enim iustos in primam & innocentes, ant etiam super Magos permittit, quomodo non super illas ex toto se Diabolo deuouentes? Et yt cum timore loquamur : Nónne Diabolus Saluatorem nostrum sustulit, & duxit & statuit hine inde, vt Euangelium testatur.

> Nec etiam fecundum fuffragatur aduersariis, quia si Diabolus hoc facere Mall. Malef. Tom. I.

non posser: cui, vt in supradictis patuit, tanta inest virtus naturalis, omnia corporalia excedens, quèd nulla virtus terrena ei comparari potest. Iuxta illud: Non est potestas super terram, &c. Imd Luciseri ipsi Lucifero tanta naturalis inest po- potestas testas seu virtus, qua maior etiam inter potestati Angelos bonos in coelo non existic. Angelo. Sicut enim omnes Angelos in natura- rum. libus excessit: & naturalia per casum non sunt imminuta, sed tantummodò gratuita, ideò adhuc in eo remanent, licet oblcurata & ligata Vnde glossa ibi- Diatolus dem super illud : Non est potestas super meritis subiacet terram, & c. Et si omnia superat, meritis sandotamen sanctorum subjacet...

Nec valet si quis duo obiiceret: Primo, quòd anima hominis posset resistere, & quòd textus videtur sontire de vno in fingulari, scilicet, Lucifero, cum in singulari loquatur. Et quia hic fuit, qui Christum in delerto tentauit, & primum hominem feduxit, iam autem religatus fit, & alij Angeli non fint tantæ virtutis, cum iple omnes excedat. Ideò alij malos homines transferre localiter per aëra non poffunt.

Non valent instantiæ. Primo dicamus de Angelis. Nam minimus Angelus omnem humanam virtutem incomparabiliter excedit. Rationes sumuntur ex pluribus. Primò, quia virtus spiritualis fortior virtute corporali, sicut virtus Angeli, aut etia animæ superior quam virtus corporalis. Secundò quoad animam: Quia cùm omnis forma corporasis est forma indiuidua per materiam, & determinata per hæc,& nunc provt iam anima nostra existit: formæ autem immateriales sunt absolutæ & intelligibiles. Unde etiam potestatem habent absolutam, & vninersaliorem. Ideò anima coniuncta non potest ita subitò transferre corpus suum localiter, nec in altum eleuare. Benè autem faceret, cum esset separata,

Sehretel Paganos wocant,

Procura

Diabolo templi fublatus.

Deo permittente : quæ omnia à fortiori potest spiritus omninò immaterialis: provt est Angelus tam bonus, quam malus. Sicut etiam Angelus bonus transfulit Abachuc in momento Translatio à Iudæa in Chaldæam. Et ex hac ra-Abachuc tione etiam concluditur, quòd illi qui de nocte in somnis per alta æd.ficia vehuntur, non feruntur à propriis animalibus, nec ex influentiis corporum cœlestium, sed ab aliqua excellentiori virtute, vt suprà patuit.

Tertiò, quòd sicut natura corporalis,nata est moueri immediate à natura spirituali, secundum locum: tum quia motus localis est primus motuum. 8. Physic. tum quia perfectior est inter omnes motus corporeos, vt ibidem probat Philosophus ea ratione, quia mobile secundum locum, non est in potentia ad aliquid extrinsecum, inquantum huius, sed solum ad aliquid extrinfecum.

Vnde etiam non tam à Doctoribus fanctis, quam & Philosophis concluditur, quòd suprema corpora, supple cœlestia, mouentur à substantiis spiritualibus, & separatis bonis & secundum naturam & voluntatem. Tum mouenrur etiam quia videmus quòd anima priab intelli-mò & principaliter mouet corpus motu locali.

> Ideò dicere oportet quo i ratio corporis humani, nec quantum ad iplum corpus, nec quantum ad iplam animam obstare potest, quin vtrunque moueri possit subitò, Deo permittente, de loco ad locum à spirituali substantia bona fecundum voluntatem & naturam. quandiu boni & in gratia constituti transferuntur, aut bona secundum naturam, non autem secundum voluntatem, quando mali transferuntur. Si cui placet videre S.Thom. in 1.part. 9.90. per tres ibidem articulos, ant etiam q. de malo, seu etiam in 2 sent. dist. 7. de potestate D. monü super effectus corporales,

Modus autem transferendi talis est: Vnguen Nam vt ex præcedentibus patuit, vn-ferendun guentum ex membris puerorum, præ-præparacipuè interemptorum ab eis ante ba-ta. prilmum conficere habent ad Dæmonis instructionem, sedile aliquod, aut lignum inungere, quo facto, statim in aëra feruntur, & hoc siue de die, siue noct, visibiliter, seu etiam, si id volunt inuisibiliter, secundum quod Dæmen & obstaculum alicuius corporis, alterum corpus occultare potest, vt in prima parte tractatus, de præstigiosa apparitione operum Dæmonum patuit. Verum licet Dæmon per tale vnguentum, vt plurimum huiusmodi practicat, in finem, vt baptismi gratia infantes prinet & faluatione, tamen & absque his pluries efficere visus est vbi per animalia, quæ vtique non animalia vera, led Dæmones sub formis illis existentes, ipsas transuexerunt: aut etiam aliquo fine exteriori adminiculo folummodò Dæmonis virtute visibiliter operante, interdum transferuntur.

Res Gesta de visibili & diurna trãs-Exépsi de uectione: In oppido Baldshut super Valdhuflumen Rhenum, Constantiensis dice-nessca, cesis, malesica quædam oppidanis cum quæ visibiliter esset plurimum odiosa, & ad quasdam translata celebrandas nuptias non fuisset inuita-fuit. ta, cùm tamen benè omnes oppidani illis interessent, ipsa indignata, vindicare se æstimans, Dæmonem aduocat, & suæ tristitiæ causam aperit, vt grandinem excitare vellet, & cunctos de chorea dispergere petit:quo annuente, iplam subleuauit, & per aera ad montem prope oppidum, videntibus certis pastoribus transuexit, & vt postmodum falla fuerat, cùm aqua sibi deesset ad fundendum in foueam, (quem modum, vt patebit, vbi gradines excitant, obseruant, ) ipsa in foueam, quam paruam fecerat, vrinam loco aquæ immifit, & cum digito, more suo, astante Dæmone mouit, & Dæmon subitò illum

Quast I. Cap. III. An malef. localiter & c.

illum humorem furfum eleuans grandinem vehementem in lapidibus super chorizantes tantummodò & oppidanos imm sit. Vude ipsis dispersis, & de causa illius mutud conferentibus, malefica oppidum posteà ingreditur, vnde suspicio magis aggrauatur. At verò, cum pastores ea quæ viderant recitaslent, suspicio vehemens in violentiam creuit. Vnde capta, & fassa, quòd ea de causa, nimirum quia inuitata non fuerat, talia perpetrasset: ob multa etiam alia maleficia ab ea perpetrata, incinerata fuit.

Et quia publica fama de huiusmodi transuectionibus etiam apud vulgares continuè volat, non expedit plura ad hoc probandum de his hic inserere. Tantummodò hæc sufficiant aduersus illos, qui huiulmodi corporales transuectiones aut omnind negant, aut quòd solummodò imaginariè & phantastice fiant, affirmare conantur. Qui vtique in suo errore si relinquerentur, parum effer, imò nec aduertendum, dummodò in fidei contumeliam iplorum error non vergeret. Attento autem, quòd illo errore non contenti, etiam alios inserere & publicare in maleficarum augmentationem . & fidei detrimentum non verentur : dum afferunt quòd omnia maleficia, quæ eis iuste, tanquam instrumentis Dæmonum, verè & realiter imputantur, eis tantummodò imaginariè: & illusoriè, tanquam innoxiis esse imputanda, sicuti & ipsa transuectio phantastica. Vinde & pluries impune in magnam creatoris contumeliam, & grauissimum iam ipforum augmentum remanferunt.

Nec argumenta etiam à principio Transfor adducta eis suffragari possunt. Nam matio in primum cum allegant capitulum Episcopi. 26.9.5. Vbi asseritur, quod tatum phantattice & imaginarie transferantur, quis tam insipiens, qui velit coneludere, quòd non possint etiam cor-

poraliter transferre. Sicut enim ex fine illius capituli, vbi ponitur, quod qui credit posse hominem in melius vel in deterius transmutari, aut in aliam speciem transformari, infideli & pagano deterior sit censendus: quis possit concludere quòd non possint homines in bestias præstigiosa illusione transformari, aut etiam de sanitate in infirmitates tanquam meliori in deterius transmutari. Iam talis, qui sic in cortice verborum canonis laboraret, vtique contra mentem omnium Doctorum Sanctorum, imò & contra Scripturæ Sacræ processium sentiret.

Ex quibus multipliciter oppositum apparet, vt ex supradictis in plerisque locis circa primam partem tractatus deductum est. Oportet ergo ad mucleum verborum attendere, iuxta quod in prima quæstione primæ partis tractatus tactum est hoc circa solutionem secundi erroris inter tres, qui ibi reprobantur: quòd quatuor iniunguntur prædicatoribus populo ad. prædicandum, transferuntur enim & corporaliter, & phantastice. Iuxta quòd ex earum propriis confessionibus patet, non tam illarum quæ incineratæ fuerunt, quàm etiam aliarum, quæ ad fidem & pænitentiam redierunt.

Inter quas & illa in oppido Brifiaco Veroque interrogata à nobis, an ne phantastice modo & & illusorie aut corporaliter possent illusorie transferri:respondit quod vtroque mo- transfedo. Si enim casu aliquo nollent corpo-runtura raliter transferri, scire tamen vellent omnia quæ in concione illa ab earum consodalibus agerentur, tunc talis ab eis seruaretur modus, vt illa in nomine omnium Diabolorum ad latus sinistrum se reponeret ad cubitum: ex tunc quasi. vapor quidam glaucus ex eius ore procederet. Vnde singula quæ ibi agerentur perlucide considerarent, si verò corporaliter transferri vellent, modum supradictum servare necesse esset.

Præterea in casu, quo Canon ille nude absque omni declaratione intelligendus esset, quis tam stolidus, vt propter ea omnia eorum maleficia & nocumenta esse phantastica & imaginaria affirmaret, cum ad lensum omnibus appareat contrarium? Eo præcipuè, quòd plures sint superstitionum species: vtpote quatuordecim: Inter quas maleficarum species, supremum in maleficiis & nocumentis continet gradum: & species Pythonum, ad quam reduci poslunt, qui phantastice vehuntur minimum gradum.

Demum nec exempla ex Legenda Sancti Germani, aut aliorum quorumcumque eis suffragantur. Veique quia possibile erat Dæmonibus, vt seipsos ad latera, viri dormientis, tempore intermedio, quo scrutinium de vxoribus fiebat, applicarent, quasi viris condormirent:quod tamen factum fuisse propter honorem Sancti non asseritur: census tamen ponitur, vt non credatur esse impossibile:oppositum illius quòd in Legenda ponitur.

A simili responderi potest ad quascumque alias obiectiones, quia sicut inueniuntur, quòd quædam tantummodò imaginariè, ita etiam reperiuntur in scriptis Doctorum, plures fuisse corporaliter translatas. Si cui placet, Thomam Brahantinum in libro suo de Apibus inspicere smira inueniet, tam Apiarium de imaginaria, quam etiam corporali hominum transuectione.

### CAPVT IV.

Sequitur de modo, quo se Incubis Damonibus subijeiunt.

C Ed quantum ad modum, quo maleficæ Dæmonibus Incubis se subiiciunt, sex sunt videnda. Aliqua ex parte Dæmonis & corporis ab eo assumpti, ex quo elemento sit illud formatuin Secundò ex parte actus, an semper cum infusione seminis ab altero recepto. Tertiò, ex parte temporis &. loci, an potius vno quam altero tempore se exerceat. Quarto, an visibiliter se agitet ex parte mulieris, & an tantummodo illæ, quæ ex huiusmodi spurcitiis procreantur à Dæmonibus frequententur. Quintò, an illæ quæ ab obstetricibus tempore partus Dæmonibus inferantur. Sextò, an remisfior vel intensior sit in talibus ipsa Exquo Venerea delectatio : & primò su-Incubi per assumpti corporis materia & qua-formetur;

Dicendum quòd aëreum corpus aflumit, & quod aliquo modo est terrestre, in quantum habet terræ proprietatem per condensationem, quod sic declaratur. Nam quia aer in senon est figurabilis, nisi secundum figurationem corporis alterius in quo includitur : vnde etiam minime suis terminis terminatur, sed tantummodo alienis,& vna pars aëris alteri continuatur. Ideò simpliciter, vt sic, non potest corpus aëreum assumere.

Attento autem, quòd aër est maxi- Nitentes mè trasmutabilis & vertibilis in quod- demones cumque: cuins signum est, quod qui- re. dam nitentes corpus à Dæmone assumptum scindere gladio, vel perfodere, id efficere non valuerunt : quia partes aëris diuisi statim continuantur de nouo: Ex quo patet, quòdin se acr benè est competens materia sed quia non potest figurari, nisi aliquid aliud terrestre sibi adiungatur, ideò oportet quòd aër ille sit aliquo modo inspissatus, & ad proprietatem terræ accedens, seruata tamen aëris veritate. Et hanc condensationem facere possunt Dæmones, & animæ separatæ per vapores grossos ex terra eleuatos, & per eorum motum localem eos congregando

### Quast. I.Cap. 111. Quomodo malef. se Incubis, & c.117

gando & figurando, in quibus manent tanquam motores tantum, & non vt infamatores, vitam illi corpori formaliter influentes: quia sic fluit ab ani-Anima est ma in corpus coniunctum. Sunt autem ve nauta in suis sic assumptis & figuratis corporibus, sicut nauta in naui, quem ventus mouit.

Vnde quando quæritur, quale sit corpus? Quantum ad materiam à Dæmone assumptum. Dicendum, quòd de eo aliud est loqui quantum ad principium assumptionis, & aliud quantum ad terminum. Quia quoad principium, sic est aër, quantum ad terminum, est a er inspissatus, ad proprietatem terræ accedens. Hæc autem omnia poslunt Dæmones, Deo permittente, ex natura, cum natura spiritualis sit superior natura corporali. Vnde & necesse habet sibi obedire, quò ad motum localem, non autem quò ad formarum naturalium, tam accidentalium quam & substantialium susceptionem, nisi in aliquibus paruis creaturis: & hoc adminiculo alicuius alterius agentis, vt suprà tactum est. Per motum autem localem, nulla forma ponitur in remota: vnde sic ad nutum mouere possunt De corpo cum aliis circumstantiis.

Ex quibus tamen si quis incidentaliassumptis ter quæret, quid sentiendum vbi angelus bonus, vel malus aliqua opera vitæ exerceret per corpora vera naturalia & non aërea, sicut in asina Balaam, per quam Angelus loquebatur, & vbi Dæmones in obleffis corporibus agitantur. Dicendum, quòd illa corpora non dicuntur esse assumpta, licet tamen occupata. Inspiciantur dicta Doctoris in 2. distinctio. 8. An Angeli corpora assumant. Sed maneamus in proposito.

Dæmones in assumptis corporibus, cum Maleficis loquuntur, vident, audiunt, comedunt & generant, quomodo hæc funt intelligenda: & hæc est fecunda pars huius primæ difficultatis. Ad voca Dicendum ad primum, qu'od ad ve- quirâtur.

ram locutionem tria requiruntur, scilicet pulmo cum retractione aeris, qua non folum propter vocem, sed propter refrigerium est cordis, vnde & muti habent attractionem necessa-

'Secundò requiritur, quòd formetur ex percussione corporis in aère, cum quis ligno percutir in aëre vel campana lonum facit magnum vel paruum: quia materia in se sonorabilis, cum percutitur cum sonabili instrumento, redditur sonus secundum quantitaté corporis & recipitur in aëre, & multiplicatur vique ad aures audientis, qui si est remote post spatium, vt videtur præuenire habet.

Tertiò requiritur vox : & dici potest, quòd sonus in corporibus inanimatis, dicitur vox in animatis corporibus: & ibi est lingua, quæ aërem respiratum & iterum emissum percutit in instrumento & vale fulo à Deo & viuo naturaliter, quod non est campana: Ideo quia ibi sonus, hic vox dicitur. Et hoc tertium potest exemplificari per secundum, vt patet, & hæc ided polui, vt prædicatores habeant modum tradendi populo.

Quartò requiritur, vt ille qui vocem format, conceptum mentis vult alteri per vocem exprimere, vt iple intelligat, ideò illam vocem organizat, id est, distinguit successiuè in ore per linguam dentes percutiendo, & per labia claudendo & aperiendo. percussum aërem in ore ad aërem extrinlecum emittendo, vt sic multiplicando successiuè vique ad aures audientis, qui tunc intelligit conceptum mentis.

Ad propositum. Dæmones carent Quomopulmone & lingua, quam tamen arti-mones loficatam oftendere possunt, iuxta cor-qui posporis conditionem; sicut & dentes & line

gelorum

labia: vndemon verè & propriè loqui possant. Sed quia intelligunt, & intellectum mentis vbi exprimere volunt, tuc non per voces, sed per sonos, qui habent quandam similitudinem vocum, aërem non respiratum, & attractum, vt in hominibus, sed inclusum in corpore assumpto percutiunt, & ad aerem extrinsecum articulatim emittunt vsque adoures audientis. Et quòd absque a ere attracto & non respirato possit sieri vocis similitudo, patet per cætera animalianon respirantia, quæ dicuntur vocare, & certa alia instrumenta, vt dicit Philos.in 2 de Anima. Halec enim dum capitur, extra aquam subitò vocem. emittit, & moritur.

Pollunt hæc applicari ad ea quæ sequuntur vique ad vim generativam, ex-Demones clusiue tamen ad bonos Angelos: Si in obsessis quis velit viterius speculari de locutiolaquatur. ne Dæmonum in obsessis corporibus: Thi enim vtuntur corporalibus instrumentis veri corporis obsessi : quia illis illabuntur sic intelligendo infra terminos corporalis quantitatis, & non infra terminos effentiæ, neque corporis, neque animæ. Da differentiam inter substantiam, & quantitatem, seu accidens : fed de his nihil ad propositum. Si cui autem placet, inspiciat Sanctum

Thom.in 2. sentent. dist. 8. art. 5.

Quomodo Consequenter autem qualiter vident Angeli & audiunt:dicendum:quòd quia duplex wideante est visio, Spiritualis & Corporalis. Et prima in infinitum excedit alteram, tum quia penetrat, tum quia per distantiam non impeditur, iuxta luminis facultatem Angelora quod fibi desernit. Ideò dicendum, quod oculi funt nullo modo videt Angelus, sine bonus, fine malus per oculos corporis affumpti,nec aliquid corporale sibi deferuit, ficut tamen in locutione deseruit sibi aër,82:percussio aëris ad sonum procurandum, & viterius ad multiplicandum vique ad aures au lientis: Vnde oculi corum funt oculi depicti. Libenter auté

Sub his similitudinibus hominibus se offerunt, vt eis eoru proprietates, quas naturaliter habent, & loqui, spiritualiter per huiusmodi opera manifestent.

Ideò enim & Patribus sancti Angeli sæpè apparuerunt ex Dei ordinatione & eius, permissione Malis hominibus sele manifestant, vt homines corum proprietates cognoscentes, illis se associent, hic in culpis & alibi in pænis.

Vnde Dionysius Calestis Hierarchia Cur And in fine dicit: Ex omnibus partibus hu- geli immani corporis docet Angelus suas pro-reant. prietates coliderare: concludendo, quòd corporalis visio, cum sit operatio corporis viuentis per organum corporale, quibus Dæmones in se carent, ideò in assumptis corporibus, sicut similitudines membrorum habent, ita & similitud nes operationum.

Et similiter dicere possumus de eius Auditus auditu, qui multum nobilior corporali, Angelon eò quòd conceptum mentis & animæ locutionem subtiliùs cognoscere potest quàm homo, audiendo conceptum mentis per verba corporalia expressum. Vide Sanctum Thomam in 2. sentent. distinct.8. Si enim in vultu hominis legitur secreta eius voluntas, & ex motu cordis & qualitate pulsus, à Medicis. passiones animæ cognoscuntur, à fortiori per Dæmones.

Sed quoad comestionem dicamus, Comestion quod completa ratio comestionis qua-Angelora tuor habet. Dinisionem cibi in ore, & qualit. traiectione in corpus, virtute corporis potentis digerere: & quartum, conuertere necessarium nutrimentum, & superfluum eiicere. Angeli, quicunque: prima duo in assumptis corporibus comedendo faciunt, tertium & quartum, non possunt, sed loco virtutis dige-stiuæ & eiectiuæ, adest eis virtus alia, quæ cibis dissoluitur subitò inpræiacentem materiam. In Christo, Chistis etiam fuit vera comestio in omni-quomodo: bus, quia habuit virtutem nutritiuam rit.

## Quaft.I.Cap. IV. Quomodo malef. actum, &c. 119

& conuerfinam, non autem conuertendo in fuum corpus quia illæ virtutes fuerunt glorificatæ, sicut & corpus: vnde etiam resoluebatur cibus in corpore subitò, sicut qui aquam in ignem projeceret.

Quomodo, malefica actus carnales cum Incubis Damonibus exercent, & qualiter ex his multiplicantur.

C Ed quoad actus carnales de quibus principaliter intenditur, quos etiam cum maleficis tanquam Incubi, in affumptis corporibus exercent, nulla subest difficultas ex præmissis, nisi fortalis, quis dubitaret, An præsentes maleficæ huiulmodi spurcitiis intenderent: & an originem maleficæ ex his

spurcitiis sumplerunt.

Ad has duas dubitationes respondendo: dicamus ad primam quidquid de præcedentibus Maleficis ante annos incarnationis Dominicæ mille & quadringentos, Vel circa iter actum sit. An videlicet his spurcitijs inseruiebat sicut ab illo tépore modernæ maleficæ hoc ignoratur eo quòd nusquam hoc quòd experientia iam edocuit, historia disseruit, maleficos enim semper fuisse, & ex eoru prauis operibus plurima nocumeta hominibus iumentis, & terræ frugibus euenisse, sicut & Incubos & Succubos Dæmones, nemo qui historias peragrat dubitate potest, cum traditiones Canonű & Sacrorű Doctorű plurima à multis centenis annoru de ipsis in posterű reliquerunt & tradiderunt. Licet in hoc sit differentia, quòd Incubi Dæmones in retroactis temporibus infesti fuerunt mulierculis contraipiarum voluntatem, provt Nider in suo Formicario, & in libro de vniuersali bono, nus de A- sitte de Apibus Thomas Brabantinus plutima recitat.

> Huic autem politioni, qui asseritur, præsentes maleficas huiulmodi spurcitiis Diabolicis esse infectas, non nostra

sententia intantum adhæret, quantum iplarum maleficarum experta testimonia, quæ cuncta illa reddiderunt credibilia non iam, vt hactenus, muitis animis, sed sponte pro voluntate fœtidissima miserabili seruituti fe sub je etes. Quotquot enim à nobis seculari brachio ad puniendum relictæ fuerunt in variis Diœcesibus, præcipuè in Co- 48 Maio stantiensi, & in opp do Rauenspurg. ncz commultis annis his inhæserunt spurcitiis buste, certis sub vigesimo, aliis sub duodecimo, aut sub trigesimo anno, & séper cu fidei abnegatione, in toto vel in parte: testes sunt ibidem omnes incolæ. Dem- In confirptis enim secrete pœnitentibus, & ad matione fidem reuersis, non minus quam qua- concubut draginta & octo in quinque annis igni malefica traditæ fuerunt:nec tamen illis accom- monibus. modata rides, quantum sponte reuersis ad pœnitentiam, credulitas adhibita fuit: omnibus in hoc concordantibus, quòd huiulmodi spurcitiis in augmentum huius persidiæ habent insistere, De quibus etiam sigillatim in secunda parte operis, vbi eorum particularia opera describentur, tractabitur, obmittendo ea,quæ & socius noster, Inquisitor Cumanus in Comitatu Burbie peregit, qui & in spatio vnus anni, qui fuit Millesimus quadringentesimus octuagesimus quintus, quadraginta & vnam 41. Malemaleficam comburi fecit : Et omnibus fice compublice asserentibus, vt dictum est,illis spurcitiis Diabolicis inhæsisse. Constant ergo omnia, aut visus vel auditus propria experientia, aut fide dignorum relatibus.

Quoad lecundum, vbi difficultatur, fici ex an ipsi malefici ex his spurcitiis origine Incubis sumpserut. Dicamus secundum Augu- bis sint. stinum, hoc vtique verum esse, omnes Superstitiosas artes ex pestifera societate hominum & Dæmonum originé tumplisse. Sie enim dicit libro 1. de doet. Christ. & habetur 26.9.2.illud quod est.Omnes artes huiusmodi, vel nugato-

pibus,

Vetus fa

milia maleficaru.

riæ vel noxiæ superstitionis, ex quadam pestifera societate hominum & Dæmonum, quasi pacta infidelis & dolosæ amicitiæ constituta, penitus funt repudianda. Ilio attento, manifestum est, quòd sicut diuersæ sunt species superstitionis, seu magicæ artis, ita & diuerlæ sunt eorum societates:& sicut species maleficorum inter quatuordecim illius artis species pessima existit, quia non per pactum tacitum, sed expressum, vltra hoc, quòd cultum latriæ per fidei abnegationem ipsis Dæmonibus habent exhibere: Ideò & pessimam cum ipsis conuersando retinent societatem: iuxta mulierum, quæ semper vanis delectantur, conditiones. Attento in uper iuxta Doct. S. Thom. in 2. sentent. dist. 4. art. 4. in solutione vnius argumenti, vbi quærit.

Geniti ex

An gentiti ex huiulmodi Dæmoni-Damoni- bus modis peractis, sint maioris virtupotentes, tis quam alij homines? Respondet hoc verum esse, non solum ex textu scripturæ, Gen. 6. Isti sunt potentes à seculo, &c. Sed etiam ea ratione, quòd Dæmones possunt scire virtutem seminis decisi. Primò, ex dispositione eius à quo decifum est. Secundò mulierem proportionatam ad seminis, illius susceptionem.

Multipli-. catio ex Incul o. natorum.

Tertiò, constellationem inuantem ad effectum corporalem. Et quartum addere possumus, etiam ex suis verbis, scilicet ipsius geniti complexionem optimam, ad effectus illi proportionatos. Ex quibus omnibus sic concurrentibus concluditur, quòd tales sic geniti, funt forres & magni corpore.

Ideò ad propositum, cum quæritur: An malefici ex his spurcitiis originem sumplerint, dicamus. Originem sumpserunt vrique ex pestifera mutua societate, vt ex primo notabili patuit. Multiplicationem verò non lumplisse ex illis spurcitiis, nemo negare potest ex fecundo notabili a cum non dele-

chationis, sed corruptionis causa illius Dæmones intendunt. Erit ergò talis ordo, quod Succubus Dæmon si ab. homine scelerato semen decidat, qui est proprius illi homini deputatus, & noluerit se Incubum facete ad malesicam, tradit illud semen Dæmon mulieri seu maleficæ deputar: & ille sub certa constellatione sibi deserviente. vt talis genitus, vel genita fortis viribus ad peragenda maleficia perfiftat, fe Incubum maleficæ faciet.

Nec obstat quòd illi, de quibus textus loquitur, non fuerunt malefici, sed tantummodo gigates, & viri & famolii & potentes, quia vt superius dictum est, maleficia non fuerunt perpetrata tempore legis naturæ, & hoc propter recentem memoriam creationis mundi: Vnde Idololatria locum habere non potuit;iam autem malitia hominum excrescente, Diabolus maiorem ad seminandum hoc genus perfidiæ reperit opportunitatem. Sed neque illi termini in bonum virtutis intelligi possunt, runt mavbi illi asseruntur, fuisse viri famosi escandicebantur.

An semper cum decisione seminis Incubus: Damon maleficam aggreditur.

D illud etiam vbi quæritur. An: semper cum infusione seminis, &c. Respondetur cum mille nocendi habeat modos & artes , vtpotè quia: principio ruinæ suæ conatur Ecclesiævnitatem rescindere, & humanum genus omnibus modis euertere. 16. q. secunda. Ideò de istis regula infallibilis: non potest dari, sed probabilis distinctio: videlicet, quòd aut malefica annosa est. & sterilis, aut non. Si sictunc vique absque seminis decisione, cum ad nihilum valeret, & Dæmon in suis operibus etiam quantum potest superfluitatem subterfugit, sient & natura: maleficam aggreditur. Vel etiam fi ste-

### Quast. I. An semper cum decisione semi, & c. 121

rilis non sit, tamen delectationis cansa, ex parte male fice c nlandæ :plam aggreditur. Si verò ad impragnationem ditpofita, tunc si commode temen à viro decifum habere potest, cum illo iplam aggredi ob infectionem prolis non differt.

men emil fum & fc men deci fum.

fætum in

vtero inficiunt.

Verum si quis quareret: An semen emissum per nocturnam poliutionem, ita colligere possit, sicut decisum per actum carnalem. Ad hoc probabilis potest dari ratio, quòd non: licet aliis videri potest oppositum. Nam attento quod Des ones, vt præmitlum eft, vistutem feminis generatinam attendunt, & talis vis in semine per actum carnalem amplius effunditur & confernatur scinditur femen per pollutionem nocturnam, emissam tantummodo ex superfluo humore & non cum tanta vi generatiua descinditur. Ideò cum eo se minus exercere ad generationem prolis creditur, n'fi fort essis vim illam adesse semini intelligeret.

Sed & hoc omninò negare non poslumus, quòd malefica maritata, & per maritum imprægnata, etiam per commixtionem alterius seminis Incubis Damon coceptum inficere potest.

An potius vno tempore quam altero Incubus se exerceat & similiter de locu.

Dillnd, an obseruet tempora & loca. Dicendum quòd vltra obfernantiam temporum, quoad constellationes quas observat, quando ad prolis infectionem operatur. Observat etia certa tempora, quando non infectionis, sed venereæ voluptatis cansa, ex parte maleficæ exercendæ agitatur: & funt lacratiora totius anni tempora: vt natalis Christi, Paschatis, & Pentecostes solenitatibus & aliis festiuis diebus.

Et hoc faciunt triplici ex causa. Primò, vt lic malefici non solum perfidi per apoltafiam a fide, verum eriam Sa-Mall. Malef. Tom. I.

crilegi vitium incurrant, in quibus ip- Cur Satan fi Damones vt iple creator amplius of- cenda fua fendatur, & gravius in propriis ani- mateficia malibus maleficæ condemnentur.

Secunda caula, quòd cum Dens sic eligat. granius offenditur, eis maiotem potestatem sæu édi in homines & puniendi illos, fiue in rebus, fiue in corporibus, etiam innoxios relinquat. Quòd enim dicitur: Filius non portabit iniquitatem patris, &c. intelligitur quoad zternam punitionem, temporali autem sæpissin è innoxij prepter aliorum facinora afflictione puninntur. Vide & alibi Deus clamat : Ege Deus fortis & zelotes, visitans peccata parentum in Quomodo tertiam & quartam generationem. Ta-terinquilis punitio patuit in filijs Sodomita- ratem parum iubmersis, propter parentum sce-uris.

Tertia caula, vt maiori opportunitate plures ruere faciant, præfertim iuuenculas, quæ festinis diebus otro dies ad o-& curiofitatibus dum amplius infift ut, tiosa cued facilius à maleficis vetulis seducan-nositatem tur: prout in terra natiuitatis vnius ex his Inquisitoribus (cum duo simus hoc opus colligentes) contigit.

Nam innencula quædam & virgo denota sollicitata festina die ab vna vetula, vt secum per gradus ad cameram ascenderet, eò quod certi innenes pulcherrimi ibidem essent inclusi & dum illa annueret, ascendentibus simul. vetula præcedente, iniunxit iuuenculæ, ne se signo crucis n'uniret. Et licet illa annuisset, occulte tamen signo illo se muninit: qua ex re cotigit, vt dum ascendissent & virgo neminem conspexisset, ed quod Damones ib dem existentes suam pra sentiam in assumptis corporibus illi virgini nequibant ostendere. Vernia maledicendo virgini dixit: Vadas in nonene omnium diabolorum, cur te fignasti? Hæc ex confessione pura illius virginis collegi.

Potest & addi quarta causa, vt sic facilius homines seducant qui du sic confiderant, quòd talia à Deo sacratioribus temporibus fieri permittuntur, non æstiment illa tam grauia esse, sicut si illis temporibus nequirent facere.

exercitij

De loco verò, an plus in locis certis se exerceant, dicendum, quòd ex verbis factisque maleficarum constat, quòd spurcitias illas omninò in locis sacris exercere non possunt. Qua in re perpenditur efficacia Angelicæ custodiæ, ob reuerentiam illius loci. Et quod amplius est, asserunt, se nunquam habere pacem, nisi tempore diuinorum, cùm præsentes fuerint in Ecclesia: & ideò citius & tardius ingrediuntur & egre-Malefica diuntur. Licet alia pessima certa cæreegrediun- monialia habent ad instructionem Dætur tem-monum observare, scilicet tempore eleuationis in terram spuere, seu cogitationes nefandissimas per verba, aut fine verbis proponere: vt vtinam esses in tali, vel tali loco, provt iam in lecunda parte tangetur.

> An visibiliter, sicut ex parte malesica, ita etiam quoad circumstantes se mutuò agitant Incubi & Succubi.

> D illud, an visibiliter vel inuisibiliter huiulmodi spurcitias agant mutuò, dicendum quantum experientià nos edocuit, quòd licet semper visibiliter ex parte maleficæ Dæmon Incubus operetur, ita quòd non est necessarium inuisibiliter propter sæderatum pactum expressum ei appropinquare. Tametsi quoad circunstantes, ixpius iplæ maleficæ supinæ iacentes in agris, seu syluis visæ sunt, & denudatæ supra vmbilicum, & iuxta dilpositionem illius spurcitiæ coaptatis membris, tibiis & cruribus se agitantes. Dæmonibus Incubis, inuisibiliter ibidem quoad circumfrantes cooperantibus : licet in fine actus, vapor nigerimus in loa

gitudine hominis sursum à malefica in aëre eleuabitur, sed hoc ratissimè. Et qua de causa nouit ille artifex, vt iuuencularum circunstantium, vel aliorum hominum mentes valeat aut allicere, aut immutare. De quibus gestis & qualiter in plerisque locis, tam in oppido Rauenspurg. qu'am etiam in dominio Nobilium de Rappolstein, & certis aliis terris talia sunt peracta in secunda parte patebit.

Sed & hoc contigisse certum est, visibile quod maritis vilibiliter interdum cer-Incubi, nentibus Incubos Dæmones, quos tamen non Dæmones, sed viros putabant, cum eorum vxoribus talia peragere dum arma arriperent, & transfodere volebant, subitò, Dæmon disparuit, se inuisibilem faciendo: Vnde & mulieribus manus & brachia obiicientibus, licet interdum læsi fuissent, ipsos tamen viros obiurgantes, anne oculos haberent, aut si à Dæmonibus obsessi forent, deridebant.

Quod non solum Damones Incubi mu'ieresex eorum spurcitiis procreatas, aut eis obstetricibus oblatas infestant, sed quascunque, indifferenter cum maiori vel minori venerea delectatione.

Inaliter verò concludendo, dici po-I test ipsos Dæmones Incubos, non tantum mulieribus ex eorum spurcîtiis progenitis, aut eis ab obstetricibus oblans fore infestos, sed toto conatu in quascunque sanctiores virgines illius terræ, aut oppidi, per iplas maleficas feductrices aut copulatrices anhelare. Hoc enim experientia, rerum magistra, edocuit : vbi in oppido Rauensburg. certæ combustæ ante finalem sententiam huie simile asseruerunt, quòd eis ex conu ab earum magistris iniunctum fuisset, Damonis omni conatu debere in subuersionem quam viti fanctarum virginum & viduarum la- fit voluborare.

pras-

Et

Et de venerea delectatione, an maior sit vel minor cum Incubis Dæmonibus in corpore assumptis, quam cæteris paribus cum viris in corpore vero: dicendum videtur, quod licet naturalis ordo hoc minus excuset quin maior sit, vbi simile suo simili alludit, tamen ille artifex vbi debita activa debitis passimis, licet non in natura, tamen sub qualitatibus in calore vel temperamento aliquo coniugis vtique non minorem excitare videtur concupiscentiam, sed de his in sequentibus latius quoad conditionem sexus seeminei declarabitur.

### CAPVT V.

De modo generali, quo per Sacramenta Ecclesia sua malesicia Malesica exercent. Et de modo quo vim generatiuam impedire solent, seu etiam alios desetru super quascunque creaturas demptis corporibus cœlestibus.

Vnc autem, qualiter alias creaturas in vtroque sexu & terræ fruges inficiant, plures funt super modos agendi aduertenda. Et primò qualiter homines, deinde qualiter bestias. Tertiò, qualiter terræ fruges. Ex parte hominis, primò qualiter vim generatinam, seu etiam actum Venereum, ne mulier concipere, aut vir actum exercere valeat, maleficiis impediunt. Secundo, qualiter actus ille impeditur respectu vnius mulieris interdum & non alterius. Tertiò, qualiter membra virilia auferutur, quali omninò sint à corporibus euulsa. Quartò, quomodo, si aliquid præmissorum contingeret potentia Dæmonis inferente per se: non per Maleficam posset dilcerni. Quintò, quomodo maleficæ, homines vtriusque sexusin bestias præstigiola arte transmutant. Sextò, quo-

modo obstetrices Malesicæ conceptus in vtero matris diuersis modis interimunt, & vbi hoc non faciunt, Dæmonibus infantes offerunt. Et ne hæc quasi incredibilia putarentur, ideò in prima parte operis per quæstiones & argumentorum solutiones sunt decisa, ad quas, si opus sit, dubius lector pro inuestiganda veritate recurrere potest.

Ad præsens tantummodò acta & gesta per nos reperta sue etiam ab aliis conscripta in detestationem tanti criminis sunt deducenda ad priores quæstiones, si fortassis alicui dissiciles ad intelligendum forent. Ex his quæ in hac secunda parte traduntur sidem capiat, & ab errore resiliat, quo nullam malesicam esse, aut nullum malesicum posse sieri in mundo æstimauit.

Vnde primò notandum, quod cùm sex modis lædere possunt absque modis, quibus alias creaturas lædunt. Et vnus sit, quo amorem malum ingerunt viro alicui ad mulierem, vel mulieri ad virum. Alius est, quo odium vel inuidiam, in aliquo seminare procurant. Tertius in his, qui maleficiati dicuntur ne vi generativa vti valeant ad fœminam: vel viceuersa fœmellæ ad virum: vel etiam aliis modis aborsum procurando, vt suprà tactum est. Quartus, cum in membro aliquo hominemægrotare faciunt.Quintus,cum vita priuant. Sextus, cum vsum rationis auferunt.

Et fateri cum hoc oportet, quòd in omni genere rerum demptis corporibus cœlesibus, veros desectus & veras infirmitates ex virtute naturali inferre possunt, & hoc ex potenti virtute naturali & spirituali, qua corporali quacunque eminent virtute. Nam etiam infirmitas cum altera concordat, seu etiam desectus naturalis, vbi infirmitas desit: ideò diuersis modis vtique ad diuersas infirmitates &

Q 2

defectus

defectus procedunt. De quibus aliqua, quantum necessitas postulat, in medium producamus.

Cue cor-

Prius tamen, ne animus lectoris mapora co neatsuspensus, cur supra corpora coemutatino lestia aliquam immutationem facere possunt, mon possint, dicemus triplicem esse causam. Frima, quia super eas, etiam quoad locum pœnalem, existmit: qui locus est aër caliginosus: & hoc propter ipsorum officium eis deputatus. Vide suprà in prima parte trastatus, in quastio. 2. vbi dicitur de incubis & succubis Dæmonibus.

Secunda causa, quia corpora cœlestia mouentur à bonis Angelis. Vide in plerisque locis de motoribus orbium, præcipuè S. Thomam in prima parte, q.99. In quo concordant Philosophi

cum Theologis.

Miracumutat o-

nes.

Tertia causa, propter vniuersale regimen & commune bonum Vniuerfi, cui detraheretur in generali fi malis permitterem (piritibus in illa corpora cœlestia aliquas immutationes causare. Vnde & illæ immutationes miraculosè factæ in veteri aut in nouo Testamento, à Deo per eorum motores seu Angelos bonos factæ funt, vt in statione Solis sub Josuë, retrogradatione sub Ezechia, obscuratione innaturali in Abusus passione Christi. In omnibus autem ex sacrame-torum ad post elementis & elementatis sua malemaleficia. ficia Deo permittente, & per se absque maleficis & cum maleficis exercere possunt, & de facto exercere non cef-

fant, vt patebit.

Secundò notandum, quod in omnibus modis maleficiandi, vt plurimum semper maleficas informant, vt instrumenta luæ maleficiæ per Sacramenta, feu sacramentalia Ecclesia vel per quacunque divina seu Deo consecrata efficiant: vt quando imaginem ceream sub palla altaris ad tempus ponunt, vel per Chr sma sacrum filium trahunt, vel ex quibu cunque rebus confecratis &

hoc quidem triplici ratione.

Sieut etiam quòd fanctioribus anni temporibus, & præcipuè circa aduentum Domini, & festa natalia sua maleficia exercere solent. Primò, et non so- Abusus lum homines per talia perfidi fiant, sed feliorum etiam facrilegi, dinina quantum in eis ad maleest contaminando, & vt sic plus Deum ficia. creatorem suum offendant, intimius, animas proprias condemnent, & plures in peccata ruere faciant.

Secundo, vt Deus sic grauiter per homines offensus, Dæmoni maiorem potestatem in homines sæniendi relinquat. Sic etiam Gregorius dicit, quòd malis interdum iuxta eorum desideria & petitiones concedit iratus, quæ aliis denegat propitius. Tertio, vt sic sub specie boni apparentis plures simplices facilius decipiat quando peractis diuinis rebus putant aliquid numinis à Deo obtinuisse, vbi solum peccata maiora

funt commissa.

Potest & addi quarta ratio super sacratiora tempora & principium anni. Nam quia festa plus franguntur peccatis mortalibus quam mœchanicis operibus, iuxta August. in lib.de decem chordus. Superstitio au é & malesicia de maximis seruilibus operibus Dæmonis est contra diuinam reuerentiam. Ideò. vt dictum est, homines profundius cadere facit, & creator amplius offenditur.

Et super principium anni dicere possumus, iuxta Isido.lib. 8. Etym c. 2. quòd ficut Ianus, à quo Ianuarius mensis dictus est, qui & in die Circucisionis incipit, Idolum fuit diversis faciebus con- Ethoice fictum, vna tanquam effet finis anni ezremopræcedentis, & alia tanquam esse prin- no anno. cipium futuri, & imminentis anni effet protector, & fortunatus auctor, in eius reuerentiam, sed potitis Dæmonis, in Idolo faciebant pagani varias commotiones luxuriofas, & strenuas, & iocula sibi mutuo tradiderunt, choreas varias

duxerunt

### Quest. 1. Cap. iV. Malef. Ecclesia sacris abutuntur. 125

duxerunt, mensas præparauerunt: de quibus mentio fit per B. August. in multis locio, & ferè per totum locis re-

citantur. 26.q.variis.

Vnde Ba chanalia Chrutianerum.

Et sieut iam mali Christiani has corruptelas imitantur, licet, quòd ad lasciuiam fint translata ab eis ad tempora carnispriuij quando cum laruis, & ludis & aliis superstitionibus discurrent, ita & nunc maleficæ his perluafionibus à Dæmonibus, in ipforum complacentia circa principium anni, quoad diuinum officium & cultum, vt festum Andreæ, & festa natalia Christi existunt, sua maleficia exercent.

@nomodo per facramentalia

bufone

incluso

infans

ciulauit.

Et quidem iam in speciali qualiter per lacramenta primò. Demum qualiter maleficia per facramentalia talia exercent aliqua nouiter facta, & à nobis per inquisitio-

nem reperta referamus.

Oppidum, quod nominare non expedit, quia ordo charitatis & rationis imperat & suadet : vbi Malefica corpus Dominicum sumpsit, & declinans subitò, vt detestabilis modus est mulierum, peplum ori adhibuit, & in panni-De Domi- culum Dominicum corpus extrahendo inuoluit,& in ollam, in qua bufo erat, ollam cu sic à diabolo informata, proiecit, & sub terra in stabulum prope horreum domus sux occultauit cum aliis plurimis rebus adjunctis, ex quibus sua malesicia exercere habnisset. Sed assistente dinina pietate, tantum facinus detectum ad lucem peruenit. Nam sequenti die, mercenario quodam, causa sui laboris, propter stabulum iter faciente, vocem quasi cuiusdam infantis eiulantis audiuit & quando propius accessit, vique dum ad pauimentum sub quo olla abscondita erat, perueniffet, tanto clarius audiuit, & æstimans infantem aliquem à muliere subtumulatum, scultetum, seu præsidentem accessit, & rem gestam, sua æstimatione à parricida perpetratam narrauit, qui citò missis seruitoribus ita esse vt ille narranezat, repertum

est. Exhumate autem puerum nolebant, sed potius vt custodes à remotis positis, si qua mulier accederer, sano vsi consilio attendere haberent. Nec enim Dominicum corpus ibi absconditum esse nouerant:vnde & contigit, vt ea. dem Malefica locum accederet, & fub pallio aliis occultè cernentibus ollam abscondit. Vnde capta & quæstionibus exposita facinus detexit, asserens Dominicum corpus cum bufone fuiffe in olla absconditum, vt ex his pulueribus fua ad libitum nocumenta hominibus seu aliis creaturis inferre posset.

Insuper aduertendum, quòd hanc observant Maleficæ communicantes consuetudinem, vt, si absque nota efficere valeant, Dominicum corpus sub Malesica lingua: & non supra recipiant, rario- corpus nibus his, vti æstimari potest, vt abne- fub lingua gationis fidei remedium nunquam per-occultat. cipere velint: nec per confessionem, nec per Sacramenti Eucharistiæ perceptionem. Secundo, vt eò facilius ex ore Dominicum corpus accipiatur, pro earum, vt dictum est, vsibus applican-

dum, in maiorem Creatoris offensam. Quare & omnium Ecclesiæ rectori- cum exbus & populum communicantibus tensa line femper iniungitur summam adhibere gua Cordiligentiam, vt plurimum aperto ore, hi sumene & lingua benè extensa, cum amotione dum, pepli, mulieres communicent. Et quantò maior adhibetur diligentia, tantò plures maleficæ per hunc modum notantur.

De aliis rebus sacramentalibus innumeras exercent superstitiones. Interdum imagines cereas, quandoque res aromaticas sub palla altari, vt supra ta-Aum est, ponentes, sub limine domus occultant, vt per transitum ille, pro quo positum est, maleficiatur. Innumera possent deduci, sed hæc minima per maiora maleficia approbantur.

CAPVT

### CAPVT VI.

De modo, quo vim generatiuam impedire solent.

E modo autem, quo vim generatiuam impedire solent, tam in hominibus quam iumentis, etiam in vtroque sexu potest lector ex his quæ suprà tacta sunt scire in quæstione. An Dæmones per ipsas maleficas mentes amorem vel odium immutare valeant. Vbi post solutiones argumentorum specialiter fit declaratio de modo quo vim generatiuam impedire valeant, Deo permittente.

Duplex & extrinfecum

mentum.

Vbi tamen notandum, quod tale imintrinsecu pedimentu ab intrinseco & extrinseco practicatur, intrinsecè autem fit ab eis dupliciter: Primò, vbi rigorem membri pro fructificatione accommoda dire-Ctè reprimunt. Nec hoc videtur impossibile, cum & motum alias naturalem in aliquo membro impedire posfunt. Secundo, vbi missionem spirituum ad membra, in quibus est virtus motiua, prohibent, quasi intercludendo vias seminis, ne ad vasa generationis descendat, vel ne excidatur, vel emittatur.

Extrinsecè procurant interdum per imagines, vel ex herbarum comestionibus: interdum per alias res exteriores, puta ex gallorum testiculis. Non tamen credendum est, quòd virtute illarum rerum vir impotens reddatur, Cur Ve sed occulta virtute Dæmonum, illu-

nereus a dentium huiusmodi Malesicas, per hulius male iulmodi vim generatinam:ne videlicet ficatur.
Cur fer- vir coire, aut mulier concipere valeat, pentibus maleficare poslunt.

Et huius ratio est, quod plus permittit Deus super hunc actum, per quem primum peccatum diffunditur, quam super alios actus humanos. Sic

& super serpentes, qui magis incantationibus deseruiunt, quam alia animalia. Vnde & pluries à nobis, & ab aliis inquisitoribus repertum est, quòd per serpentes aut per huiusmodi impedimenta intulerunt.

Nam quidam captus Maleficus falsus fuerat, quòd multis annis sterilitatem tam in hominibus quam iumentis quandam domum inhabitantibus per maleficium intulisset. Nider inluper vbi supra refert, quendam maleficum nomine Stadlin, in diœcesi Lausanensi captum, qui & fassus fuerat, quòd in certa domo vbi vir & vxor fimul permanebant, per sua maleficia successiuè, in vtero vxoris vir septem infantes occidit, ita vt semper abortum fecerit fæmina annis multis. Simile fecerat in eadem domo omnibus pecoribus & iumentis fœtosis, quorum nullum viuum partum edidit in eisdem annis. Et cùm maleficus quæstionaretur, qualiter talia procurasset, aut quomodo reus esse posset, facinus aperuit, dicens. Subter limen ostij domus serpentem posui, qui si amouebitur, foecunditas inhabitantibus restituetur, & sicut prædixit, ita euenit. Nam licet serpens non fuisset inuentus, quia in puluerem redactus, terram tamen omninò alportabat, & eodemanno vxori & omnibus iumentis fœcunditas restituta fuit.

Aliud denique factum in Ruchofen tio aborpaucis & vix quatuor annis elapsis us. contigit. Famosissima quædam malefica erat, vtpotè quæ solo tactu, & omni hora maleficiare & abortum procurare sciebat. In quo dum vxor cuiuldam potentis impregnata esset & ob sui custodiam quandam obstetricem ad se recepisset, monitaque ab eadem obstetrice fuisset, ne castrum exiret & quod præcipuè à colloquio & conuerlatione illius maleficæ dictæ sibi caueret. Post aliquas septimanas imme-

### Quest. 1. Cap. VII. Quomodo membra viril. & c. 127

mor illius monitionis, castrum exiens, qualdam mulieres congregatas in quodam conuiuio visitandi gratia accessit, vbi cùm paululum resedisset, malefica superuenit, & ipsam dominam quasi salutationis gratia super ventrem ambabus manibus tetigit, & subitò puerum se dolorosè mouentem persensit. Vnde territa, vbi ad propria rediit, & rem gestam obstetrici narrasset. Heu, inquiens, iam puerum perdidiftis, exclamauit: & ve prædixit in partu contigit. Nam nec abortum integrum, sed paulatim frusta iam capitis, iámque pedum & manuum peperit. Magna vtique ex diuina permissione castigatio in pernam eius videlicet mariti, qui tales maleficas punire, & iniurias creatoris vleisci de-

Fuit & in oppido Mersburg Constantiensis diœcesis quidam iuuenis in tantum maleficiatus quòd nullum actū carnalem cum aliqua dempta yna, exercere poterat. Multis etiam audientibus retulit, qu'd sæpissime dum eam declinare, & alias terras inhabitare, & fugam capere volebat:adhuc interdum nocturno tempore assurgere, & festine cursu velocissimo, iam per terram:iam per aërem quasi volando redire volebat.

### CAPVT VII.

De modo quo membra virilia auferre Solent.

C Ed & hoc, quod membra virilia Dauferre solent, non quidem in rerum veritate corpora humana illis spoliando, sed præstigiosa arte occultando, vt suprà in questione de super tasta declaratum est, aliqua gesta in mediu " producamus.

In oppido namque Rauenspurg iu-

uenis quidam iuuenculæ adhæsit, qua relinquere volens, membrum virile perdidit, præstigiosa vtique arte: vt nihil videre aut tangere præter planum corpus posset. Anxius inde, cellarium quendam adiit, vt vinum emeret: & paululum residens mulieri cui alteri superuenienti causam tristitiæ suæ aperiendo singula enarrauit, & ita esse in corpore demonstrabat. Astuta illa; an aliquam suspectam haberet, inquisiuit. Et ille vtique : talem iplam denominando , & rem geltam violentia narrando manifestanit. Et illa, expe-vel benedit vt per violentiam aliquam, vbi uolentia beneuolentia tibi non suffragatur, vincuntur, matefica. pro acquirenda sanitate ipsam inducas. At iuuenis in crepusculo noctis, viam, qua transire malesica solebat, observauit, & ipsam reperiens, dum pro sanitate corporis sibi reddenda supplicaret. Et illa, se innoxiam, nec quicquam scire assereret, ipsam inuadendo, manutergium quoddam ad collum fortiter comprimendo, strinxit: Nisi mihi sanitatem restituas, manibus meis peribis. Vnde illa quia clamare non poterat, & iam facies tumefacta nigrescebat. Sine, inquit, me liberam, & te sanabo. Et iuuenis dum nodum & stricturam laxaflet, malefica manu ipsum inter fœmora seu coxas tetigit, dicens: iam habes quod desideras. Et iuuenis, vt postmodum referebat, notabiliter persenserat; antequam visu aut tactu seipsum certificasset, membrum sibi ex tactu dumtaxat maleficæ fuifse restitutum.

Simile veneradus quidam pater:ho-facerdos nestæ vitæ, & scientia præclarus in or-consulie dine, è conuentu Spirensi referre sole- to in mebat. Quadă, inquit, die, dum confessio- bro vir ili nis audientiæ instarem, iuuenis quidam accessit, & inter verba confession nis, membrum virile lamentabiliter se perdidiffe afferuit. Admirans ergo pa-

gari.

ter, & verbis suis faciliter credere nolens, eò quòd leuis corde qui facilè credit, à lapiente udicatur. Experientia didici per visum, nihil cernendo, dum iuuenis locum, vestes detegendo, demonstrasset, meo sanoque vilus est confilio. An ne aliquam haberet fuspectam, quæ ei tale maleficium intulisset, inquisiui. Et iuuenis, vnam se habere suspectam, sed absentem & in Vvotmatia residentem asseruit. Tunc ego hoc tibi iniungo, quantò citius ipsam accedas, & prem shonibus ac bladis verbis pro pelle iplam emolliri ftudeas, quod & fecit. Nam post paucos dies reuersus est, gratias mihi referens, se sanum & cuncta recuperasse asseruit, & sie verbis credidi, experientia tamen & visu certificatus denuò.

Sunt tamen & hic aliqua notanda, ad intelligendum clarius quæ sap à de Membra eadem materia tacta sunt. Primò, quòd occultari, nullo modo credendum est, talia membra euelli aut segregari corporibus, sed arte præstigiosa, per Dæmonem, vt nec videri, aut tangi valeant occultari. Et hoc auctoritate & ratione, licet supra tactum sit : vbi Alexander de Ales parte secunda dicit : Præssigium propriè sumptum est illa illusio Dæmonis, quæ non habet causam ex parte mutationis rei, sed solummodò ex parte cognoscentis, qui deluditur, fiue quantum ad interiores sensus, sine quantum ad exteriores.

Super hæc tamen verba notandum, quod hic illuduntur duo sensus exteriores, scilicet, visus, & tactus, & non interiores, vt sunt sensus communis, phantalia, imaginatina, æstimatina, & memoria. Licet sanctus Thomas tantummodò ponat quatuor, ve suprà ta-Aum est, eò quòd phantasiam & imaginatiuam ponit vnam : & benes pan-Imaginari Ca enim differentia est inter imaginari & phantasiari. S. Thom.in prima parte, taffari quest. 79. Et hi sensus immutantur, &

non exteriores solum, quado nihiloccultatur vel manifestatur, vel vigilan quomodo do, vel dormiendo.

præftigie-

Vigilando, vt dum res aliter vide-tur. tur quam in le sit, vt cum quis videt aliquem equum cum affestore deuorantem; aut in bestiam este hominem transformatum, aut seiplum bestiam esse, & cum bestiis deb re incedere æstimantem:tunc enim sensus exteriores deludutur, & occupătur per interio- Memoria res: quia virtute Dæmonum, species etiam Dz. sensibiles dudum reservatæ in thesauro mon per. specierum sensibilium, vt est memoria, non illa intellectina, in qua species intelligibilés conseruantur, sed memoria, quæ est conteruatrix specierum sensibilium, que etiam est in posteriori parte capitis, educuntur virtute Dæmonum, Deo interdum permittente, ad fenfum communem imaginationm. Et tam fortiter imprimuntur, quòd ficut necesse habet imaginare equum vel bestiam per impetuosum actum, quo Dæmon educit de memoria speciem equi vel bestiæ: ita necesse habet æstimate, se videre per oculos exteriores tantúm talem bestiam, quæ in re ab extra non-est bestia : sed per impetuosam Dæmonis operationem mediantibus illis speciebus, sic videtur.

Nec mirum videatur, quòd Dæmones hoc possint, cum & natura hoc facere potest etiam defectuosa.vt patet in phreneticis, melancholicis, maniacis, & ebriis aliquibus, qui non polsunt discernere. Et Phrenetici putant se mira vidisse, & videre bestias & alia horrenda, cum tamen nihil videant in return veritate. Vide supra in que-Ations: An malefrese mentes hominum ad amorem vel odium possint immutare, vbi plura notantur.

Est demùm & tatio in se clara. Nam cùm Dæmon habeat quamdam potestatem super qualdam res inferiores, exci

### Quast. I. Cap. VII. Quomodo membra, & c.

excipiendo tantummodo animam Ideò varia pre-potest & circa istas res aliquas immutationes facere, quando Deus sinit, vt res appareant, aliter quam fint. Et hoc, vt dixi, aut turbando, aut illudendo organum visus, vt res clara videatur nubilosa. Sicut etiam post fletum, propter humores collectos, lumen aliter apparet quam ante. Vel operando in imaginatinam potentiam per transmutationem specierum sensibilium, vt dictum est. Vel humores varios mouendo, vi appareant ignea vel aquea, quæ funt terrestria vel sicca: Vt quidam facient, quòd omnes inhabitatione aliqua habent se vestimentis exuere & denudare, putantes se in aquis natare.

An pij Vlterius autem super modum præ-An huiusmodi illusiones indifferenter bonis & malis accidere possint: sicut, vt inferius patebit, corporales aliæ infirmitates etiam in gratia existentibus inferri à malefidis possinnt. Super quo inharendo verbis Cassiani col. z. Abbatis Sireni. dicendum est, quòd non. Vinde omnesisti qui sic illudintur, præsumuntur in peccatis mortalibus esse. Dicit enim, vt ex verbis Antonij patet, Dæmonem nullatenus posse mentem cuiuscumque vel corpus inuadere, nec habere facultatem aliquam in cuiuslibet animam penitus irruendi, nisi cam primò destituerit omnibus cogitationibus sanctis, ac spirituali contemplatione vacuam, nudámque reddiderit.

Munitio-Concordat cum eo, quod Philo. 1. Prestigias de con. ad Boetium tangit: Talia tibi cotuleramus arma, quæ nisi prior abiecisses, inuictate firmitate tuerentur. DeS. An-

Vnde Cassia.ibidem refert de duobus Maleficis paganis qui differentes in malitia, luccessiuè per sua malesioia Dæmones milerunt ad cellam B. Antonii, vt eum tentationibus exinde. Mall. Malefic. Tom. 1.

fugarent, odio viri sancti infecti, eò quòd multitudo populi ad eum quotidie confluebat. Qui Dæmones licet amarissimis cogitationum stimulis eum pulsarint, illos tamen repulit signo crucis, fronti & pectori impresso, & orationum incubationibus insistendo.

Ita dicere possumus, quòd omnes, qui sic à Dæmonibus ludificantur, absque aliis infirmitatibus corporalibus, vtique diuina gratia inhabitante carent. Vnde & illud Tob. cap. 6. Qui libidini deleruiunt, in eos Diabolus accipit potestatem:

Concordat & illud, quod supra circa primam partem tractains, in qua stione, An maleficæ operentur circa homines De S. Main bestiales formas illos transmutan-chario. do tactum est, vbi iuuencula conuersa fuit in equam, sua æstimatione, & omnium cam aspicientium, dempto S. Machario, cuius sensus Diabolus illudere non poterat, ad quem ducta pro fanitate, com iam veram mulierem & non equam aspiceret, & è connerso omnes alij acclamarent quod equa eisvideretur, ipse sanctus suis orationibus eam & alios à tali illusione liberauit, asserens hocei accidisse, quia dininis non vacasset, nec sacramenta, vt dicebat, sanctæ confessionis & Encharistiæ frequentasser. Vnde iuuenis qui eam de turpitudine sollicitauerat, licet renuisset ex honestate, tamen Iu- delasione dæus maleficus, quem iunenis ea de bonorum causa, vt iunenculam maleficaret, ac-fortunza cerserat, virtute Dæmonis eam in equam conuerterat.

Summariè concludamus, quòd in bonis fortunæ, sicut sunt res exteriores, vt bona temporalia, fama & fanitas corporis, licet boni per Dæmones & fua membra lædi possint in eorum meritum & probationem : ficut de beato Iob patuit, qui in talibus per Dæmonem læsus fuit: Tamen eis inuitis, ficut in nullum peccatum per ma-

tonio.

leficia trahi pollunt aut violentari, licet ad intra & in carne ab extra valeant tentari. Ita etiam nec huiusmodi illusiones phantasticas active & passi-

uè inferre possunt.

Actine, vt eorum sensus haberent Dæmones illudere sicut alioru in charitate non existentium. Passiuè, vt eis eorum membra præstigiosa illusione haberent auferre. Hæc enim duo, beato lob nunquam Diabolus inferre potu slet: præsertim passiuum nocumentum, super actum Venereum, qui tantæ continentiæ erat, vt dicere posset: Pepigi fœdus cum oculis meis, ne quidem cogitarem de virgine, à fortiori, de muliere aliena: cùm tamen super Contine peccatores Dæmon magnam noscitur (ex verbis Euangelij. Luca 11. Cum fortis armatus cullodit atrium suum, in pace sunt omnia quæ possidet ) habere potentiam.

Verùm ex his si quis quæreret, circa illusiones membri virilis, quòd licet illam illusionem non posset Dæmon existenti in gratia inferre pussiuè, anne posset actiue: vt scilicet existens in gratia illuderetur in suo visu, quia videret membrum annexum, 'cum tamen ille, qui sibi existimaret ablatum, non videret annexum, nec etiam alij circunstantes. Quod si conceditur, videtur esse contra prædicta. Potest dici, quòd quia non tanta vis existit in dãno activo ficut passivo: capiendo act uŭ non qui actiue intulit, sed qui damnum ab extra videt, vt de se patet. Ideò existens in gratia, licet posset videre damnum alterius, & in illo Dæmon sensus eius illuderet:non tamen posset sibiipsi tale damnum inferre passiuè, vt scilicet suo membro priuaretur, cum libidini non deseruit, sicut per oppositum, ve Angelus dixit Tobiæ: Qui libidini vacant, Dæmonium accipit potestatem

Quid denique sentiendum super eas

maleficas, quæ hujusmodi membra in copioso interdu numero, vt viginti vel membra triginta membra infimul ad nidū auium ginata. vel ad aliquod scrinium includunt, vbi-& quasi ad vinentia membra se mouer, 'tt ad auenam vel pabulum confumenda, provt à multis visa sunt, & communis fama refert. Dicendum, quòd Diabolica operatione & illusione cuncta exercentur: sic enim sensus videntium illuduntut, modis supratactis. Retulit enim membrum quidam, quòd dum membrum perdidif- maximu. let, & quandam maleficam causa recuperandæ suæ sanitatis accessisset.Illa, vt quandam arborem ascenderet, infirmo iniunxit, & vt de nido in quo plurimă erant membra, si quid vellet, accipere posset, indussit. Et cum ille magnum quoddam accipere attentasset, non, ait malesica, illud accipias: &, quia vni ex plebanis attineret subiunxit.

Hæc omnia vtique præstigiosa illusione sieri à Dæmonibus modis supra tactis, organum visus per transmutationem specierum sensibilium in imaginatiuam potentiam turbando. Nec enim oportet asserere, quòd Demones sint in assumptis sic mébris ostendentes, quéadmodum solent in assumptis corporibus ex aëre, maleficis, & interdum hominibus apparere, & cum eis connersari. Ratio est, quia faciliori modo, videlicet per motum interiorem localem specierum sensibilium ex conseruatoria seu memoratiua potentia ad imaginatiuam ista facere possunt.

Et si quis dicere vellet, quòd etiam simili modo facere possent, vbi in aslumpris corporibus afferuntur maleficis aut alijs hominibus connersari, vt videlicet tales apparitiones facerent per transmutationem specierum sensibiliu in imaginatiuam potétiam:vt homines dum putarent Damones in assumptis corporibus esse præsentes, tunc non esient nisi tales specierum sensibilium in

Obiedio.

interio

### Quast. I. Cap. VII. Quomodo membra, &c. 131

interioribus potentiis immutationes.

Dicendum, quòd si nil altius Dæmő Resposio. ostendere vellet, nisi tantummodò humana effigie præsentationem, tunc vtique opus non esset ei in assumpto corpore apparere, cùm sufficiéter per præfatam transmutationem hoc efficere posset. Non autem, quia altiora habet exercere puta loqui, conuelci, & aliis spurcitiis intendere: Ideò & ipsum, præsentem esse oportet, ab extra visui rea-I ter in assumpto corpore le obiicien-

> do: Quia virtus Angeli ibi est, vbi operatur lecundum Doctor.

In quæstione verò, qua quæritur, en ibi o quid si Dæmon per se absque malefica membrum virile alicui auferret, an aliqua sit differentia inter vnam ablationem & alteram. Diei potest vitra illaquæ tanguntur in prima parte tractatus in questione: an maleficæ membra virilia possint auferre: quod vbi Dæmon per se membrum auferret, tunc verè & realiter aufert, & verè & realiter restitueret quandocunque restituere haberet. In secundo, sicut non absque læsione, ita non absque dolore auferret. Tertiò, quò d'un quam nisi coactus per Quid fi bonum Angelum hoc faceret eò quod per se sine materiam sui lucri amputare haberet; malefica nouit enim plura maleficia super illum. membrum acum exercere, quam super alios humanos actus. Sicut enim Deus plus permittit illum actu maleficiare, quam alios humanos actus vt suprà tactum est, quæ singula locum non habent

> Et si dubitatur, an magis Dæmon pios affectet homines & creaturas per seipsum lædere quam per malesicas, dici potest quod nulla est cooperatio. In inhnitű erim plus affectat per maleficas lædere. Tum quia maiorem infert Deo cotumeliam, creatură sibi dicatam viutpando. Secundo, quia cum Deus amplius offenditur, amplius sibi nocendi

> vbi per maleficas, Deo permittente,

hominibus potestas permittitur. Tertio Lucrum propter sui lucrum, quod in perditio-quid sit, nem statuit animarum.

#### CAPVT VIII.

De modo, quo homines in bestiales formas transformant.

C Ed hoc, quod meleficæ homines in Destriales formas virtute Dæmonű, quia talia principaliter operatur, transformant, lieet in 1. part. oper. q.10. an talia maleficæ valeant efficere, satis sit declaratum; quia tamen aliquibus illa quæstio sub suis argumentis & solutionibus nimis posset esse obscura, præfertim cum acta & gesta super hæc no funt deducta, modus etiam, quo seipsas sie transformant, non est expreslus, ideò præsens addenda est declaratio per solutiones plurimorum dubiorum.

Et primo quod Canon ille 26. q. 3. Episcopi, non est sic nude intelligen-non. Epidus circa hanc materiam, provt plu-fcoph res etiam docti, sed vtinam benè deeti, decipiuntur, & qui publice in eorum lermonibus asserere non verentur; huiusmodi transmutationes præstigiolas nullo modo etiam vintue Dæmonum posse sieri. Et hoc viique in magnum fidei detrimentum, vt sæpè tactum est, maleficarum conformationem, quæ & multum de talibus congaudent fermonibus...

Contigit autem hoe huiusmodi Prædicatoribus, eo quod in cortice & non in medulla verborum Canonis labo. rant, vtsupra tactum est. Cum enim dicit : Quisquis credit posse sieri aliquam creaturam, aut in melius aut in deterius transmutari, ant transformari in aliam speciem vel in aliam similitudinem, nisi ab ipso creatore, qui omnia fecit, procul dubio infidelis est.

Hic.

operatur.

Angelribi

peratur.

fumitur.

Hie prius lector attendat ad duo principalia. Primò super verbum fieri. Secundo super verba, in aliam simili-Fieri du- tudinem conuerti. Super primum sit resolutu, quod fieri capitur dupliciter, videlicet, pro creari, & pro naturali productione alicuius rei. Primo modo foli Deo connenit, vt notum est, qui sua infinita potentia aliquid ex nihilo creare potest.

Perfeaz & imperfeaz

ciat.

Secundo modo distinguendum est de creaturis: quia aut sunt creaturæ creatura. perfectæ, vt homo, & asinus, &c. aut funt imperfecta, vt serpentes, rana, mures, &c. quæ ided dicuntur imperfecta, quia ex putrefactione generari etiam possunt. Licet enim semper de primis loquitur Canon, non de secundis quod potest patere, eò quòd Albertus in libro de animalibus, vbi quærit: An Dæmones possint facere vera animalia sa malia. Et respondit quod sic, sed hoc quoad imperfecta animalia: etiam cum ea differentia, quod non in instanti, ficut Deus operatur, sed motu quodam licet subito, sicut patet de maleficis, Exod. 7. Si placet vide aliqua quæ in notata questione tanguntur : circa primam partem operis, & in solutione primi

argumenti. Super seçundum vbi tangitur, quòd non possunt aliquam creaturam trans-Multiplex mutare. Dicas quod est duplex transmutatio, substantialis & accidentalis: & hæc accidentalis, iterum duplex, quia per formam naturalem & inhærentem rei quæ videtur, vel per formam non inhærentem rei, quæ videtur, sed inhærenté organis & potétiis iplius vidétis. De primis loquitur Canó, & præcipuè de formali seu quidditatina transmutatione, provt vna substătia in alia transmutatur, cuiusmodi solus Deus qui talium quidditatum creator existit, facere potest. Loquitur etiam & de secunda, licet illam Dæmon efficere poslit, in quantum per infirm tates diuina permissione immissas, aliqua forma accidentali corpori inducitur. Vt vbi leprosa facies appareret, vel huius simile.

Sed quia propriè de his non loquitur, sed de præstigiola apparitione, secundum quam videntur res transmutari in alias similitudines: Dicimus, quòd has transmutationes allegatum cap.excludere non porest : quod auctoritate, ratione, & experientia infimul, ex his quæ supra certa experimenta quæ Aug.lib. 18.c. 17.de Ciu. Dei, refert deducuntur, & per varias quæstiones illa etiam declarando. Nam inter alias Ouidica præstigiosas transformationes refert, Metamorquòd famosissima maga Circe mutaue- Apuleica. rit socios Vlyssis in bestias. Et quod quædam stabulariæ mulieres conuertissent hospites suos in iumenta onera portantia. Refert etiam locios Diomedis in aues converios & quòd posteà longo tempore circa templum Diomedis volassent. Et quod præstantius narrasset de patre suo veraciter : quòd iple pater dixisset se caballum fuisse, & annonam cum aliis animalibus baiulasse. De primo namque quòd focij Vlyf. De fociis

sis fuissent in bestias mutati, vbi vtique mutatis. sola apparentia fuit & oculorum deceptio, ita quod forma illa bestialis educta fuit de conservatorio seu memoria specierum ad ipsam vim imaginatiuam: vnde & visioimaginaria caulabatur, & consequenter ex forti impressione in potentias alias, & organa videns æstimabat se bestiam videre, modo quo suprà in praced. cap. tactum est. Sed gnomodo ista sieri possint virtute Dæmonis sine læsione, infrà patebit. De secundo verà, vbi hospites in iumenta, onera portantia à stabulariis conuertebantur: & similiter hoc quod Præstantij pater se equum fuisse & bladum portasse narratur. Notandum, quòd ibi tres fuerunt de-

ceptiones.

Prima,

#### Quast.1. Cap. Vill. Quomodo homines, &c.

Prima, quòd illi homines præstigiola arte videbantur conuersi in iumenta, quæ conuersio facta suit modo supràtacto. Secunda, quòd ilia onera, vbi exercebant vires portantium, Dæmones inuitibiliter illa attulerunt. Tertia, quòd illi, qui aliis videbantur transmutati in species, sibi ipsis etiam videbantur se in bestias conuersos, si-Nabucho- cut Nabuchodonosor contigit, vbi conversio. septem tempora super eum fuerunt immutata, vt fœnum quasi bos come-

De lociis conucriis.

De illo autem quòd socij Diomedis Diomedis fuissent in aues conuersi, & circa templum volasse: dicendum, quòd ille Diomedes, quia in exitu Græcorum circa obsidionem ciuitatis Troiæ fuerat vbi ad propria redire volebat, in mari cum sociis submersus fuit. Ideò cum suggestione cuinsdam Idoli, templum fibi, quafi inter Deos annumeratus esset, constructum fuerat: Dæmones in confirmationem erroris longo tempore tanquam aues loco eorum volabant : quare & illud genus superstitionis à prædictis præstigiis ibi fuit : quia videlicet non per redu-Ctionem specierum sensibilium ad vim imaginatinam, fed in assumptis corporibus tanquam anes volantes se oculis aspicientium ingerebant.

Quodan quæritur, An etiam prædicto modo per reductionem specierum sensibilium aspicientes illudere potuissent, vt Dæmones, non in assumptis corporibus ex aere, tanquam volantes aues se ingessissent.Dicendum

quòd fic.

Nam & opinio quorundam fuit, (vt recitat S. Thom. in 2. sentent. distinct. 8. Angeli art.2.) quòd Angeli quicunque fiue nunquam boni, siue mali, nunquam assumerent corpora, corpora, sed quòdomnia, quæ de eorum apparitionibus leguntur in scripturis, facta fuerint in præstigiis, vel secundùm visionem imaginatiuam.

In quibus verbis notatur à Doctore Differétia sancto differentia inter præstigium & inter præimaginariam visionem. Quiá præsti- imaginagium potest habere rem ab extra cor-riam porali visui se obiicientem, licet aliter sonem. videatur quàm sit. Imaginaria autem visio non hoc necessariò requirit, vt videlicet res ab extra obiiciatur, sed potest fieri absque illa exteriori obiectione, tantummodò per illas interiores species sensibiles, vbi ad vim imaginariam reducuntur.

Vnde illorum opinionem sequendo. locij Diomedis non fuerunt repræsentati per Dæmones in assumptis corporibus & similitudinibus auium, sed tantummodò phantastica & imaginaria visione, per illarum videlicet specierum sensibilium reductionem, &c. vt

Sed quia Doctor sanctus opinionem illam vt errorem & non vt opinionem amplicem reprobat (licet non vt hæresim forte, vt piè creditur) cum etiam tales apparitiones imaginarie interdum à bonis & à malis Angelis fuerint absque corporibus assumptis vsitata. Ided, vt ibidem dicit, cum sancti communiter dicunt, Angelos etiam corporali visione apparuisse: & talis apparitio sit in assumptis corporibus. Textus etiam scripturæ sacræ super tales corporales apparitiones plus concordat, quam fuper imaginarias aut præstigiosas. Ided ex his ad præsens dicere possumus etiam super quascunque visiones confimiles illis de sociis Diomedis: quòd licet illi socij imaginaria visione videntium potuissent opere Dæmonum videri modo quo dictum est, tamen potius præsumitur, quod per næmones in assumptis corporibus ex elemento aeris, tanquam aues volantes fuerint visi: aut quòd aliæ aues naturales, à næmonibus agitatæ illos reprælentauerint.

R 3 CAFVT

#### CAPVT IX.

Qualiter Damones intra corpora & capita existunt sine lassone,, quando prastigiosas operantur transmutationes.

Vod si vlterius super modum vræstigiolætransmutationis quæritur: An intra corpora & capita tunc existant, & an tales sint tanquam obsessi à Dæmonibus æstimandi: & qualiter fieri possit, vt absque læsione potentiarum & virium interiorum possit species ab. vna potentia interiori ad aliam deducere. Et vtrum tale opus debeat censeri miraculolum factum, ant non.

Ad primum oportet distinguere de præstigiosaillusione, eò quòd vt dictum est, illa illusio sit interdum super sensus exteriores, interdum super interiores, vique ad lenium exteriorem.

Prima ergolicet possir fieri absque hoc quòd Dæmones intrent potentias exteriores illas occupando, sed tantum exterius deludendo, vbi corpus aliquod occultare vellet, per interpositionem alicuius alterius corporis, vel alio quocunque modo, aut vbi per se corpus assumeret & se visui obiiceret.

Secunda tamen non potest fieri, nisi iplum caput & potentias principalites occupet. Et hoc ostenditur auctoritate & ratione.

Nec obstare potest, quòd duo spitus non ritus creati, non possunt esse in vno in vno & & eodem loco, & anima fit in qualibet eodem lo parte corporis. Est autem auctoritas Super hoc Damasceni. Angelus ibi est, vbi operatur. Ratio S. Thom. 2. fent. dist.7. art.5. Omnes Angeli boni & mali, ex virtute naturali, quæ præstantior viique est quacunque corporali, liabent potestatem transmutandi corpora noitra.

Patet hoc nedum propter præstan- Tota tiam & nobilitatem naturæ, sed & ided, chinama. quia tota machina mundi & creatura di , & eius corporalis administratur per Angelos. reguntur Gregor. 4. Dialog. In hunc mundum per Angevisibilem nihil nisi per creaturam inuisibilem disponi potest: Vnde omnia corporalia reguntur per Angelos, ficut & motores orbin n asseruntur, non solùm à Doctoribus sanctis, sed etiam à Philosophis omnibus. Patet, & ex eo quòd omnia corpora humana mouentur ab animabus, ficut omnia alia per corpora cœlestia & per ipsorum motores. Si cui placet, videat S. Thom. 1.p. 9.90.art.1.

Ex quo concluditur, quòd quia Dæ- Dæmones mones vbi operantur ibi funt, ideò anime ilquando phantasias & interiores poten-labunum tias perturbant, tunc etiam ibi existunt.

Item, licet illabi anima illi sit tantum. possibile, qui eam creauit, tamen Damones etiam illabi possunt, Deo permittente, corporibus nostris. Et quia protune poslunt impressiones facere in potentias interiores affixas organis corporalibus. Ideò & per illas impressiones, secut immutantur organa, ita immutantur operationes potentiarum modo quo dichum est: quod e lucere-possunt species reservatas in vna potentia affixa organo: sicut ex memoria, quæ est in: vltima parte capitis, educio speciemo equi : localiter mouendo illud phantalma víque ad mediam partem capitis, vbi est cellula virtutis imaginatiuæ: & demum consequenter vsquead sensum communem cuius residentia est in anteriori parte capitis. Et omnia subitò sic immutare & perturbare pollunt, vt formæ tales necessario æstimentur, ac si exteriori visui obiicerentur: Exemplum patuit ex naturali defectu in Phrene-

ticis & aliis maniacis. Quod si quæritur, quomodo hoc re capitis absque dolore capitis efficere possit: Fa- spiritus cilis est responsio. Primo, quia enim or- tret.

Quomodo

gana

# Quast. I.Cap. IX. Quomodo caput caterasque, Es'c. 135

gana non diuidit, nec immutat quoad iplotum subiectum, sed tantummodo species mouet. Item secundo, quia non alterat immittendo aliquam qualitatem actiuam, vnde necessariò passio sequatur, cùm & iple in se Dæmon omni qualitate corporali careat ideò fine alio talia operari potest. Item tertiò, quia vt dictum est, tantummodo facit transmutationes per motum localem, ab vno organo ad illud, & non per alios motus, ex quibus alterationis læsiuæ interdum caulantur.

Vt aranea

Illud ergo quòd difficultatem facit, in medio quod quia duo spiritus non possunt esse anima in in codem loco, puta diffinitiue, & anima existit in capite, quomodo tunc Dæmones ibidem existere possunt? Dicendum, quod residentia animæ assignatur centro cordis, in quo vitam influendo omnibus membris communicat. Exemplum datur de aranea in medio telæ, quæ sentit tactum ex omni parte.

> Tamen quia dictum Augustini in libro de spiritu & anima, quod est tota in toto, & tota in qualibet parte corporis. Ideò dato, quòd fit in capite, adhuc Dæmon ibi operari potest:quia alia est eius operatio ab operatione animæ: cum operatio animæ in corpore est, vt informet & vitam influat: vnde est ibi sicut forma in materia, non ficut in loco. Dæmon autem ficut in tali parte corporis, & tali loco, immutando & operando circa species sensibiles. Vnde quia nulla confusio operationum est inter eos, ideo vtrumque simul in eadem parte corporis esse possunt.

An Dzma Ad illud. An tales fint tanquam obmutando sessi se arrreptitij, idest, à Dæmonibus in homi- arrepti æstimandi: quia specialem hoc vult habere declarationem:an videlicet hoc possibile sit, vt opere Malesicorum aliquis vt obsessus à Dæmone, id est, quod Dæmon eum possideat verè & corporaliter. Ideò de tali materia speciali tractabitur modus in capitulo se-

quenti; habet enim & hoc specialem difficultatem, An operibus Maleficorum id fieri valeat.

Ad illud tantummodo, An tempo- opera Lzralia opera maleficorum & Dæmonum monum & fint ad modum miraculoforum operum sum hacensenda:ita quod debeant opera mira-beantur culosa æstimari. Dicendum, qu'dd sic, culis. in quantum hunt præter ordinem naturæ creatæ nobis notæ per creaturam nobis ignotam : licet non fint propriè miraculola ficut illa, quæ fiunt præter ordinem totius naturæ creatæ qualia sunt miracula Dei & sanctorum. Vide, quæ in prima parte operis, sub quinta quæstione & reprobatione tertij erroris, tacta lunt.

Vltra quæ addenda funt, hæc propter eos qui huiusmodi opera impugnare possent, quasi non debeant censeri opera miraculosa, sed simpliciter opera Diabolica, eò quòd cùm miracula sint data in confirmationem fidei, no debent concedi fidei aduersario. Tuni etiam, quia signa Antichristi dicuntur raculore.

ab apostolo signa mendacia.

Sed dicendum ad primum, quod miracula facere est donum gratiæ gratis datæ. Vnde sicut per malos possunt fieri homines, ita & per malos spiritus, in his videlicet, ad quæ corum virtus extendere se potest.

Vnde etiam discernuntur miracula Differetia per bonos facta ab illis, quæ per inter bonorum & malos frunt ad minus tripliciter. Primo, malorum ex efficacia virtutis operantis, quia si- muacula. gna facta per bonos diuina virtute fiut, in illis etiam, ad quæ virtus actiuæ naturæ se nullo modo extendit, sicut suscitare mortuos, & huiusmodi, quæ Dæmones secundum veritatem facere non possunt, sed in præstigiis tantùm: vt Simon Magus de mortuo, cuius caput agitabat, quæ diù durare non poslunt. Secundo ex viilitate signorum, quia signa per bonos facta sunt de rebus vulibus, vt in curationibus

infirmi

ne obsi-

infirmitatum, & huiulmodi. Signa autem per maleficas facta, funt de rebus nociuis vel vanis : sicut quòd volent in aëre, vel reddant membra hominum stupida & huiusmodi. Et hanc rario Cle- differentiam affignat Beatus Petrus in itinerario Clementis.

Tertia differentia est, quantum ad fidem : quia figna bonorum ordinantur ad ædificationem fidei & bonorum morum. Sed figna malorum funt in manifestum nocumentum sidei & honestatis.

Et iam quantum ad modum operandi differunt, quia boni operantur mirabilia per innocationem dinini nominis piè & reuerenter. Sed malefici & mali quibuldam. deliramentis . & Dæmonum inuocationibus.

Antichrira miracula.

Aliud etiam non obstat quod vide-Rus facit licet Apostolus opera Diaboli & Autichristi nominat signa mendacia:quia tune mirabilia, quæ fiunt ab eo diuina permissione sunt vera, & etiam falsa diuersis respectibus. Vera in illis, quæ fiunt virtute Dæmonis, ad quæ eius virtus se extendere potest. Falsa, quado faciet ea ad quæ sua virtus se no potest extendere, vt suscitare mortuos, illuminare cæcos. Quia in primo, vbi facere attentabit, aut intrabit corpus defunti, aut illud amouebit, & loco illius, iple in assumpto corpore ex aère se prælentabit, & sic in secundo præstigiola arte vilum aufert, aut infirmitates alias & subitò sanabit à læssone cessando, non qualitates interiores testistcando, sicut in legenda Bartholomæi ponitur. Poflunt etiam omnia mirabilia opera. Antichristi & Malesicarum dici signa mendacia in quantum solummodo ad decipiendum fiunt: iam & tune operabitur Antichristus. Hæc Thomas dist. 8, de virtute Damonum in

Differen- operando. ria inter

Posset etiam hic adduct differentia miraculorum, quæ ponitur in compen-

dio Theologica veritatis: & inter mi-miracurum & miraculum, quia cum miracu-lum. lum propriè quatuor requirat, scilicet quòd sit à Deo, & quòd sit præter existentiam naturæ, contra cuius ordinem fit: & tertiò quòd sit euidens: & quartò quòd ad fidei corroborationem: quia origo in operibus maleficarum quoad primum. & vltimű ad minus deficiunt, ideo mira opera, non autem miracula dici possunt.

Et etiam ratione, quia etsi aliquo modo miracula dici possunt, quia tamen quædam funt fupra naturá, quædam contra naturam, quædam præter. naturam. Et supra naturam funt illa, in quibus non est simile in natura nec eius potentia, vt virginem parere. Contra naturam, vt quæ fiunt viu contrario naturæ: terminatur autem ad conforme natura, vt caci illuminatio. Et præter naturam, vt quæ fiunt ordine virga na simili natura, vt in mutatione virga turaliter mutantur rum in serpentes, quod natura facere in serpenpotuisset per longam putrefactionem tes propter rationes seminales, se etiam mira de opera Magorum dicentur mirabilia:

Rem gestam narrare expedit, & pau- bus sub felium filulum eius declarationi insistere. Est gura veroppidum in dicecesi Argentinensi, cuius nomen occultare ordo charitatis & honestatis postulat. In quo laborator. quadam die , dum ligna ad comburendum dumtaxat in domo secaret, catus quidam non paruæ quantitatis ipsum molestare ei importune le obilciendo visus est, quem abigendo, ecce alius maioris quantitatis fimul cum priori acrius iplum aggrediuntur, quos iterum vbi repellere volebat, ecce tres pariter, & iam versus vultum saliendo:iamque inter tibias morfibus lacerando ipfum aggrediuntur. Perterritus inde, & vt retulit, maiori anxietate nunquam perplexus, signo crucis se muniendo, & opus prætermittendo, per incisa ligna catos infestos, & modo ad faciem, mo-

do ad

Quaft.I.Cap.1X.Quomodo caput caterasque, & c. 137

dò ad guttur denuò saltantes, iam vnam mulierem ad caput, iam alteram ad pedes, aut luper dorium percutiendo vix abegit. Et ecce post horæ spatium, dum iterum suo operi insisteret, duo famuli oppidi consulum, tanquam malefactorem iplum capientes, ad præsentiam Basilici seu Iudicis ducere volebant : qui Iudex à longe iplum aspiciens, nec audientiam sibi præstare volens, imperat vt ad profundum cuiuldam turris seu carceris, vbi plectendi includebantur ad mortem, proiiceretur. Einlans ille, & cur talia pateretur, cunr in nullo crimine se conscium agnosceret, per triduum custodibus carceris querulose lamentabatur. Et hi quidem quantò pro audientia sibi præstanda amplius instarent, tanto acrius Iudex ita fæniebat, verbis contumeliosis asserens, qualiter & quomodo tantus maleficiator adhuc reatum suum non agnosceret, aut quomodo se innocentem proclamaret, cum euidentia facti eius flagitia horrenda demonstratent. Et cum nihil proficerent, tamen tualu aliorum confulum Iudex indu-Etus audientiam sibi præstare habuit. Eductus itaque de carcere, cum ante Judicem staret, & Judex ipsum intueri renueret, pauper genibus aliorum circunsedentium prouolutus, petiit vt caula luæ calamitatis sibi aperiretur:sicque Iudex in hæç verba prorupit. Tu scele-Histimus hominum, quomodo tua flagitia non recognoscis? Ecce tali die,& tali hora, tres matronas præcipuas huins ciuitatis vulnerasti, vt in lectis decumbentes, nec surgere aut mouere se valeant. Refocillatus pauper, & de die & hora, ac de euentu rei apud le ruminans a dixit : In diebus vitæ meæ mulierem nunquam percussi aut verberaui, & quòd tali die & hora lectioni lignorum institi, testium legitima productione probabo. Sed & vestri familiares lequenti hora huic operi me Mall. Malef. Tom. L.

insistentem compererunt. Tunc iterum furibundus Iudex. Ecce, ait, quomodo scelera sua palliare nititur. Mulieres verbera deplangunt, demonstrant, & quòd eas percullerit, publicè testantur. Tunc pauper amplius luper euentum rei ruminans. Illa, inquit, hora creaturas me percuilisse recolo, non autem mulieres. Attoniti circumcedentes, cuiulmodi creaturas percusserit reserari cupiunt. Tunc ille rem gestam ( & provt supra tactum est, ) omnibus stupentibus recitanit. Et intelligentes opus Dæmonis fuisse, paupetem solutum & illefum abire, & quòd negotium nulli reuelaret præcipiunt. Sed nec a fidei latoribus qui interfuerant, euentus oc-

cultari potuit.

Super quem modum aliqua disse- Quomodo rendo. An ne Dæmones in assumptis in catos sic effigijs absque prælentia malefica- mutentur rum apparuerunt, aut earum corporalis præsentia præstigioso artificio in bestiales illas formas transmutata fuerit. Respondendo concludere oportet:: quod licet vtrumque virtute Dæmonum fieri possit, iplum tamen secundum factum fuille amplius prælumitur. Nam per motum localem, vbi Dæmones in effigiis catorum laboratorem inuaserunt, etiam laboratoris ictus & verbera catis illata, mulieribus in domo residentibus subitò, & per aërem quomodo inferre potuisse, & hoc propter pa-gines &cum mutuum dudum initum, nemo fas homines vulnedubitat. Sic enim & læsionem vel pun-rentur, cturam, quam inferre volunt, sciunt aliqua imagine depicta vel fusa, vbi aliquem maleficiare volunt, quòd non illam imaginem, sed illum quem præfentare habet, iuxta puncturas luper imagines factas lædunt : Varia super

hunc modum gesta deduci possent. Nec valet instantia si quis obiiceret, illas mulieres sic læsas fortassis fuisse innocentes eò quòd & per exempla tacta sunt, læsiones etiam innocenti-

Suc

bus posse contingere patet, Dum aliquis ignoranter per imaginem artificialem à malefica læditur:Instantia no valet, quia aliud est à Dæmone per maleficam lædi, & aliud per ipfum Dæmonem absque malefica:quia Dæmon per se in effigie animalis tunc verbera suscipit, quando alteri sibi per pactum conjuncto infert. Et quando cum eius consensu, ad talem apparitionem sub tali forma & modo se ingessit. Vnde sic tantummodo noxiis, & sibi per pactum coniunctis nocere potest, & nullo modo innocentibus. Per maleficas autem, vbi Dæmones lædere quærunt, tunc etiam innocétes permissione Diuina in vltionem tanti criminis sæpè affligunt.

Verum quod etiam Dæmones per se interdum (Deo permittente,) & innocentes lædunt & dudum Iob san-Aissimum leserunt, sed ibi non fuerunt, nec vsus fuit Diabolus huiusmodi prestigiosis apparitionibus provt in tali Monachi facto & per tale phantasma, cati quod animal perfidorum est appropriatum sitores coparantur gnum, sicut canis Prædicatoru in scripturis. Vnde semper mutuo fibi infidiantur. Et ordo Prædicatorum lub figura catuli latrantis, in primo fundatore aduersus hæreses præmostratus fuit.

Præsumitur autem, quòd per secundum modum maleficæ illæ tres laboratorem inualerüt, tum quòd primus modus non tantum eis placuisset, tum quia fecundus earum curiofitati magis con-

In quo etiam talis ordo circa tria feruatus fuit. Primò quoad Dæmonum instantiam sollicitatæ super hoc fuerunt, & non Damones ad instantiam maleficarum. Sic enim sæpissimè ex earum fassionibus repertum est à nobis, quòd ad instantiam Dæmonum, eas continuè ad mala perpetranda infestantes, plura habent facere, & verisimile, quod de se non cogitassent, pauperem molestare.

Causa autem quare Dæmones ad

hoc follicitabant, fine dubio extitit, quòd quia benè noscunt, vbi crimina manifesta, impunita remanent, amplius Deus offenditur, fides catholica dehonestatur, & ipsarum numerus amplius augmentatur. Secundò, habito earum consensu, Dæmones earum corpora localiter transtulerūt, ea facilitate, qua & spiritualis virtus præstantior corporali existic. Tertiò, quòd præstigiosa apparitione modo quo supratactum est, in formas illas bestiales conuersæ ipsum laboratorem inuadere habuerunt, nec defensa à verberibus, sicut viique ea facilitate qua translatæ fuerant, eas defendere potuissent, sed verberari & verberatorem manifestari permiserunt, scientes illa flagitia per effœminatos viros, nullum zelum fidei habentes.remanere ob causas prætactas impunita.

Alludit quod legitur de quodam fan- Diabolus cto viro, qui dum semel prædicantem in sorma Diabolum in forma sacerdotis deuoti facerdoin Ecclesia reperisser, & per spiritum cat. iplum Dæmonem agnouisset,esse verba sua obseruauit, & an benè vel malè populum informare attendebat:Et dum iplum irreprehensibilem, & potius criminum obiurgatorem perpendisset, finito sermone accersito, dum causam fuper his quæreret, respondit: Ecce veritatem dico, sciens quòd dum auditores sint verbi & non factores, amplius Deus offenditur, & lucrum meum au-

gmentatur.

#### \* CAPVT

De modo, quo Damones per maleficarum operationes homines interdum substantialiter inhabitant.

Via in præcedenti capitulo tactu; qualiter Dæmones etiam capita hominum, aut alias partes corporis occupare & intrare & species interiores de loco

## Quast. I.Cap. X. Quomodo substantialiter, & c. 139

de loco ad locum mouere possunt. Dubitare quis posset, Anne ex toto homines ad instantiam maleficarum obsidere possent. Et de diuersis modis obsidendi ablque maleficarum instătia. Vnde pro harum declaratione tria sunt declarada.

Primò de diuersis modis possidendi. Secundò, quòd ad instantiam maleficatũ diuina permissione Dæmonés interdű omnibus illis modis possidét. Tertiò, acta & getta super hæc sunt deducéda.

Quoad primum, secluso illo generali holo ob modo, quo Diabolus in homine, cum peccata, quolibet peccato mortali habitat. De quo modo S. Thomas quolib.3. quast.3. fub dubio: An Diabolus semper substantializer habitet in homine quandocumque peccat mortaliter. Causa dubitationis eius sit, quòd cum Spiritus Sanctus semper habitet in homine cu gratia, iuxta illud 1 .ad Corinth. 3. Templum Dei estis, & spiritus Dei habitat in vobis: & gratiæ opponitur culpa, & opposita habent sieri circa idem.

Vbi etiam declarat, quòd quia inson potest habitare in homine, potest intelligi duanimam. pliciter. Vel quantum ad animam, vel quantum ad corpus. Et primo modo, cum non est Diabolo possibile habitare in anima, ed quòd solus Deus menti illabitur. Nec iterum Diabolus ita est causa culpæ, sicut Spiritus Sanctus efficit in anima per se operando, ideò si-

militudo non valet.

Quantum vero ad corpus, dicere Impierum possumus, quod dupliciter Diabolus potest habitare in homine, sicut etiam dupliciter homines reperiuntur, vel in peccato, vel in gratia existentes. Primo modo, dicere oportet, quia ex quolibet peccato mortali homo seruituti Diaboli addicitur, in quantum Diabolus interdum exterius fuggessit peccatú, vel quantum ad lenfum, vel quantu ad imaginationem, ideò dicitur habitare in affectu hominis, cum ad quemlibet motum tentationis mouetur, figut nauis in

mari fine gubernatore.

Potest etia Diabolus in homine sub- De arrestantialiter habitare, sicut patet in Arre- puttis. ptitiis: Et quia hoc magis pertinet ad rationé pænæ quàm culpæ, vt patebit. & pænæ corporales non semper côsequuntur culpam, sed quandoq; peccantibus, & non peccantibus inferuntur. Ideò & in gratia & extra gratia existentes, secundum altitudiné incomprehésibilium iudicioru Dei inhabitare substantialiter possunt: & hic modus possidendi, licet no sit nostræ speculationis, ponitur tamen, ne alicui impossibile videatur, quòd etiam, Dei permissione, homines, à Dæmonibus ad instantiam maleficarum substantialiter interdum inhabitantur.

Possumus ergo dicere, quòd sicut quinq; modis Dæmones per le absque maleficis homines lædere, & possidere possut, ita & omnibus illis modis ad instantiam maleficaru, cum ex tunc, sicut amplius Dens offenditur, ita & maior Læuiendi in homines per maleficas Dæmoni permittitur facultas. Et modi perfunctoriè recitando hi sunt, dempto eo quod vexantaliquando in bonis formæ exterioribus : quòd aliquando etiam aliquos in propriis lædunt tantummodò corporibus: aliquando in corporibus fimul & in potentiis interioribus. Aliquado solum tentant intus & extra. Alios viu rationis ad tempus priuant. Alios velut bestias irrationales reddunt. De singulis dicamus.

Sed prius, quinque causas, propter Quinque quas Deus permittit homines possideri, homines præmittamus, quia ordiné servare, ma-2 Demoteria postulat. Nam aliquando quis sideantur, possidetur pro maiori suo merito. Aliquando pro alieno leni delicto, aliquado pro suo veniali peccato, aliquando pro graui peccato alieno, aliquando pro magno facinore proprio. Et his omnibus de causis nulli dubium, quin & Deus ad instantiam maleficarum

mens eft ficut nawis fine guberna-

Diabolus

Damones per Damones etiam similia interdum per epi-ftolas & permitttat : & singula ex scripturis, & cilicium non per noua gelta tantum probare expedit, cum semper noua per antiqua S. pater o rat Deum roborantur.

yt à Dia-

Nam de primo patet in Dialogo Setolo pos ueri, beati Martini charissimi discipuli, vbi fertur quendam Patrem sanctissimæ vitæ tanta dotatum gratia expellendi Dæmones, vt hi nedum verbis propriis fugarentur, sed etiam eiusdem Patris epistolis & cilicio, & cum coram mundo, Pater esset celeberrimus, se tentari sensit vana gloria, cui vitio licet viriliter refisteret, tamen vt humiliaretur amplius, totis præcordiis Deum precabatur, quatenus quinque menfibus à Dæmone possideretur, quød & factumest. Nam eum statim possessum vinculari oportebat, & omnía applicare fibi Dæmoniacis communia. Finito autem quinto mense, prorsus & ab omni vana gloria, & à Dæmone liberatus est. Sed quòd hac de causa quis per maleficium alterius posset à Dæmone possideri, sicut factum fuisse non legitur, ita nec ad ptælens assirmatur: licet vt præmissum est, incomprehensibilia sint Dei iudicia.

De secundo autem, quòd ex alieno leui delicto aliquis possidetur, ponit exemplum beatus Gregorius de beato Ob super- Eleutherio Abbate, viro simplicissimo, Eleuthe- qui cùm prope monasterium virginum rij alius pernoctaret, & ignoranti ordinauerunt ad suam cellam poni paruulum puerum qui omni nocte vexabatur à Dæmone. Sed eadem nocte Dæmone liberatus est ad patris præsentiam. Hic cum rem didicisset gestam, & puer iam positus esset in monasterio sancti viri, & transactis multis diebus paulò immoderate lætus de liberatione pueri, ait, ad confratres suos, Diabolus sibi cum illis scroribus iocabatur. Sed vbi ad seruos Dei venit, puerum vexare cœpit. Et per lachrymas & ieiunia fan-

cti viri, & confratrum difficulter, sed eodem die liberatus fuit. Et quidem vbi ex alieno & leui delicto, quis innocens possidetur, non mirum si propter veniale proprium, aut propter graue alienum peccatum, aut etiam propter proprium facinus, aliqui etiam ad maleficarum instantiam per Dæmones possidentur.

Nam & de proprio veniali peccato patet per Cassianum collatione abbatis Sereni primà, dicentem de Mole. Moses, inquit, in eremo, cum singularis & imcomparabilis vir esset, ob reprehensionem vnins sermonis, quem contra abbatem Macharium disputans, paulò durius protulit, quadam scilicet opinione præuentus, diro confestim traditus est Dæmoni, vt humanas egestiones ori suo ab eo suppletus ingereret. Quod flagellum purgationis gratia Dominus intulisse videtur, ne scilicet in eo vel momentanei delicti macula resideret, patuit ex miraculosa curatione. Nam continuò abbate Machario in oratione submissa citius nequam spiritus ab eo fugatus abcessit.

s ab eo fugatus abceint.
Simile videtur huic, quòd Gregorius non fignas primo Dial. refert de moniali, que la- se cruce ctucam comedit, non prius figno cru- in esu lacis se muniens, & per beatum Equi-Diabolo

tium patrem liberata.

De quarto etiam, videlicet pro alieno grani peccato aliquem possideri, ibidem refert beatus Gregorius de beato Fortunato Episcopo, qui dum Diabolum ab obsesso homine propulisset, serò idem Dæmó in specie peregrini per plateas ciuitatis clamare cœpit: O virū fanctum Fortunatum Episcopum, Ecee de hospitio me peregrinum proiecit, nec vbi quiescam inuenio. Tunc quidam cum vxore fua & filio fedens ; peregrinum inuitauit ad suum hospitium, & quærendo causam expulsionis, est ganisus super derogatione sancti viri, quam à peregrino ficte audiuit. Exinde au

## Quast. I. Cap. X. Quomodo substantialiter, & c. 141

de autem Diabolus puerum inuasit & prunis iniecit:ac animum eius excussit. Sicque pater miser primum quem rece-

pisset hospitio intellexit.

Et de quinta causa proprij facinoris magni, communiter tam in sacra, scriptura, quàm in sanctorum passionibus legimus. Nam & sic 1. Regum 15.
Saul inobediens Deo possessius est. Quæ omnia (vt diximus) tacta sunt, ne impossibile cuiquam videatur, ne ob facinorum malesicarum, vt aliqui etiam ad earum instantiam possideantur. Super
quo vt diuersos modos possidendi intelligere valeanus, quoad secundum rem gestam in medium producamus.

Res gesta de malesicato obsesso.

Tempore siguidem Pij Papæ secundi, ante iniunctum inquisitionis officiu, vnicè duobus Inquisitoribus talis accidit casus. Bohemus quidam de Dachono oppido, filium vnicum & sacerdotem sæcularem ob liberationis gratiam, quia obsessus erat. Romam vsque perduxit. A casu autem dum ego vnus ex Inquisitoribus, hospitium refectionis gratia intrassem, contigit, vt tanquam commensalis idem sacerdos cum patre ad tabulam pariter mecum consederet. Convenientes autem, & mutud (vt moris forensium est,)conferentes,idem pater pluries suspirans, & quòd prosperum iter compleuisset, à Deo omnipotenti optabat: cui ex intimis compatiendo, quænam sui itineris & causa tristitiæ esset, inquirere cœpi. Tunc ille, filio audiente, qui & mihi collateralis in mensa erat, respondit, Heusilium habeo à Dæmone obsessum, quem obliberationis gratiam magnis laboribus & simpensis hucvsque perduxi. Et ego, vbi nam filius effer, dum inquirerem, quòd mihi collateralis esset, indicanit. At territus ego paululum,& diligenter iplum intuens, quòd cum tanta modestia cibu lumeret, & ad quæque interrogata piè respoderet, hæstare animo copi, quod oblessus non esset, sed infirmitatis cau-

sa sibi aliquid accidisse obieci. Tunc filius rem gestam per se narrans, & qualiter quantoque tempore obsessus fuilset, indicauit. Mulier, inquits quædam malefica hanc mihi infirmitatem contulit; rixanti enim contra eam ratione cuiuidam disciplinæ circa regimen curiæ, cùm eam durius increpassem, quia ceruicose volutatis erat, dixit, quòd post paucos dies haberem intendere his quæ mihi contingerent. Sed & Dæmon in me habitans hoc idem refert, quod maleficium sub quadam arbore positu sit à malefica, quod nisi amoueatur, non potero liberari, sed nec arboré vult indicare. At ego nec minimam suis dictis fidem adhibuissem, nssi experientia me protinus edocuisset. Nam interrogatus à me de interuallo temporis, vt præter consuetum modum obsessorum tantæ luæ rationis esset capacitas, respondit: Vlu rationis tantummodò prinor, quãdo diuinis aut vacare aut facra loca visitare voluero:Præcipuè autem Dæmő ex suis verbis per me prolatis dixit. Quòd sicut maiorem displicentiam ha-Cenus in fermonibus ad populum fibi fecisset, ita vt nullo modo me prædicare fineret, Gratiolus enim ex relatu patris prædicator extitit, & omnibus amabilis. At ego Inquisitor cum de singulis certificare volebam per quindenam & vltrà ad varia sanctorum lumina ipsum deducere decreui. Præcipuè autem ad Ecclesiam Sanctæ Praxedis virginis, vbi pars staruæ marmoreæ, cni in sua flagellatione saluator noster alligatus fuerat, & ad locum in quo Petrus Apoltolus crucifixus fuerat, in quibus locis horribiles eiulatus, dum exorcizabatur, emittebat iam asserens le velle exire, post paululum verò minimè. Et vt præmisium est, in omnibus moribus mansit sacerdos compositus, & sine omni nota, nisi dum exorcilmi incipiebant, & illis finitis, dum stola de collo amouebatur, ex tunciterum nec mini

Christus

nerit do-

cendo.

pto, dum Ecclesiam aliquam pertranseundo genua prosalutatione virginis gloriosæ flectebat : tunc Diabolus eius linguam in longum extra os suum emittebat: Et interrogatus, an non ab illo posset continere: respondit, hoc facere minime valeo: sic enim vtitur omnibus membris & organis collo, lingua, pulmone, ad loquendum vel eiulandum, dum ei placet. Audio quidem verba, quæ sic per me & ex membris meis loquitur, sed resistere omninò non valeo, & quando deuotiùs orationi alicui insistere affecto, acriùs me impugnat, linguam emittendo. Et quoniam cois Rome. lumna in Ecclesia sancti Petri exemplo Salomonis circumlata existit, per cuius virtutem plures licet à Dæmonibus obsedi, liberantur, eò quòd & Christus prædicando in templo illi se appodiasset, hic tamen occulto Dei iudicio liberari non potuit, alium modum pro sua liberatione sibi disponendo. Licet enim per integrum diem & noctem circa columnam inclusus mansisset, tamen sequenti die, post varios exorcismos super eum perlectos, dum circunstaret populus, & magnus fieret concursus: interrogatus, in qua parte columnæ se Christus appodiasset, tunc dentibus mordendo columnam, locum demostrabat eiulans. Hic stetit, hic stetit. Vltimatim tamen dixit. Nolo exire. Et cum interrogaretur, qua de causa? Distolus respondit, Propter Lombardos: Et inmenstrat locum vbi terrogatus denno, cur propter Lombardos egredi nollet. Tunc respondit in Italica lingua, (cum autem infirmus sacerdos illud idioma ignoraret, ) dicens: Omnes faciunt sic & sic, nominando pessimum vitium luxuriæ. At sacerdos post hoc me interrogando dixit Pater, quid sibi volunt hæc verba Italica, quæ ex ore meo protuli? cui, cum indicallem, respondit: verba qui-

minimum irrationabilem, aut inhone-

stum motum demonstrabat. Hoc dem-

dem audiui, sed intelligere non potui. Et quia, vt rei probauit euentus, hoc dæmonium erat de genere illo, de quo Saluator in Euangelio, Hoc genus dæmoniorum non eiicitur nisi in oratione & ieiunio: Ideò quidam venerabilis Episcopus per Turcas, vt fertur, à sede expulsus, piè illi compatiens, per totum quadragesimale tempus in pane & aqua, ieiuniis & orationibus, & exorcismis quotidie insistens, ipsum per Dei gratiam tandem liberauit, & ad propria cum gaudio remisit.

Super quo licet fine miraculo nullus in hac vita possit sufficienter disserere, quibus & quot modis Dæmon homines possideat, vel etiam lædat: possumus tamen dicere, quod quinque modis, dempto eo quod in rebus fortunæ exterioribus aliquando tamen lædunt. Nam aliqui in propriis tantummodò vexantur corporibus; aliqui in Quot mocorpore simul, & in potentiis interio- dis Demo ribus, aliqui in potentiis tant umodo in-vexes. terioribus ad aliqui castigatione eoru, tempus tantummodò viu rationis prinantur, aliqui verò velut bestiæ irrationabiles redduntur. Præfatű sacerdotem quarto modo possessú fuisse declaratur. Nam nec in rebus fortunæ, nec in proprio vexatus corpore fuit, provt cotigit B. lob, vbi Deus Demonélicétiasse manifeste scriptura super hoc traditadicés ad Satan. Ecce, vniuerla quæ habet in manu tua funt, tantum in eum ne extendas manum tuam, & hoc in res exteriores, in corpus verò postmodum ait : Ecce in manu tua est : veruntamen animam eius serua, id est, vitam eius ne anferas.

Potest etiam dici, quod tertio mo- lob eti do, scilicet in potentiis anima interio- 3 Sau ribus fimul & corpore vexatus fuit, affliget cum dicebat, vt lob. 2. habetur : Ad tur. Dominum si dicitur, consolabitur me lectulus meus, & releuabor, loquens mecum in strato meo terrebis me per tomnia,

# Quast. I.Cap. X. Quomodo substantialiter. & c. 143

fomnia, & per visiones horrore concuties, Dæmone scilicet procurante, secundum Lyram & secundum Thomam. Terrebis me per somnia quæ scilicet dormienti apparent, & per visiones, quæ scilicet apparent vigilanti abvsu exteriorum sensuum alienato. Solent enim phantalmata, informata diurnis cogitationibus, esse in terrorem dormientium. Et hæc reprobatur in eo ex infirmitate corporis. Vnde sic consolatione vndique seclusa, nil remedij videbatur Iob euadendi tot augustias nisi per mortem: horrore inquit concutiés. Quibus modis & maleficas homines lædere per Dæmones nemo dubitat, provt in sequentibus patebit, qualiter per grandines in rebus fortunæ, & in corpora animalium & hominum læsiones inferunt.

Et tertius etiam modus lædendi est in corpore, & in interioribus potentiis, absque prinatione vsus rationis. Patet ex earum operationibus, vt supra tactum est, adeò mentes hominum ad illicitas affectiones incendunt quod necessariò etiam nocturno tempore ad amasias per longa terrarum spatia currere habent, vilco carnalis amoris ni-

mis illaqueati.

Potest adduci & illud quod in Hassia oppido Marburg, contigisse dicitur de quodam obsesso etiam sacerdote, dum in exorcismis Dæmon interrogaretur, quanto tempore lacerdotem inhabitasset. Respondisse fertur, septem annis. Et cum exorcista obiiceret:cum vix per tres menses eum vexasti, reliquo tempore vbi eras? Relpondit: In corpore suo me occultabam. Et ille, In qua parte corporis, vbi inquirebat, respondit, vt plurimum in capite. Et denuò vbinam fuisset quando diuina celebrasset, & sacramentum sumpsisset, requisitus, dixit: Sub lingua eius me occultaui. Et ille miser : qua temeritate ad præsentiam creatoris tui non aufugisti, Tunc Dæmon. Nunquid sub ponte se vnquam quis occultare potest, donec de super vir sanctus pertransibit, dunmodò gressus non fixerit. Diuina tamé cooperante gratia liberatus fuit, siue verum siue sictitium protulerit cum mendax sit, & pater

Quartus modus applicatur ad præ- Solus Deus pofatum possessum Romæ liberatum, teit anime sub hac declaratione, quod Dæmon illabi. possit illabi corpori, licet non animæ, cum hoc soli Deo sit possibile illa etiam corpori, non tamen infra terminos essentiæ corporis : hoc inquant declarat terminos essentiæ cor-

poris.

Hoc inquam declarando habetur modus quo Dæmones substantialiter interdum in homine habitant & ad tepus tantum vsu rationis priuant. Et quidem hoc sic declaratur. Nam dicere possumus, quod corpus habet terminos duplicis rationis, scilicet quantitatis & essentiæ. Vnde quando Angelus quicunque bonus vel malus operatur infra, terminos corporalis quantitatis, & fic illabitur corpori operando circa potentias quantitatiuas, sic etiam boni Angeli etiam imaginarias in bonis viz siones operantur. Nunquam autem dicuntur illabi essentiæ corporis qua non possunt illabi vt pars, neque sicut virtus. Non sícut pars, quia alia & alia est essentia vtrobique. Non sicut virtus, quasi dans esse quia suum esse habet pro creationem à Deo. Vnde & ipse solus habet intrinsecam essentiæ operationem & conservationem quandiu placitum fuerit suæ pietati conser-

Vnde concluditur, quod aliz om-boni & nes perfectiones seu defectus loquen- mali spido de bonis, quoad perfectiones, ma illade malis quoad defectus, quando o-batur aut perantur, si operantur circa cor-circa eam pus & partes eius, vt circa caput

Vbi Dzmon lateat, quădo Damoniacis przbetur Cacramen-

illabuntur tali corpori super terminos, videlicet quantitatis & quantitatiuas

potentias.

Si verò circa animam, tunc iterum vterque extrinsecè operatur, sed modis diuersis. Et dicuntur operari circa animam, phantasmata illa seu species intellectui repræsentando, & non solum ad indicium sensus communis & senfum exteriorem. Ex quibus operationibus sequentur tentationes à malis Angelis & affectiones & cogitationes. malæ per indirectum operando versus intellectum. A bonis autem Angelis segumtur illustrationes phantasmatum ad cognoscendum reuelando abreis: vnde & talis diuersitas est quod boni Angeli etiam directè possunt imprimere in intellectu phantalmata illustrando. Mali autem neque illustrare dicuntur phantasmata, sed prius obfuscare. Item nec directè imprimere posfunt, sed tantummodò indirectè, in quantum intelligentem necesse est phantalmata speculari.

Per hæc tamen etiam Angelus bonus non dicitur illabi animæ, licet eam. illuminet: sicut nec dicitur superior Angelus illabi in inferiorem, licet eum illuminet, sed tantummodo extrinsece operatur, & cooperatur modo, quo dicrum est, vnde multo minus malus il-

labi potest.

Pudicium

Et per hunc modum Dæmon sacerde priore obtesso doti corpus in tribus occupauit. Primo, quòd ficut illabi suo corpori potuit infra videlicet terminos corporalis quantitatis, ita caput suum occupanit substantialiter illud inhabitando. Secundo quod circa animam eius extrinlece operari potuit, obfuscando intellectum, vt rationis vsum perderet. Ita etiam potuit wt fine intermissione; wel etiam interpellanti eum, quoad missionem rationis, vexare. Lieet etiam dici potest, quòd ex dono Dei hoc habuerit sacerdos, vt non fine intermissione à Dæmone vexaretur. Tertiò quòd licet omnibus mentibus organis ad loquendum & voces ad formandum prinaretur, semper tamen ad verba, licet non ad sententiam verborum aduertentiam habuit. Qui modus obsistendi plurimum ab aliis obsidendi modis differt, cum communiter oblessi leguntur sine intermissione à Dæmonibus affligi vt patet in Euangelio, tam de lunatico, cuius pater dixerat ad Ielum: Domine miserere filio meo, quia lunaticus est, & male patitur. Matth. 17. quam etiam de muliere ina, quam Satanas alligauerat 18. annis & erat inclinata, nec omnind poterat furlum aspicere. Luce 13. quibus etiam modis indubie Dæmones dinina permissione ad institiam maleficarum vexare poflunt.

#### CAPVT XI.

De modo, quo omne genus infirmitatis inferre possunt, & hoc in generali. de granioribus.

CEd & hoc, quòd non sit aliqua in-Interporalis, que à maleficis (Deo permittente) inferri non possit etiam si ad lepram vel epilépsiam se extendere habeat: Probari potest per hoc propter doctores nullum genus infirmitatis excipitur. Nam diligenter ea quæ superius tacta sunt, tam de virtute Dæmonum, quam admalitiam maleficarum confiderantur, nullam patitur hoc difficultatem. Nam & Nider, tam in suo Praceptorio, quam etiam Formicario, vbi quærit : An malefici polsint veraciter suis maleficiis homines. lædere.

Et est quæstio absque exceptione alicuius infirmitatis, etiam quantumcumque incurabilis. Et vbi respondet, quòd sic, quærit consequenter, quibus. modis, & quibus rebus.

Et

# Quast. 1. Cap. XI. Quales insirm.in genere, & c. 145

Et quoad primum respondet, vt supra ex prima quæstione primæ partis tractatus patuit. Probatur etiam per Isid. describentem maleficarum operationes 8. Etym. cap. 9. Malefici dicuntur ob facinorum magnitudinem, hi enim elementa concutiunt, scilicet opere Dæmonum ad tempestates concitandas, mentes hominum turbant, modis videlicet suprà tactis, vsum rationis, vel omnino impediendo, aut grauiter obfulcando. Subdit, & abíque vllo veneni haustu, violentia tantum carminis animas interimunt, vitam videlicet

Probatur etiam per S.Thom. in 2. sent. circa dist.7. & 8. Et in 4. dist.34. Et communiter per omnes Theologos ibidem scribentes, quòd malefici omnibus modis possunt procurare læsiones in hominibus & eorum rebus, cooperante Dæmone, in quibus Dæmon potest solum lædere vel decipere, videlicet in rebus, fama, corpore, vsu rationis, & in vita: vult dicere, quod in illis, in quibus Dæmon per se absque malefica possit lædere, possit etiam cum malesica: imo ampliori facilitate propter maiorem Diuinæ maiestatis offensionem, vt suprà tactum est.

De rebus namque patet lob.1. & 2. vt suprà patuit. De fama patet in Le-Siluanum genda B. Hieronymi, vt refert Ioan. Nazarenu Andr.in Hieronymiano, quod Diabolus se transformauit in formam S. Siluani Episcopi in Nazareth, amatoris Hieronymi. Qui Dæmon primò fæminam nobilem nocte in lecto procare & prouocare cœpit ad luxuriam verbis, & deinde factis sollicitanit ad malum quæ cum clamaret. Dæmon sub specie sancti Episcopi sub lecto fæminæ se abscondit, vbi requisitus & inuentus per luxuriosa verba se mentitus est esse Epilcopum Siluanum. In crastinum ergo sanctus vir, disparente Diabolo diffamatus est gravissime : quæ diffamia Mall. Malefic. Tom. I.

tandem circa sepulchrum S. Hieronymi fatente Diabolo in obsesso corpore purgata est.

De corpore patet in Beato Iob, qui gob fuie percussus fuit à Dæmone vlcere pessi-leprosus, mo, quod exponitur de lepra. Refert etiam Sigisbertus & Vincent. in spe.histo. lib. 25.c. 37. quòd tépore Ludouici lecundi Imperatoris in parochia Moguntina quidam Dæmon primò sæpè lapides iecit, & quasi malleo ad domos percussit. Et deinde publice loquendo, furta prodendo, & discordias seminando plures inquietauit : deinde omnes contra vnum irritanit, cuius hospitiam vbicunque manebat incendit: & ob illius peccata omnes pati affirmauit. Vnde tandem agros pro hospitio habere oportuit: propter quod cum presbyteri Litanias celebrarent, multos iactibus lapidum Dæmon víque ad cruentationem læsit, aliquando quieuit, aliquando sæuit, & per triennium ista continuauit quovsque omnia ædificia ibi incendio consumpta sunt.

Item de nocumento vsus rationis, & vexatione interiorum sensuum, probatur ex professis & arreptitiis per Euangelicas etiam historias. Item de morte, & quòd de vita etiam quosdam priuat. Patet Tobia 6. de septem viris Saræ virginis occisis, qui propter luxuriosum affectum,& effrenem appetitum in virginem Saram eiuldem non erant digni matrimonio. Quare concluditur, quòd sicut per se, ita & amplius per malesicas, in omnibus nihil dempto hominibus nocere possunt.

· Verum vbi quæritur, an huiusmodi An 12siolæsiones sint potius Dæmonibus, aut nes Satamaleficis imputandæ: Respondetur, maleficis quòd sicut propria & immediata actio- ministris ne Dæmones operantur, infirmitates adferiimmittendo, ita & ipsis principaliter bendz. lunt imputandæ; sed quia in contemptum & offensam creatoris simul & in perditionem animarum quærumt huius-

Satan se transformodi per maleficas exercere, scientes quòd per talem modum: sicut Deus amplius irritauit, ita & amplius permittit eis potestatem sæuiendi. Quia & de facto innumera maleficia perpetrantur, quæ non permitterentur Diabolo inferre hominibus, si per se solum affe-Charet homines lædere quæ tamen permittuntur iusto & occulto Dei iudicio per maleficas propter earum perfidiam & Catholicæ fidei abnegationem.

Scopis aquam Spargere excitat pluuism.

Vnde & eis iusto iudicio talia imputantur secudariò, quantum cunque Diabolus sit actor principalis Scopa ergo, quam mulier intingit aquæ vt pluat & lurlum in aërem aquam spargendo, licet in se non causet pluuiam, nec posset mulier inde reprehendi, quia tamen ex pa-&o cum Dæmoneinito, vbi iam vt malefica talia facit, licer Dæmon sit qui pluuiam caulat ipla tamen merito inculpauit, eò quòd mala fide & opere Diabolo seruit, cius obsequiis se tradendo.

Per ima ginem in plumbo alique n læ dere.

Sic etiam quando imaginem ceream, aqua vei vel simile ad maleficiandum aliquem maleficus facit: vel quando maleficio alicuius in aqua vel plumbo imago apparet, quicqu'd molestiæ infertur tali imagini, cùm tale experitur fieri imaginato, id est, homini maleficiato, puta punctura vel alia lasfura quacumque licet læsio realiter inferatur imagini per maleficam vel alium hominem, & inuisibiliter Demon maleficiatum hominem eodem modo lædit, meritò tamen maleficæ impuratur: quia sine ea Deus nunguam læsionem inferre Diabolo permitteret, nec Diabolus per se lædere ipfum attentallet.

Quomodo Damones famā hu Ledant.

Sed quia dictum est de fama, in qua Demones per se homines lædere posfunt, ab que maleficarum cooperatione : posset in dubium verti, an etiam Dæmones per se possent honestas mulieres infamare, vt tanquam maleficæ reputarentur, cum in earum effigie ad maleficandum aliquem appareret, vnde cotingeret talem innocenter infamari.

Responsio: aliqua sunt præmittenda. Primò, quia dictum est, Dæmonem nihil posse efficere absque Dinina permisfione, vt in 1. part.operis, circa vltimam quastion.patuit: etiam tactum est, quòd non est tanta permissio super iustos,& in charitate existentes, sicut super peccatores, in quos vtique ficut maiorem habent potestatem, iuxta illud: Cùm fortis armatus, &c.ita vtique plura permittuntur à Deo in eorum afflictionem quam super iustos. Demum licet iustos in rebus exterioribus, vt fama & sanitate corporis, lædere possunt, Deo permittente, quia tamen sciunt hoc eis cedere in augmentum meritorium, ideò minus eos lædere affectant.

Ex quibus dici potest, quod in hac difficultate respectus potest haberi ad diuersa. Primò, ad diuinam permissionem. Secundò, ad hominem, qui cenfetur honestus, cum tales non semper sunt in charitate existentes, sicut sunt sub honest te reputati. Tertiò ad facinus, in quo innocens debet infamari: quia illud ex lua radice cuncta flagitia mundi excedit.Ideo dicendum,licet ex Diuina Nem inpermissione qui que innocens, siue is infamigratia constitutus, siue lædi non possit tur. in rebus fortunæ & familia: habendo tamen respection ad ipsum facious & gravitatem criminis, (cum malefici sic nuncupantur ob facinorum magnirudinem iuxta Isid.sæpè allegatum)dici potest, quòd hoc vt aliquis innocens prædicto modo à Dæmone infametur, fieri non est benè possibile, iterum multis respectibus.

Primò quia cùm infamare in vitiis, quæ absque peccato expresso vel tacito inito cum Dæmone perpetrantur, yt funt furta, latrocinia, & actus carnales. Aliud fit ab infamia super vitia, quæ nullo modo possunt homini imputari, aut ab eo perpetrari, nisi super actum expressum

## Quast. I. Cap. XI. Quales infirm. in genere, & c. 147

expressum cum Dæmone inito: qualia funt opera maleficarum: quæ nisi virtute Dæmonum à maleficis perpetrantur, vt vbi homines,iumenta,aut terræ fruges maleficiantur, vnde & eis aliter imputari non possunt. Ideò licet Dæmon possit hominem de aliis vitiis infamare, de tali tamen vitio infamare, quod fine eo non potest perpetrari, non videtur benè possibile.

Prætereà hucvíque nunquam actum est, nec repertum, vt aliquis innocés sit per Dæmonem taliter infamatus & sic propter talem infamiam morti fuisset adiudicatus. Imò vbi tantummodò infamia laborat, talis nulla pœna punitur, Canonica nisi quod Canonica purgatio sibi indicitur, vt in 3.p.operis circa secundum modum sententiandi maleficas patebit.

> Et licet ibi cotineatur, quòd in casu, du in purgatione deficeret, pro reo effet habendus, adhuc tamen adiuratio sibi indiceretur antequam vlterius super pænam relapsis debitam procederetur. Sed quiacirca contingentia laboramus, quæ actu nunquam fuerunt perpetrata, nulli dubium quin & in posterum Diuina permissio fieri non permittat.

> Prætereà & à fortiori, propter angelicam custodiam, quæ non permittit infontes in aliis criminibus minoribus infamati, vt in latrociniis & huiusmodi, minus permittet, imò fortius suæ custodiæ deputatum ab infamia talium fla-

gitiorum præleruabit.

Nec valet, si quis acta per S. Germanum obiiceret, quando Dæmones in affumptis corporibus, & ad menfamconsedentibus alias mulieres viris suis condormientibus, repræsentabant, hospitem illudentes, quasi illæ mulieres in propriis corporibus semper edentes & bibentes aduentarent, de qua etiam Supra mentio habita est. Quia nec ibi illæ mulieres exculantur, quasi innocentes omninò, sed quòd talia mulieribus sæpè accidunt: quod iuxta cap, 26.

q.2. Episcopi notatur. Vbi reprehenduntur tales, quòd dum in imaginaria folummodo illusione transferantur, putant le veraciter & corporaliter transferri, licet (vt suprà tactum est) etiam interdum corporaliter à Dæmonibus vehuntur.

Sed quod corporales infirmitates alias omnes, nulla dempta, Diuina permissione inferre possunt, de illo est præsens speculatio. Concludendo ex prenotatis, quòd sic: cùm nulla sit à Doctoribus exceptio, cui & rationé assentire oportet:cum alias Dæmones sua naturali virtute cuncta corporalia excedunt, vt fæpè tactu est. Acta denique & gesta per nos reperta hæc affirmant. Nam licet Lepramæ maior difficultas fortassis circa lepram epileisia aut epilepsiam oriri possit, an videlicet cis intertalia inferre possent, eò quòd huiusmo- 11. di tantummodò ex diuturnis præuiis interiorum dispositionibus & defectibus soleant oriri, nihilominus per maleficia interdum esse illata repertum est. Nam in Diœcesi Basiliensi in confinibus partium Lotharingiæ Allatiæ, cum quidam honestus laborator quadam verba data contra rixosam quandam mulierem protulisset, illa indignata minas adiecit quòd in breui se de eo vindicare vellet. Et ille licet parui pendislet, eadem tamen nocte sibi pustulam collo accreuisse sensit, fricando tamen paululum & tangens totam facië inflatã & tunc factã cum collo persensit, in tantum vt horribilis specie lepræ etiam per totum appareret corpus, qui non distulit, sed quanto citius amicis & confulibus accersitis, rem gestam super comminatoria verba mulieris narrauit, & quòd sie mori ea side & suspicione vellet, quod illa sibi arte magica eadem malefica intulisser. Quid plura? mulier capitur, quæstionibus exponitur, & crimen fatetur. At ludex de modo & causa diligentius inquirens, respondit: Cum me verbis opprobaciis

homo ille aggressus fuisset, ego ita sucplus mali censa, cumad domum venissem, maliperpetrat gnus spiritus causam tristitiæ meæ inquam ma-leficz iu- quirere cœpit, cui cum singula enarraslem, & vt me vindicare possem eidem insinuando instarem. Ille inquisiuit, dicens: Quidergo vis, vt ei faciam? At ego respondi: Vellem vt inflatam faciem semper retineret : & sic ille abscessit, & illam infirmitaté vltra quam petij homini intulit : ego enim quòd tali lepra eum percuteret, minimè sperassem vnde & incinerata fuit.

In diœcesi denique Constantiens, inter Brisiacu & Irenburg leprosa quædam mulier multis referre solebat, nisi debitum vniuersæ carnis iam ab annis duobus persoluerit, quod simili de causa controuersiæ, quæ inter ipsam & quandam aliam mulierem mota fuisset, cum de nocte domu egressa ante ostiu quid operis agere tentasset, ventus quidam calidus à domo alterius mulie-Sufflando ris, quæ ex opposito domus suæ suerat, in faciem eius faciem repente insufflauit, vnde &

malefica subitò in lepram quam gestabat le in-Tepra licidisse asseruit. Rorem

In diœcesi denique eadem & territorio Nigræ syluæ, malefica dum per lictorem super struem lignorum pro incendio sibi parato à terra eleuaretur; dixit: Dabo tibi mercedem: & sic infufflando in eius vultum, statim lepra horribili per totum corpus percussus, paucis ex post supernixit diebus. Horrenda eius facinora breuitatis causa obmittuntur: sieut & alia quasi innumera, fuper hæc recitari possent. Epilepsiam ou cumnamque seu caducum morbum certis

mortuis inflixisse per oua cum mortuorum corporibus subtumulata, præcipuè ex earum secta ex inhumatis, cum aliis earum cæremoniis, quæ recitanda non funt: vbi in potu, vel cibo, alicui præbuerunt, sæpius à nobis repertum est.

#### CAPVT XII.

Super modum, quo alias consimiles infirmitates in speciali hominibus inferre solent.

Lias denique infirmitates inflixisse, vt cæcitatem, vel acutissimos dolores & torsiones in corporibus hominum, quis enumerare potest? Tamen ex his, quæ oculis nostris perspeximus, & quæ vni ex Inquistoribus innotuerunt, aliqua in medium produ-

Eo in tempore, quo in oppido Isburg Res gelta inquisitio super Maleficas fierer, hic inter alios deductus fuit casus. Nam honesta quædam persona, & vni ex familiaribus Archiducis matrimonio copulata in præsentia notarij, &c. secundùm formam iuris deposuit : & cum tempore suæ virginitatis cuidam ex ciuibus famularetur, accidit vt vxor illius graui dolore capitis langueret, pro cuius curatione cum quædam mulier accessisset, & suis carminibus & certis practicis mitigare dolorem haberet: Ego, inquit, eius practicam diligenter observabam, perspexique quod contra naturam aquæ fusæ in scutellam quandam, ipsa aqua in ollam aliam ascendisset, cum aliis exremoniis quæ recitare opus non est, consideransque quòd ex illis dolor capitis in domina non mitigaretur, aliqualiter indignata, hæc verba ad Maleficam protuli: Nelcio quid agitis, vos non facitis nisi superstitiosa, & hoc propter commodum vestrum. Tune malefica statim subiunxit, an sim superstitiosa vel non, tertia die tu lenties: quod rei probauit euentus. Nam tertia die manè me sedente, & fusum apprehendente, tantus dolor subitò corpus meum inuasit, Primò in interioribus vt non esset pars corpo

infecit.

### Quaft.I.Cap.XII.Infirm.speciales à Malef. & c. 149

corporis, in qua non punctiones horribiles sentirem: Secundo non aliter mihi videbatur, nisi quòd continuè igniti carbones capiti meo superfunderentur: Tertiò in cute corporis, à vertice vique ad plantas pedum, non fuillet spatium ad punctum acus , vbi non fuisset pustula alba sanie repleta, sicque in his doloribus eiulando, & tantummodò mortem optando ylque ad diem quartum restiti. Tandem maritus dominæ meæ, yt stabulum quoddam intraremmihi iniunxit. At ego paulatim incedendo, eo præcedente, dum ante ostium stabuli eramus, Ecce, inquitad me, pecia panni albi luper ostium stabuli. At ego: Video. Tuncille: Quantum potes, remoue, quia fortè melius habebis. Tunc ego quantum potui vno brachio me ad ostium tenente, cum altero peciam apprehendi. Aperias, (inquit dominus) & considera diligenter ibi reposita. Tunc vbi peciam solui, plura ibidem inclusa reperi, præcipuè autem grana quædam alba, ad modum quo pustulæ inerant corpori meo, semina quoque & legumina quorum fimilia nec edere poteram aut intueri cum ossibus serpentum . & aliorum animalium intuitasum. Et sic stupefacta, dum inquirerem à domino, quidnam agendum foret, vt in ignem cuncta prolicerem iniunxit. Proieci. Et ecce subitò non post horæ spacium, aut quartale, sed in momento, vt in ignem res illæ fuerant proiecta, omnem lanitatem pristinam recuperaui. Et quia plura contra vxorem illius cui famulabatur fuerunt deposita, per, quæ suspecta non tam leuiter quam & vehementer fuit habita, & præcipuè propter magnam familiaritatem cum maleficis habitam. Vnde prælumitur, quòd conscia de maleficio repolito, hoc viro indicauit, & deinceps modo præmisso, publicatum,lanitatem ancilla recuperauit.

Inluper aliud maleficium cuiuldam

personz, etiam mulieris, illatum in eodem oppido referre in detestationem tanti criminis expedit. Mulier quædam maritata, & honesta accessit, & iuxta iuris formam, et suprà disposuit. Retrò domum, inquit, habeo viridarium (est & illi ortus contiguus vicinæ meæ.) Vnde cum quadam die transitum fieri ex horto vicinæ ad viridarium meum, non ablque damno peripexissem, stans in ostio viridarij,& apud me ipsam cóquerendo, & querulando, tam de transitu quàm & de dano, vicina subitò superuenit, & an suspectam haberem, inquisinit. At ego territa propter malam eius famam, nil aliud nisi hæc verba protuli. Gressus in graminibus damna demonstrant. Tunc illa indignata, quia ad eius fortassis beneplacitum me litigiosis verbis cum ea implicare nolebam, abscessit cum murmure, & verba quæ protulit licet andirem, tamen intelligi non potui. Post paucos verò dies ingens infirmitas mihi accidit cum doloribus ventris & acutissimis torsionibus à latere sinistro versus dextrum & viceuersa, quasi duo gladij aut cultri essent pectori infixi, & sic die noctúq; clamoribus omnes vicinos alios inquietaui: & confluentibus hinc inde pro consolatione, accidit vt lutifigulus, præfatam vicinam & maleficam adulterino flagitio habens in amasiam, simili modo visitationis gratia accedens, & infirmitati meæ compatiens, post verba consolatoria abcessit. Sequenti tamen die festinè rediit, & inter alia consolatoria subiunxit: Experimentum Quomodo capiam, an ex maleficio ex vobis infir- probetur mitas acciderit, quod si sic repertum sit males. fuerit, sanitatem vobis recuperabo. Ac- ciata. cepto ergo plumbo liquefacto, & me in lecto decumbente, plumbum in scutellam aqua plenam supra corpus meum appodiado infudit, & vbi quædam imago & figuræ diuerlarum rerum ex plubo congelato apparuissent : Ecce in-

quit

quit, ex maleficio, hæc vobis contigit infirmitas. Et super limen ostij domus vna pars instrumentorum maleficii continetur. Accedamus ergo & illis amotis melius sentietis. Sicque maritus meus cum eo pariter ad tollendum maleficiam accedunt: & lutifigulus limen eleuans, marito iniunxit, vt manum in foueam, quæ apparuerat, mitteret:& quæcunque inueniret, extraheret:quod & fecit: Nam primò imaginem quandam ceream in longitudine vnius palmæ, vndique perforatam, habentem duos acus ex aduerso per latera, ad modum quo ipía punctiones à sinistro latere, vsque ad dextrum, & è conuerso persenserat extraxit. Demum pecias panniculorum dinersas ac plurimas, tam in granis, quam in seminibus, & offibus continentes, sicque illis in ignem proiectis, ego quidem conualui, sed non ex toto. Nam licet torturæ & punctiones cessassent, appetitusque comedendi rediisset ex integto, tamen pristinæ sanitati vsque in præsens minimè sum restituta. Vnde hoc, quòd pristina sanitas non rediret, Respondit: Sunt & alia instrumenta alibi abscondita, quæ inuenire non valeo. Et qualiter tunc prima instrumenta reposita agnouisset, dum inquirerem. Respondit; ex amore quo amicus amico reuelare folet, hæc cognoui: vnde dum alteram procabat, & mihi vicinam agnoni, ideò argumentum super eam cœpi suspicionis: hæcægrota recitabat.

Sed si singula, quæ in illo duntaxat oppido reperta sunt, recitare vellem, liber vtique foret conficiendus. Quanti enim cæci, claudi, aridi, & diuersis irretiti infirmitatibus, iuxta formam iuris, ex vehementi suspicione super malesicas eis huiusmodi infirmitates, in genere vel in specie prædicentes, & quòd talia in breui sentire haberent, vel ad dies vitæ, vel ad mortem statim percipiendam. Et quòd secundum eorum

dicta & auisamenta cuncta accidissent, vel ad specificatam infirmitatem, vel ad mortem aliorum. Quia enim terra illa vasallis & armigeris abundat, & otia dant vitia: vbi interdum mulieres Nobiles procabant, dum illas procatas abiice-Tirolente, & alias honestas matrimonio sibises taxat copulare disposuerunt, rarò sine vindicta super malesicium inferendum, aut viro aut vxori, dum se spretuerabat, non autem viris tantum quantum mulieribus: eò vt piè æstimari potest illis interemptis, aut arefactis, priores amassas procare haberent.

Nam & cocus quidam Archiducis, dum iuuenculam honestam & alienigenam duxisset, malesica eius amasia in publica via aliis honestis personis audientibus, iuuenculæ malesicium & mortem prædixit, extensa manu dicens. Non diù de tuo marito gaudebis. Statimque sequenti die lecto decubuit, & post paucos dies debitum vniuersæ carnis persoluit, in extremis contestando. En sic morior, quòd illa suis malesiciis, Deo permittente, me interemit, & vtique pro meliori Deo sibi alias nuptias in cælo disponente.

Sic denique per maleficia miles quidam, ve publica fama testatur, interemptus suit, sic & alij plures, quos recitare omitto.

Inter quos & domicellus quidam, dum ad nutum amasiæ secum pernoceare volebat, & per samulum suum, quòd ea nocte secum certis negotiis præpeditus, pernoceare non posset, ei indicasset. Illa indignata samulo iniunxit. Dicas domicello, non diu me vexabit: sicque & sequenti die insirmatus, post paucos dies sepultus.

Sunt & tales maleficæ quæ Iudices Oculi folo aspectu & oculorum intuitu ma-malefica-leficare sciunt, quòd etiam nullam dicescormolestiam eis inferre publicè se ia-rumpunt. Aantes: sed vt quibuscunque pro

crimi

## Quæst. I.Cap.XII. Infirm. speciales à males & c. 151

criminalibus causis detentis, & grauissimis tormentis pro dicenda veritate expolitis, taciturnitatem inferre 1ciunt, quòd nunquam eorum facino-

ra detegere poterunt.

Sunt & quæ imaginem crucifixi flagellis & cultris impingendo, ob maleficia perpetranda, cum turpissimis verbis, contra gloriofissimæ virginis Mariæ puritatem, & nostri Saluatoris ex eius intemerato vtero natiuitatem dehonestauerunt : Verbail-· la, & singulos actus recitare non expedit, cum nimis fint piorum aurium offensiua in scriptis tamen redacta & repolita funt : prout baptizata quædam Iudæa & alias iuuenculas induxerat, quarum vna Vvalburgis nomine eodem anno in extremis polita, dum à circunstantibus ad confessionem peccaminum hortaretur exclamanit: Corpus & animam tradidi Diabolo, nec spes mihi adest veniæ, & sic defuncta.

Protesta-

Singula hæc non ad ignominiam, tio autho- fed ad laudem & gloriam illustrissimi Archiducis conscripta sunt, cum reuera vti Catholicus princeps & præcipuus zelator in exterminium earum cum assistentia reuerendissimi Ordinarij Brixiensis, non mediocriter laborauit. Recitata autem potius in detestationem & odium tanti criminis, vt quæ iniurias hominum vlcisci non desistunt : quomodo iniurias creatoris & fidei contumelias, etiam non habendo ad temporalia damna respectum; sufferre possunt. Omnium enim eorum hoc præcipuum fundamentum fidei videlicet abnegatio existit.

#### CAPVT XIII.

Super modum, quo obstetrices "malefica maiora damna inferuat, dum infantes aut interimunt, aut Demonibus execrando offerunt.

N Ec prætereundum est de nocu-mentis à malesicis obstetricibus pueris illatis. Et primò, quomodo interimunt. Secundò, quomodo Dæmonibus offerendo execrant. In diœcesi namque Argentinensi & oppido Zabermo mulier quædam honesta,ac beatissimæ virgini Mariæ plurimum deuo- Res gesta ta, hunc calum referre sibi accidisse, sin- Talernis Alsaticis. gulis eius hospitium quod publice tenet, nigram habens Aquilam pro interfigno, frequentantibus commemorat. A viro, inquit, legitimo, sed iam defuncto imprægnata, vbi dies pariendi appropinquarent, mulier quædam obstetrix, vt ipsam ad obstetricandum puerum acceptarem, importunè instabat. At ego conscia de eius infamia, licet aliam mihi assumere decreuissem, verbis tamen pacificis, quasi suis annuere vellem petitionibus, me simulabam. Adueniente auté tempore partus, cùm aliam obstetricem conduxissem, illa prior indignata, quadam nocte cameram meam, enolutis vix coto diebus, cum duabus aliis mulieribus ingreditur, & lecto appropinquantes, in quo iacebam, cum maritum meum, qui in altera dormiebat camera vocare voluissem, singulis membris, & lingua ita remansi viribus distituta, quòd dempto vilu cum auditu, nec perdicam mouere potnissem. In medio ergo illarum duarum stans malefica, hæc verba protulit : Ecce, hæc pessima mulie. rum, quia in obstetricem me recipere noluit, impunè non transibit. Et cum aliæ duæ à latere stantes, pro ea supplicarent, dicentes: tamen nunquam alicui

alicui ex nostris nocuit: malefica subiunxit: Hanc mihi quia displicentiam fecit, suis intestinis aliqua immittere volo, sic tamen, quòd infra dimidium annum nullos propter vos dolores sentiret, sed illo euoluto satis cruciabitur: accessit ergo & ventrem cum manu tetigit, mihique videbatur quasi intestinis extractis, certas res, quas tamen videre non potui, intromittere. Illis ego abeuntibus, cum vires ad clamandum recuperassem maritum quam ocius vocaui, & rem gestam denudaui. Cùm autem ille causam puerperio assignare vellet, dicens: Vos puerperæ plurimis illusionibus & phantasiis laboratis: nec quoquomodo dictis meis fidem adhibere volebat, adiunxi: Ecce spatium pro anno dimidio mihi donauit, quo elapso, si nulli cruciatus superuenient, dictis tuis fidem adhibebo. Consimilia denique verba filio clerico, qui & pro tunc Archidiaconus ruralis erat, protulit, cum & ipse visitationis gratia illo die eam frequentasset. Quid plura? sex mensibus ad punctum euolutis, internorum viscerum tortura subitò ipsam tam dira inuasit, vt nec diebus, nec noctibus, à clamoribus omnes inquietando abstinere potuisset, Et quia ( vt præmissum est deuotissima virgini & reginæ misericordiæ extitit; in pane & aqua, singulis Sabbatinis diebus ieiunando, & ideò & per ipsius suffragia credidit se liberari. Vnde & quadam die, vbi opus naturæ perficere volebat tunc omnis illa immunditia à corpore prorupit: & aduocans .maritum cum filio, dixit: Suntne res ista phantasticæ? nónne dixi, post dimidij anni spatium veritas cognoscetur? Aut quis vidit vnquam spinas, ossa, simul Malefica etiam ligname comedisse ? Erant enim figut acus spinæ rosarum, in longitudine vnius infantum. palmæ, cum aliis variis innumeris rebus immixtæ.

Inluper (vt in prima parte operis) ex

illius famulæ reductæ ad præfentiam in Briliaco confessione patuit, maiora damna fidei circa hanc hæresim maleficarum ab obstetricibus inferri, quod etiam quarun lam confessio, quæ postmodum incineratæ fuerunt, luce clarius demonstrauit.

Nam in diœcesi Basiliensi, & oppido Dann, quædam incinerata fassa fuerat, vitra quadraginta pueros necasse, per modum talem, vt quando ex vtero egrediebatur, acum capitibus eorum per verticem vsque in cerebrum infi-

geret.

Altera denique in diœcesi Argentinensi, pueros absque numero, puta quia de numero non constabat, se interemisse fassa fuerat: taliter autem fuit deprehensa. Nam vbi ex vno oppido in aliud, causa obstetricandi mulierem quandam vocata fuillet, officio suo completo, dum ad propria redire volebat, vbi portam oppidi exiuit, casu brachium pueri recenter nati ex linteo, quo præcincta erat, cui & inuolutum brachium fuerat, ad terram cecidit, quo viso ab eis qui infra portam sedebant, dum illa præterisset, leuatam è terra, yt putabant, peciam carnis, cautius intuebantur, & cum non petiam carnis, sed Ma'esca brachium pueri per articulos membro- brachia rum agnouissent, consilio cu prasiden- natis intibus habito, & inuento, quod infans aufert. ante baptismum decesserat, brachtoque careret, malefica capitur, quæstionibus exponitur, & crimen detegitur, sicque, vt prædictum est, absque eius numero, se infantes interemisse cognouit.

Qua autem de causa vtique præsumendum quod ad instantiam malignorum spirituum etiam eis interdum inuitis talia facere coguntur. Nouit enim Infantes Diabolus, quòd ab introitu regni cœ- non balestis, propter pænam damni, aut ori- questranginale peccatum tales pueri sequestran- tur à retur. Vnde etiam diutius finale iudicium iorum.

protrahitur,

## Quast. I. Cap. XIII. Malesic. damna in pueros. 153

protrahitur, sub quo æternis cruciatibus deputabuntur, cum eo tardius numerus electorum completur, quo completo mundus confummabitur: & yt in præmissis tactum est, sualu Dæmonio-Vaguenta rum ex huiusmodi membris vaguenta, ex carni-bus in- earum vsibus accommoda, conficere habent.

infances

fantum.

Sed & hoc horrendum facinus filentio prætereundum in detestationem Maleficz tanti criminis non est. Nam vbi infantes non interimunt, tamen illos Dæ-Diabolo, monibus execrando per hunc modum offerunt. Nato enim infante obstetrix, vbi puerpera malefica per se non existit, tune quasi quid operis pro infantis refocillatione actura, ipsum extra cameram deportat, & sursum eleuans principi Dæmoniorum, scilicet, Lucifero & omnibus Dæmonibus immolat: & hoc in loco coquinæ super ignem.

> Et (vt quidam retulit) cum perpendisset vxorem suam tempore partus, præter consuerum modum puerperarum nullam ad se ingredi mulierem permitteret, nisi duntaxat filiam propriam, quæ obstetricandi officium gerebat, causam huiuscemodi experiri volens, latenter se illo in tempore in domo occultabat. Vnde & ordinem sacrilegij, & Diaboliçæ immolationis, modo prædicto perpendit:cum eo quòd,vt fibi videbatur, per appendiculi instrumentum, in quo ollæ fulpenduntur, infans non fultus humano auxilio, sed Dæmonum, sursum vehebatur. Vnde mente consternatus, cum & horrenda verba per Dæmonum inuocationem, & alios ritus nefandissimos persensisset, subitò vt infans baptizaretur acriùs institit & cùm ad aliam villam, in qua parochialis erat Ecclesia, deferendus esset, & per pontem super flumen quoddam pertransire haberent, ille enaginato gladio super filiam, quæ infantem gerebat, irruit, dicens, aliis duobus sibi Mall. Malef. Tom. I.

adiunctis audientibus: Nolo vt infantem per pontem deferas, quia aut per se pontem gradietur, aut tu in flumine submergeris. Quia perterrita, cum aliis quæ aderant mulieribus, & anne compos effet rationis inquirentes, (res enim gesta cunctos alios latebat, demptis duobus viris sibi coniunctis.) Tunc ille: Pessima mulierum, arte tua magica scandere pendiculum infantem fecisti, fac & iam, vt nullo deserente pontem pertranseat, aut in flumine te submergam. Sieque coacta, puerum super pontem posuit: & arte sua Dæmonem inuocans, subitò ex altera parte pontis infans cernitur. Baptizato ergo puero, & ad propria rediens cum iam per testes filiam de maleficio conuincere poterat, provt plurimum facinus oblationis minimè probare potuisset, ed quod ipse vnicus illi sacrilego ritui interfuisset, apud Indicem post tempus purgationis, filiam cum matre accusat, & pariter incinerantur, & facinus de sacrilega oblatione. quod per obstetrices sieri solet, detegitur.

Sed hic dubium oritur : Quid ne Car maoperis aut efficaciæ talis sacrilega obla-lesce oftio in huiusmodi pueris esficere valeat, sames Ad quod dici potest, quod sicut tri- Diabolo. plici ex causa Dæmones efficient, ita & ad tria nefandissima hæc eis deseruiunt. Nam primò ex superbia eorum, quæ quia semper ascendit, iuxta illud, Superbia eorum qui te oderunt, ascendit; semper quærunt quantum possunt, diuinis, rebus & caremoniis se conformare, ve sic sub specie boni apparentis facilius decipiant. Sie enim & virgines, pueros, mares vel fæminas expetunt à magis, vbi in speculis vel vnguibus maleficorum furta sublata. vel alia occulta habent manifestare, licet per corruptos idem ostendere valerent, led tamen vt fingat, le false castitatem amare, quam tamen odit. Cum castissi

Cur satan castissimam virginem summe odit, eò bdo ha quòd caput eius contriuit. Gen. 3. Vnde seat vir sic animas malesicorum & eius credentium per insidelitatis vitium, sub specie virtutis decipiunt. Tertiò, vt ipsa persidia malesicarum amplius in sui au-

gmentum crescat, dum à cunabulis sibi

dicatas maleficas seruant.

Ex his efficit hæc sacrilega oblatio tria in puero. Primò, quòd sicut exterior oblatio fit in rebus sensibilibus Deo, puta in vino, pane, terræ frugibus, & hocin fignum debitæ subiectionis & honoris, iuxta illud Eccl. 25. Non apparebis in conspectu Domini Dei tui vacuus. Quæ etiam res aliis postmodum profanis vsibus nullo modo applicari debent, nec possunt. Vnde & 10. q. 1. Damas. Papa dicit, oblationes quæ intra Ecclesiam offeruntur, sacerdotibus tantummodò pertinere, sic tamen, vt non solum eas in suos vsus conuertant, sed vt fideliter dispensent, partim ad ea, quæ ad cultum diuinum pertinent, & partim etiam in vius pauperum conuertant. Ita & talem puerum Diabolo in fignum subiectionis & honoris oblatum, Diuinis vsibus applicari, dignæ & fructuosæ subiectionis causam, pro se quam pro aliis, quomodo est possibile hoc à Catholicis

Quemodo liberi portent peccata parentú.

Quis enim dicere potest, materna scelera seu aliena peccata, quoad punitionem, non redundare in filios. Fortassis ille qui dictum propheticum attendit: Filius non portabit iniquitatem patris. Sed quòd de illo passu. Gen. 20. Ego Dominus zelotes, visitans peccata patrum in filios, vsque in tertiam & quartam generationem? Est enim hæc vtriusque sententia, vt prima intelligatur de pæna spirituali in iudicio poli siue Dei, & non in iudicio sori. Et est pæna, quæ principaliter tangit animam, sue sit pæna damni, vt primatio gloriæ, siue pæna sensus,

id est, crucificationis ignis infernalis. His enim pœnis nunquam punitur aliquis sine culpa propria, vel contracta, quantum ad originale, vel commisso quantum ad actuale peccatum.

Secunda verò auctoritas, quia intelligitur de imitatoribus paternorum scelerum, vt Gratianus exponit 1. q. 4. §. quibus. Vbi etiam dat alias expositiones, ideò aliis pænis quibuscunque in iudicio Dei punitur quis, non solum pro culpa sua commissa, vel committenda, vt scilicet euitetur, sed etiam pro culpa asterius.

Nec valet si dicatur, quòd tunc punitur sine causa, & sine culpa, quæ debet esse causa pænæ. Quia iuxta regulam iuris sine culpa nisi subst causa, non aliquis puniendus. Vnde & dicere possumus, semper quòd superest causa etiam iustissima, licèt nobis ignota. 24. q. 4. Augustinus. Et si super actionem facti profunditatem iudiciorum Dei penetrare non possumus verumtamen verum scimus esse, quod dixit, & iustum esse quod fecit.

Et tamen distinctio in pueris oblatis eò, quòd loquendo de innocentibus, quia non per matres maleficas, sed per obstetrices Dæmonibus offeruntur, & rapiuntur occultè, vt dictum est suprà ab amplexibus & vtero honestæ matris, quòd tales innocentes non adeò deseruntur, vt imitatores essiciantur tantorum scelerum, sed imitatores paternarum virtutum, hoc piè credendum est.

Secundum quod efficit hæc facrilega oblatio est, quòd sicut in oblatione, qua homo seipsum Deo osser in sacriscium, recognoscit Deum suum principium & sinem: quod quidem sacriscium dignius omnibus sacrisciis aliis exterioribus ab eo impensis, iuxta illud: Sacriscium in Deo spiritus contribulatus, &c. Et hoe quoad principium creationis & sinem gloriscationis

nis.

## Quast.1. Cap. XIII. Malefic. damna in pueros. 155

nis. Ita & ipía malefica puerum offerens Diabolo, eius animam & corpus, tanquam suo principio & fini damnationis æternæ commendat, vnde & non nisi miraculosè à solutione tanti debiti

liberari poterit.

Solet & quædam historia, imò & plures recitari, de pueris ex materno vtero Dæmonibus improuisè, ex aliqua passione, & commotione mentis à ma-Quomodo tribus oblatis, & qualiter cum maxima difficultate in adulta ætate à Dæ-Dzmonibus libe- monum iurisdictione, quam Diuina permissione sibi vsurpauit, liberari poterunt, de quibus liber exemplorum exemplo- beatissimæ virginis Mariæ refertus norum Beatz scitur. Specialiter & de illo, qui per Jummum Pontificem, dum liberari è vexationibus Dæmonum non poterat; missus tandem ad quemdam virum san-Etum in Orientalibus partibus degentem, cum magna adhuc difficultate per intercessionem ipsius gloriosisfimæ virginis, ab illa intildictione ereptus fuit.

> Vnde si in vltionem vnius improuisæ non dico oblationis, sed exhibitionis, vbi mater ex indignatione duntaxat, fuper copulam carnalem vico exhibendam cum dixisset maritus, spero inde fructum proueturum, & illa replicans: Sit fructus ille Diabolo datus, tanta seueritas diuinæ punitionis patuit:quanta creditur sæuire, vbi tantæ Dininæ

maiestatis cernitur offensa.

Tertium quod hæc sacrilega oblatio efficit, est habitualis inclinatio ad huiusmodi maleficia hominibus, iumentis, & terræ frugibus inferenda. Huius ratio assignari potest ex his, quæ secundum Thom. in 2. q.108. luper punitionem temporalem, qua aliqui propter alienas culpas puniuntur, deducuntur. Dicitur enim quòd quia filij funt secundum corpus res quædam patris, & serui & animalia, res dominorum. Et cum aliquis sit puniendus in rebus suis

omnibus, ideò & filij pluties pro pa. Cur filip rentibus.

Et differt hæcratio ab illa, quæ suprà maneue. tacta fuit de peccatis patrum : quia Deus visitat filios vsque in tertiam & quartam generationem, quia (vt ibi tactum est) hoc intelligitur de imitatoribus paternorum scelerum. Hæc autem ratio concludit de punitione filiorum pro parentibus, vbi non imitantur paterna scelera in actu per mala opera, sed tantum in habitu. Sicenim & filius, De oblanatus ex adulterio Dauid, mortuus fuit liberorum quam citius: Et animalia Amalechita- Deo vel rum iusla sunt interfici. Quamuis & Damoni. huiulmodi sit ratio mystica, vt habetur

I.part.q.4.§.paruulos.

Ex quibus omnibus non inconuenienter dicitur, quòd huiulmodi pueri semper ad maleficia perpetranda víque in finem vitæ inclinantur. Sicut enim Deus suam oblationem sanctificat, vt lanctorum gesta demonstrant, vbi parentes sobolem ex eis procreandam Deo dicassent: vtique & Diabolus suam oblationem inficere non cessat: Ex veteri & nouo Testamento quasi innumera possent gesta deduci. Sic enim plures Malesica pro-Patriarchæ & Prophetæ, vt Isaac, geniem Samuel, Samson. Sic etiam Alexius, inficiunt Nicolaus, & alij innumeri, gratiis plurimis ad sanctitatem vitæ fuerunt pro-

Experientia denique demonstrat, semper filias maleficarum cum consimilibus tanquam imitatrices maternorum scelerum esse diffamatas : imò & totam quasi progeniem esse infectam. Et huius quidem & omnium præcedentium ratio, quia superstitem semper habent relinquere, & in augmentum illius perfidiæ summis conatibus ex pacto cum Dæmone inito tendere. Vnde enim contingere posset, quòd

læpissimè repertum est, puellas im-

puberes, octo vel decem annorum

tempestates & grandines concitasse,

tibus pu

edo ansorum. friente & grandi-Bes excitare.

nisi ex tali pacto sub tali oblatione Depuella facrilega Diabolo per matrem Maleficam infantem execrasse. Nec enim per se pueri talia ex fidei abnegatione provt adultæ maleficæ principio facere habent, esticere possent : cum nec alicuius fidei articuli fortassis notitiam habent. E quibus gestis aliqua in me-

dium producamus.

In partibus enim Sueuiæ, dum quidam villanus segetes in campis cum filia paruula vix octo annorum conspicere decreuisser, & propter siccitaté terræ pluniam apud fe ruminans & conferens optaflet dicens : Hen quando veniet pluuia? Puella audiens verba patris, ex simplicitate animi dixit: Pater fi pluniam desideras, faciam quòd citò veniet. At pater: Vnde hæc tibi, nofeisne pluniam procutare. Respondit puella: veique, & nedum pluniam, sedi & grandines, & tempestates concitare feio. Et patet : Quilnam të docuit ? Respondit mater mea, verum quod mihi inhibuit ne alicui indicarem. Tune iterum pater. Et quomodo te docuit 3 Respondit, me misit vni magistro, quê omni hora, ad quæcunque petita habere possum. At pater, Vidistine illum ? Respondit, vidi interdira wiros. introeuntes & exeuntes ad mattem & cum interrogaffem, quinam effent respondit. Sunt nostri magistri quibus: & te tradidi & commifi., magni fautores & diuites. Ferritus pater anne ill'a hora grandinem excitare posset, inquifiuit. Et puellam. Vtique si modicum aquæ habuero, faciam. Tunc pater puellam per manum ad torrentem deduxit, Fac, inquit, sed tantummodo super agrum nostrum. Tune puella manus in aquam misit, & in nomine sui magistri, iuxta doctrinam matris mouit : Et ecce tantummodo plunia agrum illum perfudit. Quod cernens pater, fac, inquit & grandinem, led tantummodo super vnum ex agris nostris. Quod cum

iteram puella fecisset, pater de experientia certificatus, wxorem apud Iudicem acculauit quæ capta & conuicta, incinerata fuit, & filia reconciliata & Deo dicata, amplius illa efficere non

#### CAPVT XIV.

Sequitur super modum quo immentis malefica varia nocumenta inferunt.

Tique à fortiori, cum Apostolus Numanid dicat, Nunquid Deo cura est de Deo cura bobus, volens per hocimuere, quod de bobus licet omnia subsint diuinæ prouidentiæ, tam homines, quam inmenta, vtrosque iuxta modulum suum seruans, vt Pfal. ait: Elig tamen kominum sub regimine & protectione alarum amplius gubernantur. Si inquam, homines Dinina permissione, per malefices afffiguntur, innocentes, iusti, & peccatores, parentes denique in filiis quæ nes sunt pertinentes ad eos. Cum etiam iumenta terræque fruges, fimiliter de rebus hominum existant vtique & super illos varianocumenta posse à maleficis inferre nemo dubitare Diuina permissione concurrente præsumat, Sic denique necminima reperitur villula, vbi mulieres mutuò vaccas inferre, lacte eas prinare, & læpissime interimere non ceilant.

A minimo autem nocumento inchoando, quod de prinatione lactis afti-quemedo mari potest. Si de modo, quo id effi-malesiez cere valeant, quæritur: Responderi lace pris potest, quod quiasecundum Albertum 3. de anima. Lac de natura sit menstrui in quoliberanimali: ficut etiam fluxus alius in formina, vbi non restringitur talis fluxus aliqua infirmitate atunc restringitur aut aufertur interdum maleficiali opere: Ex conditione autem naturali lac restringitur post conceptum fœtum. Ex infirmitate

v.cro

### Quaft.I.Cap.XIV. Malef. nocumenta in iumentis. 157

vero accidentali, ficut pluries ex comestione alicuius herbæ quæ ex natura lac restringere habet & vaccam alterare.

Ex maleficio autem talia procurant vatiis modis. Quædam enim nocturnis temporibus & facratioribus, vtique ex inductione Diaboli, ob maiorem offenfam diuinæ maiestatis, in quocunque angulo domus suæ se collocant, vrceum inter crura habentes, & dum cultrum vel aliquod instrumentum in parietem aut columnam infigunt, & manus ad mulgendum apponunt, tunc luum Diabolum, qui semper eis adomnia cooperatur, inuocant, & quod de tali vac-Ex cultro ca, & tali domo, que sanior, & que magis in lacte abundat, mulgere affectat, proponit, tunc subità Diabolus ex mammillis illius vaccæ lac recipit,& ad locum vbi malefica refidet, & quali de illo instrumento fluat , reponit.

he mul-

Hæc quidem populo prædicando. nemo propterea ex eis informatur: quia. quantumcumque quis Dæmonem innocare, & per nudam innocationem: hæc le posse esticere æstimaret, seipfum deciperet, quia caret fundamento illius perfidiæ, quia scilicer homagium non præstitit, & sidem non abnegauit. Hæc ideò posui, cum plures hæc & alia, quæ posita sunt, æstimant populo non esse proponenda propter periculum informationis cum sit impossibile, aliquem per prædicatorem posse informari ratione tacta. Potius autem sunt in detesfationem tanti criminis, & vt Iudices in vitionem tanti sceleris scilicet, fidei abnegationis, amplius inardescant funt prædicanda: Licet non semper: plus etiam ponderant seculares huiusmodi temporalia damna, cùm magis terrenisimplicantur affectionibus quàm spiritualibus, vnde & cum eistalia posse fieri affirmantur, in punitionem iplorum amplius sæniunt : sed tamen astutiam Diaboli quis explicare potest.

Noui illos in quadam ciuitate constitutos, qui dum tempore Maij buty- Mei um rum Maicum comedere affectarent, eis ex aqua in itinere existentibus & in prato circa formare, torrentem consedentibus, vnus ex eis, qui paêto cum Dæmone per antea sine tacito fiue expresso inito, dixit. Ego optimum butyrum Maicum procurabo. Et statim depositis vestimentis & torrentem intrans non stando, sed sedendo contra aquæ fluxum dorsum vertebat, & cæteris conspicientibus, ipse dum certa verba protulisset, & aquam manibus post tergum mouisset, post paululum butyrum formatum ad modum quo villanæ tempore Maij vendere in foro folent, in magna quantitate apportauit, & aliis gustantibus, optimum fuisse butyrum affirmarunt.

Qua ex re colligitur, primò hunc defua practica fuisse certum, vel quia merè Maleficus per expressum pactum cum Dæmone initum, vel quia per tacitum pactum nouerat sibi Diabolum ad vota affuturum. Siquidem primum tune non indiget discussione, quin verus Maleficus fuerit. Si antem secundùm: tunc vius suffragio Diaboli fuit, ed quòd sibi oblatus & execratus à matre vel obstetrice fuerit.

Quod si quis obiiceret. Diabolum fortasse apportasse butyrum sine aliquo pacto tacito vel expresso ac etiam, absque oblatione aliqua. Respondetur, quod nunquam aliquis vtitur luffragio Diaboli in consimilibus operibus sinc eius inuocatione : quia iplo facto, cum quis Dæmonis auxilium petit contra fin Apollani dem vt apostata agit. Iuxta determina- etiam tione Doctoris in sent. dist. 8. Super dif- quis sine homagie ficultatem: Verum auxilio Dæmonum efficitus, vti, sit apostasia à fide. Nam licet cum aliis Doctoribus Albertus Magnus cocordet, tamen magis expresse dicit, quòd semper in talibus est Apostasia verbi vel operis. Si enim inuocationes, Aponafia conjurationes, fumigationes, & adora- operis.

V. 3

tiones fiant, tunc apertum pactum initur cum Dæmone, absque hoc videlicet, quòd aliquis corpus & animam cum fidei abnegatione, in toto vel in parte tradat. Quia per hoc quòd ipsum inuocat, iam committit apostasiam verborum apertam. Si autem non fit inuocatio verborum, sed solummodo fit opere simplici, quia scilicet tale opus facit, quòd non nisi Dæmonum auxilio effectum sortiri potest. Tunc siue faciat illud inchoando in nomine Diaboli, siue per alia verba ignota, siue absque omni verbo, illa tamen intentione, vt dictum est, tunc subdit Albertus, est apostasia operis: quia illud opus expectatur à Dæmone. Cùm autem expectare aliquid à Dæmone, vel aliquid percipere per ipfum, femper est fidei contumelia, & ideò apostasia.

Vnde & hîc concluditur, quòd quocunque modo præfatus magus hoc procurauit, vtique per pactum tacitum vel expressum procurauit. Et verisimiliter, si absque pacto expresso, quòd tunc vt maleficæ facere solent, per tacitum & occultum pactum, vel ex le, vel à matre, aut obstetrice initum talia effecit. Et dico ex se quia tantummodò opus exercuit, effectum à Diabolo expectans.

Secundum quod colligitur ex illa vel consimili practica, est, quòd quia Diabolus nouas rerum species condere non potest : ideò vbi tam subitò naturale butyrum ex aqua prorupit, virtute Dæmonum, non aquam in lac mutando, sed vel butyrum alibi ex loco reposito accepit, & illi ad manus tradidit: Vel ex lacte naturali, hoc est, ex naturali vacca recipiendo, & subitò sic coagulando in naturam butyri. Quia quòd ars mulicrum per spacium temporis efficit by your formands, hoc iple in bewiffing rempore efficere nouit, & tune libi obtaint.

Ad idem reducitur modus, quo ali- Vinum qui superstitiosi vinum aut alia neces-quomodo faria non habentes, nocturnis tempo-Malence. ribus tantummodò flasconem aut aliud vasculum recipiunt, & dum per vicum aliquem incedunt, subitò vas vino impletum reportant. Tunc enim Diabolus vinum naturale, ex aliquo vale recipiendo, illi flasconem implenit.

Super modum autem quo animalia, Qua ma-& iumenta malefici interimunt, dicere malia inoportet quod sicut homines, ita & in terimant. menta vel tactu & visu, vel visu tantum, vel vbi subter limen ostij ipsius stabuli, vel vbi solent adæquari, maleficium aliquod, seu instrumentum male-

fici reponunt.

Sic enim & ista in Rauenspurg. incineratæ, de quibus & infra patebit, semper ad instantiam Dæmonum, vbi meliores equi, aut pinguiora iumenta erant, maleficare habebant. Et dum interrogatæ fuissent, per quem modum talia efficerent? respondit vna nomine Agnes, quòd subter limen ostij ipsius stabuli certas res occultarent. Et interrogata cuiusmodi res? respondit: Diuersarum specierum animalium offa. Et vlterius. In cuius nomine hoc facerent, interrogata, refpondit? in nomine Diaboli & omnium aliorum dæmoniorum. Sed & Viginti altera nomine Anna, quæ dum vni vna male. ex ciuibus successiue viginti tres equos fica intemaleficallet, quia victor erat, vltimatim dum vigesimum quartum emisset & ad iam extremam paupertatem deuenisset, vector stans in ostio stabuli, dixit ad maleficam quæ in oftio domus suæ stabat : Ecce iam emi equum, promitto Deo & suæ matri, si equus ille moritur; quod ego te manibus meis propriis interficiam: sicque territa maletica equum sibi intactum reliquit. Dum autem capta & interrogata fuillet, per quem modum talia effecisset? respondit,

# Quast. I. Cap. XIV. Malesic. nocumenta, & c. 159

respondit, nil se aliud nisi, foueam Diabolus fecisse, qua facta, Diabolus certas res folum per impoluisset sibi ignotas. Qua ex re colligitur, quòd tantummodò ant manum, vel visum apponere habent: & hoc vt quoquo modo malefica cooperetur. Alia enim Diabolo sæuiendi in creaturas facultas non permitteretur, vbi malefica non concurreret, vt prius tactum est, & hoc contingit propter maiorem oftensam diuinæ ma-

> Sæpissimè etiam à pastoribus visum est, quod certa animalia in campis, dum tres aut quatuor saltus in aërem fecissent, subitò in terram collapsa interierunt. Et hoc vtique, Dæmonum ad instantiam maleficarum virtute.

In diæcesi Argentinensi inter oppidum Fiessen & montem Ferrerium, quidam prædines afferuit, fibi & aliis Quadra vltra quadraginta immenta in bobus meta ma & vaccis, in Alpibus fuisse maleficaleficiis in ta, & hoc intra anni spacium, non terempta. peste aut aliqua infirmitate præcedente. Et pro inter signo dixit, quod peste aut alia casuali infirmitate moriuntur non subitò, sed paulatim, & fuccessinè deficiunt. Illud autem maleficium subitò abstulit omnem vigorem, ita quòd ab omnibus iudicabantur illa maleficiis fuisse interempta. Verum talem annotaui numerum: zstimo tamen, quòd ampliorem expressit. Hoc tamen verissimum, quòd in patribus, & præcipuè in Alpibus plurimum iumenta afferuntur maleficari : quod genus etiam maleficij vndique diffulum noscitur. Aliqua similia infrà in capitulo de remediis adhibendis contra maleficia iumentorum dilcutientur.

#### CAPVT XV.

Super modum, quo grandines & tempestates concitata ac etiam fulgura Super homines, & iumenta fulminare solent.

Enique quòd Dæmones & sui discipuli talia maleficia in fulminibus, & grandinibus & tempestatibus concitare possime, & hoc accepta potestate à Deo, quoad Dæmones: seu eius permissione, quoad ipsius discipulos, facra Scriptura Iob 1.6° 2.testatur, vbi accepta potestate à Deo statim Dæmon procurauit, vt Sabæi quinquaginta iuga boum, & quingentas asinas auferrent, & deinde ignis de cœlo descendens septem millia camelorum consumeret, tandem etiam septem filij, & tres filiæ per vehementem ventum, & lapium domus occumberent, & insuper pueri, id est, famuli multi, vno qui nunciaret, dempto, interierunt: denique vlcere pessimo sancti viri corpus percuteretur, & vxor & tres amici eius vt seipsum vexarent, graniter procurauit.

Vbi & S. Thom.in postilla sua super Iob ita loquitur: Necesse est confiteri, quod Deo permittente, Dæmones possunt perturbationem aëris inducere, ventos concitare, & facere vt ignis de cœlo cadat. Quamuis enim natura cor- Natura poralis non obediat ad nutum Angelis, corporalis neque bonis, neque malis ad susceptio- dit Angenem formarum, sed soli Deo creatori: lis, nisi quoad tamen ad motum localem natura cor-motum poralis nata est spirituali naturæ obedi-localem. re. Cuius indicium in homine apparet: nam ad folum imperium voluntatis, quæ subiectiue est in anima, mouentur membra, vt opus à voluntate dispositum, prosequantur. Quæcunque igitur solo motu locali fieri possunt, hæc per naturalem virtutem, non solum

boni, sed etiam mali facere possunt, nisi dininitùs prohibeantur. Venite autem & pluuiæ, & aliæ huiusmodi aëris perturbationes, solo motu vaporum resolutorum ex terra & aqua fieri posfunt, vnde ad huiusmodi procreanda, naturalis virtus Dæmonis sufficit. Hæc Thom.

Damones & malefici Dei funt tortores.

Malaenim quæ nostris peccatis exigentibus in mundo fiunt, Deus velut per suos tortores iustè per Dæmones solet infligere, vnde & gl. super illud Ps. 104. Vocauit famen super terram, & omne firmamentum panis contriuit, Angelus dicit sic: Hæc mala permittit Deus per fami pra Angelos malos qui talibus præpofiti funt. Vocat ergo famem, id est, Ange-

lum fami præpositum.

Possent & illa, quæ suprà notata funt circa quæstionem, An semper malefici circa maleficia inferenda habent concurrere cum Dæmonibus, vbi de triplici nocumento, & quomodo interdum Dæmones sine maleficis mala nocumenta inferunt. Cum maleficis autem Dæmones plus affectant hominibus nocere, quod eo cum Deus amplius per qualis to hoc irritatur, vnde eis maior facultas puniendi & affligendi conceditur.

cus Dæmooam nature & uen at-

Deserviunt & illa, quæ Doctores suculpe co- per 2. sent. dist. 6. An locus sit conuenienter, deputatus malis Angelis in aëre caliginolo, mouent. Quia cum tria considerantur in Dæmonibus, natura, officium & culpa. Sicut naturæ corresponderet cælum empyreum, culpæ verð inferius, ita eorum officio, cum tortores fint & ministri, vt suprà tactum est, in punitionem malorum, & exercitium bonorum, competit aër caliginosus, ne videlicet nimis nos infestarent, si in mundo inferiori circa nos habitarent. vnde & in aëre, & circa sphæram ignis actiua passiuis coniungere sciunt, vbi à Deo permittuntur, & ignem de cœlo cadere, seu fulgura fulminare procurant.

Narratur in Formicario de quodam capto per Iudicem, dum interrogaretur, quomodo ad grandines & tempestates concitandas procederent, & an facilè hoc eis foret procurare? respondit: Faciliter grandines procuramus, sed ad libitum lædere non valemus, propter Modus custodiam bonorum Angelorum. Vnde cempestaaddidit : Eos tantummodò lædere pol- tum. sumus, qui Dei destituti sunt auxilio: Et qui signo crucis se muniunt, illos lædere non possumus. Est autem hic noster modus. Primò verbis certis, in campis, principem omnium Dæmoniorum im-ploramus, vt ex suis mittat aliquem, qui gri immo à nobis designatum percutiat. Deinde lantur veniente certo Dæmone, eidem in bi-Diabelis. uio pullum nigrum immolamus, eundem in alto proiiciendo in aera, quo à Dæmone sumpto obedit, & statim acrem concitat, attamen non semper in loca destinata à nobis, sed iuxta Dei viuentis permissionem grandines & fulmina projicit,

Narratur etiam ibidem de quodam mute sele auctore seu hæresiarcha Malesicorum, potest. Staufus dictus, qui in Bernensium territorio & locis adiacentibus constitutus, publice de hoc gloriari audebat, quod quandocunque vellet, ipse se in omnium æmulorum oculis velut murem facere vellet, & elabi manibus inimicorum suorum letalium : & ita etiam capitalium suorum inimicorum manibus sæpius euasisse. Dininatamen iustitia, cum terminum suæ malitiæ facere voluit, per hostes suos in stuba quadam propè fenestram quandam sedere dum cautius explorabatur à sibi infidiantibus, gladiis & hastis inopinatè transfixus, ob sua facinora miserabiliter obiit: superstitem tamen discipulum, qui Hoppo vocabatur, reliquit, qui & supradictum Staldin, de quo in capitulo sexto mentio fit, magi-

strum fecit. Schuerunt hi duo, quando eis placuit,

Staufus in

# Quaft.I. Cap. XIV. Quid in aëre causant.

euit, tertiam partem fimi, fœni vel frumenti, aut cuiuscunque rei, de vicino agro, nemine vidente, ad proprium agrum deferre grandines vinacissimas & auras læsiuas cum fulminibus procurare, in aspectu parentum infantes prope aquam ambulantes in iplam nullo vidente proiicere, sterilitatem in hominibus & iumentis efficere, occulta aliis manifestare, in rebus & corporibus modis quibuscunque lædere, ictu fulminis nonnunquam quem vellent interimere, & multa alia pestifera procurare, vbi & quando Dei iustitia hæc heri permifit.

Ad ea tamen, quæ per nos reperta funt, expedit discurrere. In diœcesi namque Constantiensi, ab oppido Rauenspurg.viginti octo milliaria Teutonicalia verlus Saltzburgam, grando fæuissima excitata, cunctas fruges, segetes & vineta adeò in latitudine vnius milliaris contriuerat, quòd tertius annus vix iudicabatur frugiferus in vinetis. V.nde res gesta cam per notarium inquisitionis innotuisset, & quòd propter clamorem populi inquisitione opus esset, dum cæteri per maleficia, imò omnes penè oppidanæ talia contigisse iudicarent. Quare consulibus ad id consentientibus, per quindenam iuxta iuris formam, super hæresim duntaxat maleficarum à nobis inquiritur, non ad duas dumtaxat personas præ aliis, quæ tamen in paruo numero non erant, diffamatas peruenitur: nomen vnius Agnetis Balneatricis: alterius Anna de Mindelheym: quibus captis, & feorfim ad distinctos carceres positis, ignorante penitus vna de altera, fequenti mane Balneatrix quæstionibus leuissimis à rectore seu ciuium magiftro, fidei zelatore, Gelre cognominato, & ab aliis ex consulibus sibi adiunctis in præsentia notarij exponitur: & Maleficia licet maleficium taciturnitatis indubiè penes se habuisset de quo & semper Mall. Malef. Tom. I.

iudicibus timendum est, eò quòd in primo aggressu, non iam muliebri, sed virili animo se innoxiam affirmabat, diuina tamen fauente clementia, ne tantum facinus impunè transiret, subitò libere à vinculis absoluta, licet in loco torturæ, cuncta flagitia ab ea perpetrata detexit. Nam à Notario inquisitio. nis interrogata super articulos & depositione testium, circa nocumenta hominibus & iumentis illata, ex quibus iam violenter reddebatur, tanquam malefica suspecta, cum nemo testis de fidei abnegatione ac carnali spurcitia cum Dæmone Incubo adueríus eam deposuisset, eò quòd illa secretissima. Attamen vbi post nocumenta animalibus & hominibus illata, vtiearespondisset, cætera omnia de fidei abnegatione, & spurcitiis diabolicis cum Incubo Dæmone peractis, interrogata publice fatebatur:asserens se vltra decem & octo annos illi Incubo cum omnimoda fidei abnegatione succubuisse.

Quibus expletis, vbi super grandinem præfatam, an ne aliquid de illo sciret, inquireretur? Respondit quod sic. Et interrogata quomodo & qualiter? Respondit, In domo eram & hora meridiei Dæmon me accersiuit, & vt super campum seu planitiem Ruppel (sic enim nominatur) paululum aquæ mecum deferendo, me transferrem iniunxit: & dum interrogassem, quidnam operis in aqua explere vellet, pluuiam se velle causare respondit : portam ergo ciuitatis exiens, iplum Dæmonem sub arbore stantem reperi. Interrogata autem à ludice sub qua arbore? Respodit: Sub illa ex opposito illius turris, ipiam denotando. Et interrogata quid sub arbore egisset? respondit. Dæmon vt foueam paruam foderem, & illi aquam infunderem iniunxit. Et interrogata, an ne pariter confediffent? Respondit:Me sedente ipse Dæmon stabat. Interrogata demum quibusne verbis aut

modis

eundem

Duz ma- modis aquam monisset?respondit digito lesica ea- quidem moui, sed in nomine ipsius pore ope- Diaboli & omnium aliorum Dæmora diuer-fora Dz-niorum. Et rursum Iudex, quid actum moniora fuisset de aqua? Respondit: disparuit, & sursum in aëra Diabolus duxit. Et demùm, an ne aliquam haberet sociam grandine interrogata: respondit:ex opposito sub inuehune tali arbore aliam captam maleficam Annam videlicet Mindelheym nominando, consodalem habui, quid autem egerit ignoro. Et finaliter interrogata balneatrix de interuallo temporis ab aquæ assumptione vsque ad grandinem, respondit: Tanta dilatio fuit, quovsque

ad domum peruenissem.

Sed & hoc mirabile, cum sequenti die altera quæstionibus leuissimis exposita primò suisset, vtpotè digito vix à terra eleuata, post liberè soluta, præfata omnia, non discrepando in minimo, nec quoad locum, provt altera fassa fuerat, quia videlicet sub tali arbore, & alteram sub alia: nec quoad tempus, quia hora meridiei: nec quoad modum, quia per motionem aquæ in foueam immissa, in nomine Diaboli & omnium Dæmoniorum: nec quoad interuallum temporis, quia dum eius Diabolus aquam accepisset, in sublime eleuando regressa ad domum, superuenisse grandinem affirmabat, singula detexit. S'icque tertia die incinerantur: & balneatrix contrita & confessa, plutimum se Deo commendanit, asserens se libenti animo mori, vt Dæmonis iniurias posset euadere, crucem in manibus tenendo & amplexando: quam tamen altera spernebat: quæ etiam vltra viginti annos Incubum Dæmonem cum omnimoda fidei abnegatione habuerat, primam in multis maleficiis, hominibus iumentis, & terræ frugibus illatis excedens, vti processus ad consulatum repositus demonstrat.

Sufficiant ista, cum reuera quasi innumera circa hujusmodi maleficia illata

recitari possent : Sed & de ictu fulmi- Fulmina nis, quòd sæpissimè aut homines so- grandines lum, aut cum bestiis, aut cum Dæmoni- habene bus & horreis consumplerint, licet oc- causam. cultiorem & magis ambiguam videatur habere causam, eò quòd talia diuina permissione, sæpè contingant absque maleficarum videlicet cooperatione, tamen vbi spontè ex earum fassionibus talia eas fecisse, seu procurasse repertum est, super quæ etiam varia acta & gesta, præter ea quæ luprà tacta lunt, deduci possent, ratio etiam suffragatur cum ea facilitate, qua grandines, sic & fulmina procurare possunt in mari etiam tempestates, ideò omnis ambiguitas tollitur.

#### CAPVT XVI.

Super tres modos, quo viri & non mulieres reperiuntur maleficiis infecti,per tria capitula,& primo de sagittariis maleficis.

7 Ltimum ad præsens genus male- De sagisficij, quo viri inficiuntur in tri-tariis mabus speciebus. Notandum est primò de grauitate criminis, quoad maleficos fagittarios, in septem horrendis maleficiis. Nam primò sacratiori die sex fines Dominicæ passionis, sexta videlicet cur Maleferia Parasceues, vt fertur, infra missa-ligna crurum solemnia habent sacratissimam cis irrocrucifixi, imaginem, tela quafi ad metàm sagittando. O quanta crudelitas & iniuria Saluatoris. Secundò licet fub dubio vertitur, an aliam apostasiam verbo, vltra illam apostasiam operis habent cum Dæmonibus inire, tamen quocunque modo fiat, maior contumelia non potest à Christiano irrogari fidei; cùm certum fit, quòd fi infideles confimilia perpetrarent, nullius forent efficaciæ: in nullo etiam tanto complacere aduerfario falutis opere potest. Vnde miseri talis fidei Catholicæ

veritatem,

# Quaft. I.Cap. XVI. Cur viri magis, quam, & c. 163

veritatem, & efficaciam potius perpendere deberent: qua etiam de causa Deus huiusmodi flagitia iustè permittit.

Tertiò, quòd tres aut quatuor iactus totidem tela habet infigere, & ex consequenti tot secundum eundem numerum homines qualibet die poterit interimere. Quartò quòd sic de præmissis certificantur à Dæmonibus: quòd tamen corporali visu illum occidendum prius habent conspicere, & cordis voluntatem, vbi ex integro illum ad interimendum flectunt, talis quocumque loco inclusus tueri non poterit, quin tela emissa ferantur & per Diabolum ei infigantur.

Quintò, quòd sub tali certitudine sagittam emittere valent, vt in casu, quo denarium à capite per sagittam deponere, absque capitis læsione voluerint, hoc iplum efficere valeant: simili modo & per bombardam quantum cunque magnam. Sextò, quòd super hæc efficienda, homagium tale cum corporis & animæ perditione Diabolo præstare habent: super quibus aliqua gesta in

medium perducamus.

Nam princeps quidam Rheni, BarrhadoBar- batus cognominatus, eò quòd barbam bato, pri- nutriebat, cùm ante annos sexaginta, mo Duce Vurten- adiunctis sibi terris Imperialibus, quodbergensi. dam castrum Lendenbrunnen propter ra-De Pun-clero sa- pinas, quas Castrenses inde faciebant, gittario obsidendo circumuallasset, habuit in malesco. suo Comitatu quendam huiusmodi maleficum, Puncler nomine, qui in tantum Castrenses molestabat, quòd vno dempto, omnes successive sagittis interimit: Talémque modu, seruauit vt eum quem intuitus fuisset, quocunque se diuertislet, per emissam sagittam lethaliter vulneraret, & occideret, talésque tractus quolibet die tres duntaxat in lua potestate habebat, eò videlicet qu'id tres sagittas imagini Saluatoris infixerat. Cur tamen Diabolus ternarium numerum præ aliis eligit, æstimari potest,

quod in abnegationem sanctissimæ Trinitatis hoc efficiat. Illis autem tribus emissis tractibus, non nisi in sortem vt cæteri sagittas emittebat. Accidit demùm, vt cùm quidam ex castrenfibus deridendo ad iplam clamasset, Puncler, nonne circulum in porta pendentem illæsum permittes? & respondente illo ab extra nocturno tempore, non, sed ipsum die captionis castri auferam: hoc idem quod prædixit adimpleuit. Nam omnibus, vt præmissum est, dempto vno, interemptis, castrum capitur : & iple circulum domui suæ in puncteri Rorbach Vvormatiensis dioccesis ap-circulus pendit, & sic appensus in hodiernum bach. diem cernitur: qui etiam post à rusticis, quibus plurimű molestus erat quodam sero cum fosforiis corum instrumentis occiditur, & in peccatis suis moritur.

Fertur denique de iplo, quòd quidam de optimatibus, dum artis suæ experientiam certam capere voluisset, eidem proprium filium paruulum ad metam poluit, & pro signo super bireto pueri denarium, ipsíque mandanit, vt denarium siue bireto per sagittă amoueret. Cum autem maleficus id se facturum, sed cum difficultate, assereret, libentius abstinere, ne per Diabolum seduceretur in sui interitum: verbis tamen principis inductus sagittā vnam collari suo circa collum immisit, & alteram balistæ supponens, denarium bireto pueri fine omni nocumento excussit. Quo viso, dum ille malesicum interrogasset, cur sagittam collari imposuisset ? respondit. Si deceptus, per Hoc vergi Diabolum puerum occidiffem, cum me in ignomori necesse fuisset, subitò cum fagitta miniam altera vos, transfixissem, vt vel sie mor- Tell, Heltem meam vindicassem.

Et quidem licet diuina permissione affertori mala huiulmodi in probationem & ca-qualiquo stigationem sidelium sieri sinit : ex que magis aduerso tamen in confortationem

Imago Saluatoric cruorem mittir. & gloriam fidei potiora miraculosa clementia Saluatoris operatur.

Nam in diœcesi Constantiensi, pro-Imago pe castru Hohemzorn, ac Monasterium monialium, Ecclesia quædam iam de nouo cernitur constructa, in qua huiulmodi imago Saluatoris cum lagitta infixa, ac cruore effuso cernitur, cuius miraculi veritas tali ordine patuit. Miser enim quidam dum iuxta ordinem prænotatum, super tres aut quatuor tractus balistæ ad interitum aliorum à diabolo certificari cuperet, in biuio quodam imaginem crucifixi sagitta petit, & modo quo víque in præsens cernitur, transfixit: & dum cruor miracuculosus erumperet miser immobiliter diuina virtute gressu percussus figitur. Et vbi à prætereunte quodam, cur ibi fixus maneret interrogaretur, miser caput agitabat, brachiisque ac manibus, quibus balistam tenebat, ac toto corpore tremens nil respondere poterat:& alter hinc inde circumspiciens, dum imaginem crucifixi intuetur, & fagittam cum cruore effulo speculatur. Peffime, inquit, nequam, imaginem Do-Magici sa-mini nostri transfixisti: & alios conuogittarij & cans, attendite, inquit, ne fugam carij in au piat, dum tamen vt præmissum est, se lis princi- de loco mouere non poterat:ad castrum cucurrit, & rem gestam narrauit, qui uentur. concité descendant, & miserum in eodem loco persistentem reperiunt, & inquirentibus de casu, dum crimen fassus fuisset, ex contactu publica iustitiæ de loco mouetur, & dignam pro commissis vitionem per milerabilem mortem recepit.

Sed heu, quod cogitatu horribile existit, nec his humana peruersitas terretur; vt à similibus flagitiis se contineat! Nam in curiis optimatum vndique vt fertur, tales sustentantur de suis flagitiis publice in contemptum sidei, & grauem offensionem Diuina maiestatis, & contumeliam nostri Re-

demptoris gloriari, & se se iactari de talibus permittuntur.

Vnde & tales vtique & receptatores, defensores, & fautores nedum malesceres, defensores, & fautores nedum primpunicados effectivados descriptis: & hoc est septimum. Nam primò ipso iure excommunicati sunt, & fauentes clerici, ab omni officio & beneficio deponuntur, & priuantur, nec ad illa restituuntur absque speciali Apostolica sedis indulto. Item prasfati receptatores, postquam suerint publicati, si in excommunicatione steterint per annum animo pertinaci, velut Haretici sunt condemnandi.

Quæsingula sic probantur. Nam in Canon. vt inquisitionis. §. prohibemus, libro 6. tangitur de non impediendo directè vel indirectè processum, iudicum diœcesianorum & inquisitorum in causis sidei: vbi tangitur prædicta pæna insigenda post annum. Nam dicitur primò, prohibemus districtius potestatibus, dominis temporalibus & rectoribus, eorumdem Officialibus, &c. si cui placet capitulum perlegat.

Denique quòd & ipsi malefici eorum receptatoribus, sint ipso iure excommunicati patet de ipsis hæreticis maleficis in cap. ad abolendam, in prin. & in Can. excommunicamus, primò. Et præfertim breuiùs in cap. excommunicamus, 2. d: harest, vbi sic dicitur : Excommunicamus & anathematizamus vniuerlos hæreticos, catharos, paterinos, & infra & alios, quibulcunque nominibus censeantur, &cc. Et nota super quibuscumque nominibus de credétibus, aut receptatoribus, & cæteris supradictis habetur in cap. excommunicamus, 1.S.credentes, vbi sic dicitur: Credentes prætereà, receptatores, defensores, & fautores talium excommunicationi decernimus subiacore, &c. & in cap. excommunicani-

Tangun

## Quaft.I.Cap. XVI. Cur viri magis quam, esc.

Pone irrogatz de iure Gamonico recepta-

Tanguntur plures pænæ, quas incurrunt intra annum cum ipsis clericis, vbi sic dicitur: Receptatores, fautores & defeniores, excommunicationi demalefico- cernimus subiacere, vt postquam quibus talium fuerit excommunicatione notatus, si satisfacere contempserit, infra annum ex tunc iplo iure lit infamis, nec ad publica officia seu consilia, nec eligendos aliquos ad huiusmodi, nec ad testimonium admittantur: sint etiam intestabiles, nec testandi liberam habeant facultatem, nec ad hæreditatis successionem accedant, nullus prætereà ipsis super quocunque negotio respondere cogatur. Quòd si fortè Iudex extiterit, eius sententia nullam obtineat firmitatem, nec causæ aliquæ ad eius audientiam proferantur. Si fuerit Aduocatus, nullatenus eius patrocinium admittatur: si tabellio, instrumenta confecta nullius fint momenti, sed eorū auctore damnato damnentur & in similibus idem præcipimus obseruari. Si verò clericus fuerit, ab omni officio & beneficio deponatur, vt in quo granior est culpa, maior exerceatur vindicta. Si qui tales, aut postquam ab Ecclesia fuerint denotati, enitare contemplerint, excommunicationis sententia vsque ad satisfactionem idoneam percellantur. Sanè clerici non exhibeant huiusmodi pestilentibus ecclesiastica Sacramenta, nec eos Christianæ præsumant tradere sepulturæ, nec eleemosynas aut oblationes eorum recipiant, alioquin suo priuentur officio, ad quod nequaquam restituantur absque indulto sedis Apostolicæ spe-

Sunt denique & aliæ pænæ quamplures super prædictos, etiam si non persistant per annum animo pertinaci, super eorum videlicet filios & nepotes: quia ab Episcopo & Inquisitore possunt prinari, seu prinatos denunciare dignitatibus, personatibus, & omnibus honoribus ac beneficiis ecclefiasticis, & officiis publicis quibulcunque: iuxta Canon.vt commissi & prinandi de haret. lib. 6. Intellignur tamen si imponitentes extiterint, vt in cap statutum felici, eodem lib. & tit. Item quod etiam iplorum filij vlque ad secundam generationem, funt privati omni beneficio eccletiastico, & officiis publicis, vt in cap. quacunque, S. karetici, codem libr. Intelligendum tamen qui per paternam & non maternam lineam descenderent, & etiam de imponitentibus, vt in illo cap. statutum. Item quòd illis, supple cedentibus, receptatoribus, defenioribus, & fautoribus eorum sit appellationis & proclamationis beneficium interdictum, patet in capitul. vi inquisitionis, eodem libro. Vbi tamen Archidiaconus super capitul. eod. intelligit, vt postquam per sententiam esse tales sunt declarati, tunc non possunt ante sententiam, si in aliquibus aggrauantur, seu indebitè fatigantur, appellare. Plura alia possent deduci, sed ista sufficiant.

Pro ampliori tamen præmissorum bello an intelligentia, aliqua sunt discutienda. liceat ma-Primò, quid si princeps vel secularis gorum opotestas, iuxta prænotata gesta, ad deuastationem alicuius castri iusto bello aliquem huiusmodi maleficum secum recipiat, & eius assistentia tyrannidem malorum compescat, numquid totus exercitus vt fautores, & receptatores talium, sunt iudicandi, & prædictis pænis mul&andi? Respondendum videtur, quòd quia propter multitudinem rigor iustitiæ est temperandus, dist. 40. constitueretur. Ideò licet principalis, & eius assessores, & consiliarij talia fouentes, omninò sint ipso iure pœnis præfatis innodati, vbi moniti ab eorum ordinarijs no destiterint cum iam vt receptatores, fautores iudicantur, vnde & ipsis pænis subiiciuntur:reliquus tamen exercitus, cum X 3 abique

166

absque corum consilio & fauore talia fiant, imò pro defensione Reipublicæ sua corpora exponere sunt parati, licet fortassis in factis maleficis complacentiam habeant, tamen censuram illam excommunicationis euadunt, licet reatum illum in eorum confessione agnoscere habeant debita cautione accepta super omnimoda huiusmodi detestatione in perpetuum à confessore absolui, & quantum in ipsis est, ab eorum finibus huinsmodi maleficos expellere.

Si verò quæritur, à quibus possint præsidentes, vbi resipiscant absolui, an ab eorum ordinarijs, aut inquisitoribus. Respondetur : vtique absolui possunt, & ab ordinarijs ac alijs inquisitoribus si resipiscant. Habetur in cap. vs officium in princip. de haresi, libro 6. vbi sic dicitur vt officium: & infra contra hæreticos, credentes, receptatores, fautores, & defensores eorum, nec non contra infamatos de hæresi vel suspectos, secundum sanctiones canonicas, hominum metu, diuina tempore postposito procedatis. Si verò aliquis ex prædictis hæretica labe primitus abiurata, redire voluerit ad Ecclesiæ vnitatem, iuxta formam ecclefiasticæ absolutionis beneficium impendatis.

Si denique instatur, quando dice-Princeps tur princeps vel alius resipiscere. Rerefipisce- ipondetur, quando maleficium propter iniuriam creatoris illatam puniendum tradit vnde & vt ipsum à dominio tantummodò expellat, non est malefici seu Hæretici manifeste deprehendi in hæretica prauitate, vt supra patebit, pœna debita, & vt de præteritis doleat, & tales nunquam de cætero fouere, vti Catholicum decet principé firmiter in animo suo statuat.

Quòd si quæritur, cui tradendus, & & quo ordine puniendus & an vt maniteste deprehensus in hæresi sit iudi-

candus. Ad primum specialis tangetur difficultas in principio tertiæ partis, an videlicet eorum punitio tantummodo ad Iudicem secularem & non ecclesiasticum pertineat. Manifestum est enim per cap. vt inquisitionis, § probibe- An Iudimus, lib. 6. quod potestatibus & dam- cularibus nis temporalibus interdicitur, ne de iure concrimine hæresis quoquo modo iudi- hereticos cent absque Episcoporum seu inquisi- & malesitorum, aut saltem alterius eorumdem cos punilicentia. Sed quia ratio quæ ibi assignatur eirea Maleficos non videtur habere locum, quia dicitur ibi, quòd ideò non debent iudicare, eò quòd crimé hæresis est merè ecclesiasticum, maleficorum auté crimen non videtur merè ecclesiasticu, sed etia ciuile, propter damna téporalia, quicquid autem sit, vt infra patebit, licet Iudicis ecclesiastici sit cognoscere & indicare, tamé Iudicis secularis est exequi & punire, vt patet extrà de hæret capit ad abolédum, & c. vrgentis, & c. excomunicamus vtrique. Vnde & Iudex secularis si tradat talem Ordinario ad iudicandu, habet tamé per se eundem punire, postquam ab Episcopo sibi traditur aut relinquitur, vel etiam ex consensu Epiicopi lecularis Iudex vtrumque facere potest, scilicet iudicare & punire.

Nec valet si dicatur, quod tales ma. Malesicos lesici non sunt Hæretici, sed potius Hæreti-Apostatæ, quia cum vtrumque con- cos,sed tingat circa fidem, tamen ficut hæreti- apostatas. cus circa illam tantummodò dubitat, & hoc in toto vel in parte: ita & apostatæ malefici ratio etiam per se dictat. Cum enim gravius est corrumpere fi- Fides est dem, per quem est animæ vita, quam mæ, fallare pecuniam; per quam vitæ corporali subuenitur. Vnde si falsarij pecuniæ, vel alij malefactores, statim per seculares potestates iustè morti traduntur, multo magis tales hæretici & apostatæ statim quando conuincuntur

possunt iuste occidi.

Vnde

# Quast. 1. Cap. XVI. Cur viri magis quam, & c. 167

Vnde & per hæc responsio ad secudu, quo scilicet ordine, & à quo Iudice sit puniédus, sed clarius desillo tractabitur in tertia parte operis circa modos sentențiădi, qualiter deprehésus manifestè in hæresi sit sententiadus circa 8. & 1 2.modum, & super dubiú, quid si pœniteret, an adhuc esset occidendus.

Reuera enim, fi hæreticus simplex An hare, relapsus quantum cunque poeniteat, est maleficus occidendus in cap. ad abolendam alleconversus gato, & hoc rationabiliter secundum Thomam: cum per hoc prouideatur bono communi quasi hæretici reuersi sæpè reciperentur, vt in vita conseruarentur, & aliis temporibus bonitati, posser hoc esse in præiudicium salutis aliorum, tum quia si relaberentur alios inficerent:tumetiam, quia si sine pœna enaderent, alij securius in hæresim relaberentur: ex relaplo etiam iplorum præsumitur de inconstantia eorum circa fidem & ideò iustè occidendi. Quare & hic dicere oportet, quòd si propter suspicionem solam inconstantiæ dictus ecclesiasticus Iudex relapsum habet tradere curiæ feculari ad occidendum, à fortiori igitur si non velit tradere apostată aut Malesicam quamcunque curiæ seculari propter pænitentiam, & eius conuersionem, tamen licet relinquere habet talem & non impedire cum Iudex secularis propter damna temporalia ipforum maleficum vult occidere secundum leges:licet ecclesiasticus Iudex prius habeat pœnitentem maleficum absoluere ab excomunicatione, quam propter hæresim maleficarum incurrit : cum & hæreticus sit excommunicatus, iuxta cap. excommunicamus, 1. & 2. & ad gremiű! Ecdurissimă clesiæ recipere, vt spiritus saluus fiat, vt dicitur 1 1.9.3 .audini. Aliæ rationes alfignatur inferius circa quæstione primā tertiæ partis, înfficiāt ista ad præses: tantúmodo aduertant animú rectores quam dura & districta exigetur ab eis

ratio à tremendo Iudice, cum reuera iudicium durissimum iis qui præsunt, ac vbitales in iniuriam creatoris viuere permittunt.

Sequitur de duobus alijs maleficorum generibus: nam ad idem genus maleficij reducuntur & illi qui per incantationes & carmina sacrilega arma quæcunque incantare sciunt, vt eis nullo modo nocere valeant, vnde nec De Incanetiam vulnerari possunt, hi enim di armorum uersificantur. Nam aliqui sunt qui cum & teloru. prædictis sagittariis maleficis concordant, in eo quod etiam circa imaginem crucifixi & contumelia illi illata, talia

ferre, qui circa collum, auferat collum, qui circa brachium auferat seu comminuat brachium, & sic continenter. Interdum supra cingulum, aut infra interdum ex toto comminuunt. Et in Cur tot huius signum vix inter decem imagi-imagines nes in biuio aut in campis repositas reperianvna integra reperitur.

addilcunt: Gratia exempli. Cui vult

vt non valeat lædi in capite aliquo fer-

ro aut ictu, habet caput imaginis au-

Aliqui verò sunt qui certa brachia secum deferunt aliqui verbis interdum facris, aut etiam ignotis talia procurant? inter quæ hæc æstimatur diuerfitas. Nam primi licet in contumeliam fidei circa dehonestationem imaginis Saluatoris cum præfatis maleficis sagittarijs concordant, vnde & veri apostatæ reputandi & iudicandi, vbi fuerint deprehensi:alio tamen respectu sagittariorum, nec etiam in malum proximi manifestum, provt in tuitionem proprij corporis supra cingulum vel infra, aut etiam totius corporis seruire videntur: ideò tanquam Hæretici pœnitentes & non relapsi vbi sunt malefici conuicti & poenitent, sunt iudicandi,& iuxta octauum modum pænitendi, cum adiuratione & inclusione, vt in tertia parte operis tangetur.

Prosecundis verò, qui per carmina

Iudicium ijs qui Præfunt.

arma incantare nituntur, & super illa nudis plantis incedere, & similia exercere. (Incantatores enim dicuntur Incanta- iuxta Isidorum 8. Etym. qui artem alitores sút, quam verbis peragunt, ) distinguenaliquam dum, quia interdum incantationes peraguat. Scripta super infirmos & hæ quidem incantationes licitè fieri possunt septem conditionibus feruatis, vt inferius patebit circa modos curandi maleficiatos infirmos. Incantationes autem quæ fiunt super arma per aliqua verba, aut vbi talia carmina scripta deferuntur, hoc Iudicibus attendendum quod fibi funt nomina incognita. Item characteres & fignaturæ aliæ præter fignaculum crucis, tunc alia funt omnino refutanda & attendendi funt homines piè à talium crudelitate. Quòd si desistere nollent, tunc tanquam leuiter suspecti, sunt iudicandi: de quibus in secundo modo sententiandi inferius patebit. Non enim tunc carent scrupulo hæreticæ prauitatis: imo quia talia omnino opere & auxilio Dæmonum habent fieri, cuius vt suprà patuit, qui auxilio vtitur, Apostata à side iudicatur:licet etiam propter ignorantiam & emendationis gratiam, mitius quàm cum sagittariis maleficis sit agendum.

Et quia plurimum commune cernitiones & tur apud clientes & mercatores secum deferre huiusmodi carmina & benediaiones ad Aiones, qua incantationis speciem hanerandum bere videntur, expedit omnino fine in funt pre- foro pœnitentiæ per confessorem, sine in foro contentiolo per ecclesiasticum Iudicem huiusmodi eliminare: cùm tacitum pactum propter verba ignota,& characteres fignaticum Dæmone initur,& Dæmon occulté se ingerit, & optata procurat, vt tandem ad peiora alliciat. Vnde vbi in foro contentiolo talis debet adimare iuxta secundum modum sententiandi, vbi in foro con-

scientiæ cofessor debet carmina inspi-signacula cere, si nolit omninò proiicere, debet crucis tamen nomina ignota & characteres aucorge delere, reliqua verò, vt Euangelica ver-flanda ad prohibiba, & signacula crucis permittere.

Super quibus omnibus, & præci-vulneru. puè super maleficis sagittariis notandum quia supra tactum est, an vt manifestè deprehensi in hæretica prauitate iudicădi fint, de qua materia etiam prius tactum est in prima quæstione primæ partis. Et quidem quòd fic, patet ibidem. Nam vt dicit Bernardus in glo. ordinaria in cap. abolendam, §. prasenti & ver. deprehensi. Tribus modis de iure quis pro manifeste deprehenso in hæretica prauitate habetur, puta facti euidentia, vt in simplici hæresi, quando publice prædicant hæreim, ff.de ritu nupt.palam, S.vlt. vel legitima probatione per testes, vel ex sua confessione. Et einsdem Bern.gloss. in cap. excommunicamus 2, super verba deprehensi publice, ita quòd notorium sit illis etiam, quia condemnati funt. Ad idem videtur ferre super cap, super quibusdam, extra de verbor. sign. provt patuit in prima quæstione primæ partis huius operis.

Ex quibus patet, quòd malefici sagittarij, fimiliter & alia arma incantantes, pro manisesté deprehensis in hæretica prauitate per aliquod pactum expressum cum Dæmone initum propter manifesta ipsorum opera, quæ non nisi diabolica virtute sieri possunt,

habendi funt.

Patet & secundò, quia eorum fautores, receptatores, & defensores, vt manifestè tales pro talibus habendi sunt, & pœnis præscriptis manifestè subiacere, ita quòd non iam sub dubio, aut tanquam suspecti receptatores, leui aut graui, vel violenta suspicione iudicandi, provt plures alijexistere possunt: vnde & semper grauissimè contra sidem delinquant, & semper mala morte à Deo percutiuntur.

Exeplum

Nam vt fertur, quidam princeps, panz in-cum confimiles foueret maleficos, & iuste mo cum his quandam ciuitatem in certis negotijs indebite aggrauaret, dum hoc sibi à quodam familiari obijceretur,ille omni timore Dei postposito respondit: Det Deus, quòd in hoc loco moriar, si iniuste à me illi aggrauentur. Ad quæ verba subitò diuina vltio subsecuta, fubitanea morte expirauit, reuera in vindictam non tam iniustæ aggrauationis, quantum & fautoriæ hæresis.

Patet & tertiò, quòd Prælati quicunque & Rectores, vbi huiusmodi flagirijs, & corum auctoribus & fautotibus, iuxta omnem possibilitatem non relistunt, etiam tanquam manifesti fautores, & quòd præscriptis pænis manifestè subiacere debeant, iudi-

cantur.

#### QVÆSTIO SECVNDA

Principalis, Secundæ partis præmittendo difficultatem.

Modi tollendi, & curandi maleficia.

Solum Trum licitum sit, maleficia per alia maleficia, vel per aliqua ilnum auxi-lie tolli licita tollere. Et arguitur, quòd non: maleficia Quia vti auxilio Damonum non est licitum, vt suprà patuit in 2. sentent. dist. 8 à Doctoribus communiter determinatur; quia videlicet est apostasia à fide. Et quidem quòd fine auxilio Dæmonum non possit dissolui:Probatur, quia aut dissoluitur humano artificio, aut diabolica aut diuina potentia. Non primum: quia inferior potestas non potest infringere superiorem, cum nihil agat vltra suam virtutem. Non etiam diuina, quia hoc esset opus miraculofum: & cum illa Deus ad suum nutum operatur, & non ad instantiam hominum. Sicut & Christus, matri petenti Mall. Malefic. Tom. I.

miraculum de subuentione necessitatis vini, vt Doctores exponunt, quod hoc miraculum conuentionis desiderabat: Christus respondit: Quid mihi & tibi mulier, scilicet commune, in opere miraculoso? Apparet etiam, quod rarissimè liberantur, quantum cunque diuinum auxilium & suffragia sanctorum implorent : Ergo non nisi auxilio Dæmonum liberari poslunt : quod tamen

non est licitum guærere.

Prætercà hoc quod communiter toleratur, in vsu practicatur, licet sit illicitum, sed hoc communiter practicatur, quòd tales maleficiati currunt ad mulierculas superstitiosas, à quibus sæpissimè liberantur, & non per sacerdotes aut exorcistas. Ergo practica ostédit, quòd auxilio Dæmonum maleficia tolluntur, cuius tamen auxilium quærere cum sit illicitum, etiam non est licitum maleficia tollere, sed patienter sufferre.

Præterea secudum Thomam & Bonauentură in 4.dist.34.de impedimeto maleficiati, maleficiú est ita perpetuú, quod non potest habere humanum remedium. Quia si haberet remediu, non est homini notu vel licitum. In quibus verbis dant intelligere, quòd sit quasi infirmitas incurabilis, & perpetuo in- Malenhæres. Vinde subdunt, licet Deus præ- net pere stare possit remedium Dæmonem co- petuò. gendo, & Dæmone desistente, ille curaretur, tamen curatio non erit humana. Ergo nisi Deus dissoluerit, per se non est licitum eius dissolutionem quocumque modo quærere.

Pætereà in eadem dist. & quest. dicunt, quòd etiam per aliud maleficium adhibere remedium est illicitum. Vnde dicunt, & si posset per aliud malesicium adhiberi remedium, nihilominus reputaretur perpetuum, licet amoueretur maleficium. Quia nullo modo est licitum, per maleficium inuocare Dæ-

monis auxilium.

Præte

Exorcismi Prætereà exorcismi Ecclesiæ non valent ad reprimendum Dæmones endu- lemper, quoad omnes molestias corporales, hoc Dei iudicio exigente: lemper tamen valent contra illas Dæmonum infestationes, contra quas principaliter funt instituti, sicut contra obsessos, vel circa pueros exorcizandos.

Prætereà non oportet, quòd si propter peccatum Diabolo sit potestas in aliquem data, cessante peccato cessat potestas. Quia interdum cessante culpa, remanent peccata. Ex quibus verbis videntur præfati duo Doctores ientire, quòd non sit licitum malesicia tollere, sed permittere illa, sicut Deus & permittuntur Domino Deo, qui illa nec abu- tollere potest ad suum placitum.

dant in

In contrarium est, quòd sicut Deus superfluis, & natura non abundant in superfluis, cum in ita non deficient in necessariis : quare & necessario fidelibus contra huinsmodi insultus Dæmonum sunt data non solum remedia præseruatina (de quibus in principio huius secundæ partis tactum est:) verum etiam remedia curatiua, cum alias non sufficienter fidelibus à Deo prouisum esser. & opera Diaboli viderentur fortiora operibus Dei.

> Prætered glossa super illud lob 61. Non ost potestas super terram, &c. dicit, omnia humana superat: etsi meritis sanctorum subiacet. Vnde & meritis sanctorum virorum in hac vita

Maleficia subiacent. fanctorii mericis

fubiacet.

Prætereà à S. August. de moribus Ecclesiæ: non est Angelus, cum inhæremus Deo, mente nostra potentior. Nam si potestas virtus est in hoc mundo, toto mundo sublimior est mens Deo inhærens. Vnde ex talibus dissolui possunt opera Diaboli. Responsio. Hæ sunt duæ solemnes opiniones fibi inuicem, vt videtur, contrariantes.

Sunt enim quidam Theologi & Ca- Non eft nonista inuicem concordantes, quod pij mente licitum est maleficia tollere, etiam per potetior. opera superstitiosa & vana. Et huius opinionis sunt Scotus, Hostiens. & Goffre. & communiter omnes Canonistæ. Aliorum Theologorum opinio, & præcipuè antiquorum, & quorundam Modernorum, vt Thoma, Bonauenturæ, Alberti, Petri de Palude, & aliorum multorum est, quòd nullo modo sint facienda mala vt eueniant bona, & quòd potius homo mori debeat, quam in talia consentire, vt scilicet per opera superstitiosa & vana liberatetur.

Sed quia vnica distinctione pote-Ex quibus runt eorum dicta concordari, viden- gnoscandendæ sunt prius eorum sententiæ. tur male-Nam Scotus in suo 4. dist. 34. de impedimento malcficiali, fiue de frigidis & maleficiatis, reputat fatuitatem afferere, quod etiam per vana & superstitiosa non debeant maleficia tolli: dicit enim, nec in hoc est infidelitas aliqua, qua destruens non assentit operibus Diaboli, sed credit eum posse & velle fatigare, dum durat tale fignum, quia ex pacto non affiftit ad hoc, nifi dum illud durat. Et sic destructio illius figni, imponet finem tali vexationi. Vnde & dicit quòd est meritorium opera D'aboli delere. Et quia loquitur de fignis, ponamus exemplum.

Sunt quædam mulieres, quæ tali figno notant maleficas, vt fi vacca vbertate lactis ex maleficio priuatur, tunc vrceum lactis super ignem appendant, & certis verbis superstitiofis insistendo, vrceum cum baculo percutiunt: & licet flasculum mulier percutiat, tamen omnia verba Diabolus ad dorsum maleficæ defert, per quæ sic Diabolus cum malefica fatigatur. Facit tamen illa Diabolus, vt percutientem Catholicam ad peiora alliciat:vnde periculolum non existir, aliàs 1

non videtur opinio tanti Doctoris habere difficultatem : possunt & alia exempla adduci.

Maleficia'

Hostiensis ad idem in summa copiorelegan- sa de frigidis & malef. & tit.de impo-Medicos, tentia communi in gl super c.litera. §. mulierem autem dicit quòd in hoc defectu recurrendum est ad remedia medicorum. Et licet quædam remedia cótra hæc scripta vana seu superstitiosa videantur:tamen cuilibet auctori in sua arte credendum est. Sed & satis tolerare porest Ecclesia retundere vana vanis.

Vbertinus denique in suo quarto præfata distinctione ils vtitur verbis. Possunt maleficia aut per orationes, aut per artem per quain facta sunt,

destrui.

Ad idem Goffred in summa sua eod. tit. Maleficium non potest solui semper per illum qui fecit, vel quia est mortuus, vel quia nescit delere ipsum, vel quia maleficium est perditum: Si autem sciretur, licitè posset soluere. Et loquitur cotra illos qui dicebant, quòd permaleficianon posset copulæ carnali præstari-impedimentum : ed quod nullum tale esset perpetuum, vnde non dirimeret matrimoniù iam contractu.

Prætereà illi, qui fuerunt moti afferere quòd nullum maleficium fit perpetuum, mouebantur his rationibus, quia putabant omne maleficium posse moueri, vel per aliud maleficium, vel per exorcismos Ecclesiæ, qui sunt ordinati ad reprimendum vim Dæmonű, vel per veram pænitentiam, cum Diabolus non habeat potestatem nisi super peccatores. Vnde quoad primum concordabat cum opinione aliorum, quod ad minus per superstitiosa possunt tolli. Contrariæ autem opinionis est S. Thom. in suo 4. prafata dist. sic inquiétis. Quod si malesicium non possit reuocari, nisi per aliud illicitum, vt per Dæmonis auxilium, vel huius, etiamsi sciretur posse sic reuocari, nihilomi-

nus perpetuum iudicatur: quia remedium non est licitum.

Adidem Bonauentura, Petrus, Albertus, & communiter omnes Theologi: vbi cum breuiter tangunt Dxmonis auxilium tacitè vel expressè innocandum, videntur sentire, quòd per nil aliud nisi per licitos exorcismos vel De mate. per veram pænitentiam, vt in Can. si sicio tolper sortiarias, allegatur, tagitur, remo-concorueri debeat, moti, vt apparet, rationi- data opibus in principio quæstionis annotatis. niones,

Et quia tantos Doctores in corum dictis quantum possibile est, expedit concordare, & hoc vnica distinctione fieri potest: Ideò notandum, quòd maleficium aut tollitur per alium maleficum fimul, & per aliud maleficium: aut tollitur, non quidem per maleficium, led per maleficiales ritus & illicitos. Et hoc iterum dupliciter : Quia vel per illicitos & vanos ritus infimul, vel per vanos & non illicitos.

Primum remedium est omninò illicitum, tam ex parte auctoris, quam & ipsius remedij. Sed tamen quia fit dupliciter, quia aut cum nocumento illius qui maleficium intulit, aut fine nocumento, fit tamen per maleficiales ritus & illicitos, tunc comprehenditur sub secundo modo, videlicet vbi maleficium tollitur, non per maleficum alium, sed per maleficiales ritus & illicitos, tunc iterum illicitum iudicatur licet non tantum sicut primum.

Vnde summariè dicere possumus, quòd per tria & tribus modis remedium redditur illicitum, quando scilicet tollitur per maleficum alium, & per maleficia alia, videlicet virtute Dæmonis alicuius. Secundo, quando non per maleficium, sed honestam personam tollitur, sic tamen quod superstitiosis remediis malesicium, quod vni personæ aufertur, alteri infertur, & hoc iterum illicitum. Tertiò, quando aufertur sine eo

172

quòd alteri infertur vtitur tamen Dæmonum inuocatione expressa vel tacita, tunc iterum illicitum.

Et secundum hos modos dicitur à Theologis, quòd potius mors sit præeligenda, quàm in talia consentire, Aliis verò duobus modis vltimis tolleremaleficium potest esse vel licitum vel non vanum, secundum Canonistas: & quod tolerari possunt, vbi remedia Ecclesiæ prins attentata funt, vt cum exorcifmi Ecclesia, suffragia sanctorum implorata, aut vera pœnitentia nihil effecissent. Et vt clarior habeatur intellectus de fingulis sunt aliqua gesta & acta per nos reperta recitanda.

Scopo maconcubina fua.

Romæ tempore Nicolai Papæ, Epileficiaro à scopus quidam ex Alemaniæ partibus certa expediturus negotia aduenerat, cuius nomen occultare ordo charitatis postulat, licet iam vniuersæ carnisdebitum persoluerit. Hic cùm quandam iuuenculam adamando, & iplam ad luam diœcesimdestinare, cum duobus famulis ac rebus aliis, & clenodiis disposuisset, iuuencula auiditate fœminea, super clenodia quæ pretiosa erant, decepta, modum excogitare cœpit, vt ea in itinere existéte, Episcopus maleficiis interiret, iámque habebat in sua clenodia possessione. Et ecce sequenti nocte Episcopus fubitò infirmabatur: & ne fortassis veneno intoxicatus esset, à medicis percunctatur, & à famulis dolenter dubitatur:tam ingens enim calor inerat pe-Aori, vt non nisi gargarismis pet aqua frigidam continuè haberet refociliari. Tertia igitur die cum iam nulla spes vitæ haberetur, vetula quædam ingrefsum ad Episcopum instanter petitr, & quòd caula suæ sanitatis aduenisset, ape-Pontifex ruit. Ingressaigitur Episcopum alloquidispensat tur, & sanitatem promittit, dummodò leiicio, fuis acquiescere suasionibus velit. Epimal ficio scopus verò quidnam foret, cui acquiescere pro recuperanda fanitate, quam summe affectabat, vbi inquitit, vetula

respondit: Ecce hæc infirmitas maleficio vobis accidit, & non nisi per aliud maleficium liberari poteritis: vt videlicet ipla malefica, quæ vobis intulit, moriatur, & eadem vestra infirmitate inficiatur. Stupefactus Episcopus, & quòdalio modo liberari non posset vbi persensit, nil tamen temerè volens agere, Papam consulere per supplicationem decreuit. At Pontifex cum eum tenerrime diligeret, & quòd non nisi per mortem maleficæ liberari posset,cum didicisset, annuit, vt inter duo mala minus permitteretur, & super hoc supplicationem fignauit. Vnde denuò vetula accersita & quomodo tam iple, quam fummus Pontifex in mortem maleficæ consentirent, dummodò pristinæ sanitati restitueretur, disseruit : sicque quod vetula ablcessit, & quod sequenti nocte liberaretur promisit. Et ecce circa medium noctis, vbi se sanum, & ab omni infirmitate liberatum persensisset, nuncio misso, quidnam de iuuencula foret, perlerutatur: & ecce aderat quæ iplam circa mediam noctem in latere matris dormientem infirmatam fuisse subitò affirmabat. Qua in re dabatur intelligi, Malefica quod eadem hora & momento infirmimitas Episcopum relinquendo, maleficam iuuenculam per aliam maleficam vetulam inualit, & sic spiritus malignus à læsione Episcopi cessando, ipsum sanitati per accidens restituere videbatur, cum tamen propriè lanitatem non immittebat, quam tamen occupare Deo permittente poterat, & propter pactum cum malefica altera initum, quæ fortunæ alterius inuidebat, ipse Dæmon magistram inuenculam inficere habebat. Et benè æstimari potest, illa duo maleficia non per vnum Dæmonem duabus personis, sed à duobus Dæmonibus duabus maleficis seruientibus fuisse inflicta, ne in isto Damones sibi inuicem contrarientur, cum semper in perditionem animarum quam summe &

concor

concorditer affectant, fingula operentur. Epilcopus denique cum pietatis caula visitare proponeret, cameram ingrediens, horribilibus maledictionibus susceptus fuit, exclamando: Tu cum tua, quæ te talia docuit, & te liberauit, maledicamini in æternum. Et Epilcopus emollire eius animum ad pœnitentiam, & quòd omnem offensam ei remisssset vbi tentabat, illa vultum auertendo, clamabat: Exeas maledicte, hic nulla spes veniæ, sed animam meam omnibus Dæmonibus commendo, & miserabiliter interiit: & Episcopus cum gaudio ad propria remeauit.

Vbi etiam notandum, quòd quia prinilegium vnius non facit legem communem, ideò dispensatio Papæ in hoc casu non arguit omnibus sic li-

Alind fignum di.

gnoscendi

maleficium.

> Ad idem refert Nider in suo Formicario: dicit enim Modus tollendi maleficium, aut se vindicandi in maleficio talis practicatur interdum. Venit enim aliquis læsus in se vel in suis, ad maleficam sciscitans scire malefactorem, tunc malefica plumbum liquefactum aliquoties fundebat in aquas quovíque opere Dæmonis in plumbo imago aliqua videretur. Qua visa, malefica quæfiuit ab explorante, in qua parte vis lædi maleficum tuum,& in eodem vulnere cum agnolceret, eúmque explorator locum eligeret: statim malefica in eadem parte imaginis, quæ in plumbo relucebat fixuram vel vulnus per cultrum posuit, & locum, vbi reum inueniret, indicauit, nomen tamen nullatenus manifestauit, sed experiétia teste maleficus per omnia lædi reperiebatur, sicut sua imago plumbea demostrabat. Hæc inquam remedia, & similia iudicātur illicita, quamuis humana fragilitas sub spe veniæ consequendæ à Deo, læpius his inuolu tur, plus æstuans pro fanitate corporis quam anima.

Secundum verò remedium, de ipsis

maleficis, maleficia dissoluentes sub De male, expresso pacto cum Dæmone inito, ficis, ex absque nocumento personæ; & quidem de eis quid agendum sit, & qua- bus mateliter cognoscuntur, infrà in sexdeci- ficia tolmo modo sententiandi patebit. Hæ enim quam plures existunt, & semper infra vnum aut duo milliaria Teutonicalia reperiuntur, in quo spatio, quicquid aliæ maleficæ lædunt, hoc illæ curare videntur: quas etiam curationes alique simpliciter, quoad omne tempus: aliquæ verò tantum à proxima angaria læsos maleficiis curare se iactitant: aliquæ verò non nisi in consenium maleficæ quæ maleficium intulit, curare possunts

Et hæ notantur super expressum pactum cum Dæmone initum, propter hoc quod occulta manifestare solent illis qui caula sanitatis recuperandæ ipsas accedunt: Ipsis enim causas luæ calamitatis subitò manifestant, dicentes, quod propter rixas cum vicina, vel alia muliere, aut viro habitas, læsa fuerit in se vel in suis attinentibus. Quæ etiam ad occultandum sua flagi- Maleficæ tia, interdum peregrinationes vel alia curant pietatis opera iniungunt. Quas quidem etiam faaccedere pro recuperanda sanitate, tangrinatiotò perniciosius existit, quantò præ illis, nes inqui solum per pactum tacitum curare iungum. videntur, in contumeliam fidei amplius

delinquunt.

Hi enim dum ex vna parte sanitatem Confusecorporalem Deo præponunt, ex altera ficos de parte fibiipsis in vindictam criminis sanitate, vitam Deo percutiente abbreuiant. Sic accersunt enim in Saul diuina sæuit vltio, cum tem. primò magos & Ariolos abstulisset de terra; posteà consuluit, vnde & in bello occisus cum filiis suis, 1. Reg. 28. & culpa tangitur, 1. Paralip. 10. Propter hoc etiam Ochosias infirmus mori habuit 4. Reg. 1.

Tales etiam visitatores maleficarum funt infames: unde nec ad accusatio-

nem debent admitti secundo quastionum, octano. Quisquis nec, &c.Item tales iecundum/leges debent pæna capitis plecti, yt in prima quæstione

operistactum est. Sed heu Domine Deus, cum omnia Exorcismi iudicia tua iusta sint, quis liberabit pauperes maleficiatos, & in continuis doloribus eiulantes, peccatis nostris exigentibus, inimicus nimis præualuit, vbi funt qui licitis exorcismis illa opera Diaboli dissoluere valeant? Hoc vnicum ergo superesse videtur remedium, vt Iudices eorum insultus ad minus refrenent variis poenis auctrices maleficas castigando: vnde & infirmis facultas vsitandi maleficas amputabitur. Sed heu nemo percipit corde, omnes quæ sua, non quæ Iesu Christi sunt, quærentes.

Illa enim malefica in Richshofen de qua suprà mentio facta est, adeò asfiduis frequentabatur pro recuperanda sanitate maleficiatis, quòd Comes Telonium castri Telonei lucrum habere voluit,

tum con ita quod quilibet maleficiatus in se, succession sibi attinentibus denariu vnum malefică. introitu portæ soluere habebat. Vnde magnum exinde se habuisse prouentum asseruit.

Teste etiam experientia didicimus plurimas tales maleficas per diœcesim Constantiensem existere: non quòd ipsa præ aliis diœcesibus sit infecta, cum hoc genus infidiæ serpat per omnes diœceles, & hen totum mundum infecisse videtur : sed quia ipsa diœcesis amplius elaborata fuit : Et quidam Exeplum Hengst nomine repertusi, qui maioconcurfus rem concurfum & quotidianum à matorum adleficiatis pauperculis habere cernitur: quein etiam concurlum sic oculis nostris perspeximus in villa quadam Eningen : quod fine dubio ad quxcunque loca Beatissimæ virginis, siue Aquisgrani fiue ad Eremitas tantus pauperum concurius non existit sicut

ad eundem superstitiosum hominem. Nam hyemali & frigidissimo tempore, dum præ abundantia niuium omnis via regia & publica obstruitur, adhuc à circumiacentibus terris ad duo vel tria milliaria, cum magnis hominum fatigationibus frequentatur, quibuldam remedia percipientibus, aliis verò minime: vt reor quod non æque omnia maleficia dissolui propter varia, vt suprà tactum est, obstacula possunt. Et Remedia hi quidem înb expressa Dæmonum in-superstiuocatione maleficia dissoluentes, quo tionibus constantia ad secundum remedium illicitum, non contra tamen ficut primum.

Tertium verò remedium, quòd quibusdam cæremoniis superstitiosis pra-Ct/catur: non tamen in nocumentum alicuius personæ, aut per manifestos maleficos agitatur, experientia teste per hunc modum.

In ciuitate Spirensi mercator quidam forensis hunc casum sibi accidisse proposuit. In partibus, inquit, Sueuiæ, in castro quodam nobilium me degente quadam die dum peracto prandio, affociatus duobus domicellis, solatij causa super pratum incederem, quædam mulier obuiando, dum à remotis adhuc incederet, & à duobus domicellis agnita fuisset, vnus eorum ad me hæc verba protulit : munias te citò signo crucis, & similiter ad idem aliud ab alio latere hortabatur. At ego causam huius timoris inquirens, responderunt. En peior malefica totius prouinciæ iam nobis obuiam fit : ipsa enim solo visu male-Etiam no ficare homines nouit. Tunc ego sto-timentes machando, nunquam tales timuisse malesicas, me iactitabam : ecce vix verba com-ciuntur. pleui, & me grauiter in pede sinistro læsum persensi, ita vt sine graui dolore de loco figere pedem non potui aut gressum: vndè & alij concitò è castro per nuncium mihi equum destinandum ad illud reducunt, dolori-

bus

busautem per triduum augmentatis.

Præfati incolæ, intelligentes malefi-

cio me infectum, quendam rusticum ad spatium vnius milliaris accedunt, & casum proponunt, quem nouerant per artem quandam maleficia tollere. Qui concitò veniens, & pedem prospiciens, si, inquit, ex vobis contigit naturali defectu, experimentum capiam, & siquidem ex maleficio accidit, cum Dei adiutorio curabo; sin autem secus, remediis naturalibus opus erit insistere. At ego:Si absque superstitione & cum Dei adiutorio curari potero, libens acceptabo: quoniam cum Dæmone nihil commune habere volo, nec eius adiutorium affecto. Ad idem & iple villanus respondit, se non velle nisi licita remedia, & cum Dei adiutorio adhibere & curare, dummodò experientia didicisset, hoc per maleficium mihi contigisse: Ad quæ duo assensi: Ille plumbum, vt supra de alia malefica tactum est, liquefactum in cochlearij ferreo supra pedem tenuit, & in scutellam aqua plenam fudit, & subitò diuerlarum rerum species proruperunt, ac si spinæ, vel pili, aut ossa similia fuissent intremissa. Iam, in-Qua de quit, video, quòd infirmitas hæc non causa plū ex naturali defectu, sed maleficio voquefaci, bis contigit. At ego, quomodo talia ex plumbo liquefacto scire posset, dum ficiatum inquirerem. Ecce, septem sunt metalla, adhibetur ex septem Planetis, & quia Saturnus maleficia, dominatur plumbo, eius proprietas est, vt si plumbo super malesiciù aliquod fulum fuerit, per luum influxum maleficium demonstrabit : & benè, inquit, actum est, vt citò remedium adhibeatur, quod tot diebus vos visitare habeo, quot sub maleficio stetistis. Et interroganti quot dies elapsi fuissent, iam triduo fassus sum. Vnde & ipse singulis diebus per triduum me visitando, & pedem inspiciendo solum & tangendo, & cuncta verba penes se ruminando

integræ sanitati fugato maleficio me restituit.

Hic certe modus actorem non monstrat malesicum, sed modum superstitiolum. În eo enim quòd Dei adiutorio & non opere Diaboli sanitatem promisit, & hoc, quod Saturni influxum iuper plumbum, tanquam ex eius dominio causatum allegauit, irreprehensibilis extitit, & potius commendadus fuit. Sed qua virtute maleficium fugatur, & species rerum in plumbo causauit, sub dubio relinquitur. Nam cum maleficium nulla virtute naturali possit amoueri, licet mitigari valeat, vt inferius de obsessorum remediis patebit, potius videtur, quòd per aliquod pactum, ad minus tacitum, cum Dæmone initum, hoc practicauerit. Et dicitur hoc pactum tacitum, quan- gnificet do ad minus auctor tacite in assisten- Factum. tiam Diaboli consentit. Per quem modum innumera superstitiosa opera pra-Cticantur : licet differenter quoad diuinam offensam, cum in vno opere maior lit creatoris offensa quam in altero. In eo enim quod de sanitate procuranda certus fuit, & in eo, quod tot diebus quot sub infirmitate extiterat, iplum visitare habuit, nec aliquibus medicaminibus naturalibus vsus fuit, & tamen iuxta præmissa ægrotum sanitati restituit, non tam suspectus, quàm vt manifeste deprehensus, ad minus licet non super expressum initum cum Dæmone pactum, tamen iudicatur, & tanquam pro conuicto haberi, & pœnis ad minus in secundo modo sententiandi infrà contentis, sed puniri debet cum adiuratione solemni nisi leges, quæ in contrarium sentile videntur, iplum lustentarent: in quo calu quod ordinarium sit faciendum, in folutione argumentorum patebit

Quartum verò remedium tolerandum, & de quo Canonistæ ad minus intendunt

re nedium toleracur.

Vanum intendunt cum certis Theologis , dicitur vanum tantum, & præcise, puta, quia solum superstitiosum, & non sub aliquo pacto expresso, vel tacito, ex intentione & \*proposito practicatis operatum. Et dico ad minus : quia fortafsis si velint etiam tertium remedium huic quarto adiungere, potiùs videntur nobis eoru assertioni cedere, quàm contentionibus deseruire. Et hoc quidem remedium vanum superius exemplificatum de mulieribus quæ vrceolum super ignem positum percutiunt, in finem, vt erat malefica quæ vaccam vbertate lactis prinauit verberetur, licèt fortassis talia in nomine Diaboli facere habebant, aut fortassis sine eius permissione.

Ad idem possunt & alia earum gesta adduci. Nam interdum vbi vaccas huiusmodi læsas, ad pascua emittere volunt explorare etiam ipsam maleficam nituntur, tunc braccam viri, vel aliud immundum super caput, aut dorsum vaccæ ponentes: & hoc potius festiuis diebus & sacratioribus ipsam vaccam cum baculo fortassis iterum sub tali, vt suprà, expressione percutiendo expellunt, & tunc vacca recto tramite ad domum maleficæ properat, & cornua in eius ostium vibrat cum magno eiulatn continuè pulsando, & hæc vtique Diabolus in vacca operatur tamdiu, quòd per alia maleficia fedatur.

Reuera secundum præfatos Doctores talia sunt toleranda, non tamen memoria ve quidam afferere conantur, existunt. Cùm enim iuxta Apostolum omnia quæ in verbo aut opere facimus, in nomine Domini nostri Ielu Christi facere præcipimur:licet ibi non fit expressa Dæmonis inuocatio, & tamen eius nominis expressio: & iterum licet ibi non sit intentio per actum aliquod tacitum vel expressum talia facere, quia fortassis dicet, volo hoc facere sine Diabolus intromittat se, siue non ipsa

temeritas, quia diuinum timorem postponit, Deum offendit, vnde & Diabolo potestatem talia faciendi permittit. Inducendi ergo tales sunt ad poenitentiam, & hortandi, vt potius desistant, & ad remedia infrà scripta, vt superius etiam in parte tacta, per vsum videli-Intessinis cet aquæbenedictæ & salis exorcizati, rum inte-&c. recurrant.

stina maleficarum

Simili modo iudicandum de illis, affligunquibus, dum aliquod iumentum male-tur. ficio interimitur, & explorant maleficum, aut etiam si naturali desectu vel maleficio fit interemptum, vbi nituntur ad loca, vbi cadauera bestiarum exorcizantur, properant, & intestina cadaueris super terram trahendo vsque ad domum deferunt, non autem intrò domum per ostium super, sed sub limine domus ad coquina trahunt, & igne facto super cratem intestina ponunt,& tunc vt exrelatu talia practicărium fæpissimè informati sumus, sicut intestina calefiunt & ardent, ita intestina maleficæ calore & doloribus crucientur: aduertunt ergo exploratores, vt ostiũ domus optime sit obstrusum, eò quòd præ doloribus malefica ad introitum habebit carbonem de igne auferre, & tunc omnis cruciatus effugatur. Repertum denique sæpius nouimus, vbi introitum habere non poterant, ex tunc denfissimis tenebris domum intus & extra vallabant, cum commotione tam horribili & strepitu, vt ex ruina domus omnes se tandem interimi putarent, nisi ostium aperiretur.

Ad idem etiam certa experimenta reducuntur. Nam certi volentes è mul-rum pertitudine mulierum in Ecclesia existen-vnai caltium experiri maleficas, quæ etiam si-cant mane eorum consensu Ecclesiam divinis lesicas. peractis exire non valeant, tali experimento insistunt. Nam die Dominica Sotularia iuuenum axungia, seu pinguedine porci, vt moris est, pro restauratione fieri, perungunt, & fic vbi Ec-

clesiam

Bracca wiri cornibusyaccæ maleficiatæ impofita prodit malefică.

# Quast. 11. Cap. 1. Remed. contra Incub. & Succ. 17,

clesiam intrant, tandiu malesicæ exire Ecclesium non poterunt, quoad vique exploratores out exeunt aut illis licentiam lub expressione, vt supra, exeundi concedunt.

Simile fit etiam per certa verba, quæ annotare non expedit, ne quis per Diabolum seducatur. Nam nec Iudices aut Præsidentes his infallibilem sidem aut opinionem accommodare debent, nisi talis persona alias plurimum esset diffamata, cum sub tali prætextu ille mille artifex etiam innoxias infamate posset. Vnde potius auertendi sunt homines à talibus experimentis, & salutares pœnitentiæ imungendæ, licet interdum tolerentur.

Leges cipelli.

Per hoc patet responsio ad arguuiles to- menta, quæ concludunt maleficia non esse tollenda, quia primis duobus modis maleficiis omninò illicitum est tollere tertium remedium secundum leges, & si toleratur, tamen non paruam super hoc ecclesiasticus Iudex debet habere aduertentiam. Nam quod leges videntur tolerare patet C.de maleficis, l.corum, vbi sic habetur. Alij autem qui faciunt id ne labores hominum ventorum grandinisque lapidatione sternautur, non . pœna, sed præmio digni sunt. Et Antonius in summa de legibus in quibus ius Canonicum & Ciuile discrepant, hoc idem allegat. Ex quo videtur, quòd concedunt leges pro conferuatione frugum & iumentorum, & in talia practicantes non solum tolerare, led & præmiare. Erit ergo Ecclesiastici iudicis aduertere, fi tantummodo iuxta mentem legis contra grandines & aëris temperiem modis congruis, vt inferius patebit, aut etiam quibusdam superstitiosis procedit. Et tune, dum inde nullum sequitur fide scandalum, etiam tolerare: sed renera hoc non erit iuxta tertium, sed quartum modum, & quintum de quo consequenter tractan-Mall. Malef. Tom. I.

dum erit de ecclesiasticis & licitis remediis inferendo interdum de superstitiosis ad quartum modum pertinentibus, & hoc per capitula fequentia.

#### CAPVT

Remedium Ecclesiasticum contra Incubos & Succubos Damones.

Via verò in præcedentibus capirulis primæ quæstionis super modos maleficiandi homines inmenta & terræ fruges; tacta funt ante omnia ea, quæ iplæ maleficæ erga proprias personas practicant, qualiter videlicet innoxias inuenculis in augmentum luæ perfidiæ allicinnt, qualis etiam modus fit profitendi earum & homagij præstandi, qualiter etiam infantes proprios aut alienos Dæmonibus offerunt & quomodo localiter transferantur. Hæc inquam & similia reme- Que rediare, quia non est possibile, nisi vt mediari in per suos Iudices de medio tollantur, non posaut ad minus in exemplum omnium fint tuturorum puniantur, ideo de huiusmodi remediis non ad præsens, sed in vltima parte opetis, vbi viginti modi procedendi & sententiandi contra & super maleficarum personas deducentue tractabitur.

Ad præsens tantum super remedia omnem euentum posse certos homines contra earum maleficiales effectus tendere oportet, & primo qualiter homines maleficiati remediantur, demum qualiter bestiæ, & vltimo qualiter fruges terræ conferuantur. De hominibus verò maleficiatis, quoad Incubos Dæ- genus Inmones vel Succubos, quia funt in triplici genere, scilicet, earum quæ se voluntarie Dæmonibus Incubis subiiciunt; vt sunt malefica ; quia de Succubis quoad viros non ita voluntariè practicatio reperitur, cum ex na-

Z

turali

turali vigore rationis quo viri mulieribus præeminent talia plus abhorrent.

Est & eorum qui à maleficis cum Incubis aut Succubis contra eorum voluntatem involuuntur, & est tertium genus ad hoc præcipuè virginum quarundam quæ contra earum omninò voluntatem ab Incubis Dæmonibus molestantur, de quibus etiam sæpè præsumitur, quòd à malesicis sic maleficiantur, puta quia Dæmones ad instantiam maleficarum, sicut sæpissimè alias infirmitates immittere solent, ita & Incubos illis personis se facere habent, vt vel sic eos ad suam persidiam allicere valeant : demus exempla.

mille.

Est in ciuitate Confluentiæ pauper quidam sic malesiciatus, quòd in præsentia vxoris omnem actum Venereum cio im- pront viri cum mulieribus agere solent etiam repetitis vicibus per se exercet, nec ab illis ad instantiam & eiulatum mulieris auerti potest, quia vno aut tribus actibus expletis verba replicat, volumus iterum de nouo inchoare, cùm tamen nulla persona corporali visu cernatur ei succumbere, sitque vt post diutinas huiusmodi vexationes, pauper ille collisus in terram omnibus viribus destituitur, & dum post aliquarum virium recuperationem interrogatur, quomodo & qualiter ista sibi contingant, & an ne personam succubantem habuerit. Respondere solet, le nihil videre, sed ita mente captiuatum, vt omnino abstinere non valeat: Et quidem super hoc maleficium mulier quædam plurimum habetur suspecta, quòd ei intulerit, eo quòd illi pauperi minata fuerit per verba contumeliofa, quòd iplum propter displicentiam sibi factam expedire vellet.

Sed leges & executores iustitiæ non adlunt qui saltem super diffamiam & grauem suspicionem in vindictam tanti criminis procederent: putantes neminem debere condemnari, nisi qui

confessione propria, aut trium testium productione legitima conuincatur; quasi indicia facti, aut cuidentia super hi, qui ab graves aut violentas suspiciones nullas Incubis mereantur pænas: de quibus tamen, vexantur, modis sententiandi inferius vt præmillum est patebit.

De secundo verò genere, quo puellæ ab Incubis Dæmonibus molestantur etiam nostris temporibus, referre nimis longum foret, cum historiæ certæ de similibus existunt refertæ. Sed cum quanta difficultate alia remediari possint, patere potest ex iis, quæ Tho. Brabantinus circa finem operis sui de apibus de quadam in hunc modum

Vidi, inquit, & ex confessione audiui virginem quandam in religioso habitu quæ primò dixit se nunquam in concubitum consensisse, per hoc tamen dat intelligere se cognitam fuisse: at ego non credens, arctaui eam rationibus & duris comminationibus, sub periculo animæ suæ: tandem cum lachrymis confessa est, se prius corruptam mente quam corpore, & cum posteà doleret quasi ad mortem, confiteretur omni die cũ lachrymis, non potuit tamen ingenio, studio vel arte ab Incubo Dæmone liberari, nec signo crucis, nec aqua benedicta, quæ tamen specialiter ad fugandos Dæmones ordinantur, nec etiam sacramento Christi corporis, ipsis quoque Angelis terrifico, donec post plures annos oratione & ieiunio piè peractis fugaretur.

Etest credibile (saluo meliori iudicio) quò d post quam de peccato suo dolens confitebatur, potius ei concubitus Dæmonis pæna culpæ quam culpa fuit.

Hæc etiam cum in vigilia Pentecostes quernlaretur apud Christianam in valle Ducissa Brabantia, monialem deuotam, quæ mihi hoc retulit, quòd non auderet comunicare propter Dæ-

## Quast. 11. Cap. 1. Remed. contra Incub. & Succ. 179

monis importunam vexationem compatiens dixi ei, Christina: Vade, quiesce 1ecura, communicatura cras Dominico corpori; in me enim recipiam pœnam tuam. Recedens illa gaudens dormit in pace, ad orationem de nocte surgit mane, cum omni tranquillitate sacramenta lulcepit.Christina autem susceptam in le pœnam non ponderans, vespere quieti se dans, andit in statu suo quasi procellam commonentem le, & inquietius agitatem, nec suspicans Dæmonem, arrepto collo fugare nititur quicquid esset. Decumbit iterum, sed pauida vexata surrexit, & hoc pluries tandem sensit: & vidit euersis ferè straminibus, quòd Dæmonis nequitia vexaretur. Dimisso ergo lecto noctem ducit insomnem, & orare volens, Dæmonis cruciabatur insultu, & vt dixit, nunquam talia passa fuerat. Vnde prædictæ mulieri mane, Renuncio, inquit renuncio pœnæ tuæ : vix enim sine vitæ discrimine, violentiam tentatoris pessimi euasi. Qua ex re perpenditur, difficile esse huiusmodi remediare, siue malesicio, siue absque eo con-

Sunt tamen adhuc aliqua per quæ fortassis ipsi Dæmones sugantur, de quibus & Nider in suo Formicario. Licet enim, vt ibi fertur; quinque modis valeant puellæ & viri liberari, videlicet per sacramentalem confessionem & sanctam exercitationem in crucis confignatione, vel Angelica falutatione, tertio per exorcilmorum applicationem, quarto per certi loci mutationem & per cautani sanctorum excommunicationem. Et ex præmissis patuit, quòd prima duo moniali non profuerunt, non tamen propterea omittenda sunt; quod enim vni est re-Incubi medium, non propter hoc sequitur pelluntur quòd & alteri, ita è conuerso. Nam Angelica & Incubos sæpè per orationem Dominicam, aut aquæ aspersionem, vel etiam per Angelicam salutationem fuisse repulsos historiæ tradunt.

Refert enim Cælarius in dialogo suo, quòd sacerdos quidam postquam se suspenderat, eius concubina Monasterium intrauit, & per Incubum ad luxuriam prouocata est, quem tamen per crucis confignationem repulit, & per aquæ benedictæ aspersionem, licet statim postea rediit. Quando autem Angelicam salutationem dicebat. longè velut sagitta disparuit & recessit, led interdum rediit, licet propè eam accedere non auderet.

Item de tertio, videlicet per sacramentalem confessionem, patet per eundem Cælarium, qui dicit, quòd concubina antedicta, cùm iam confessa esset purè, in toto derelicta est ab Incubo. Refert idem, quòd quidam vir in Leodio passus Incubum, confessione sacramentali finita localiter liberatus est.

Ponit insuper exemplum de quadam inclusa, quam Incubus nec oratione, nec confessione, nec propter aliud spirituale exercitium reliquit, quin eius lectum ascenderet, sed cum ad informationem cuiuldam viri religiosi diceret, Benedicite, statim eam vis verbi Dæmon reliquit.

De quarto, videlicet loci mutatione, dicit qui prius, quòd filia cuiusdam sacerdotis stuprata per Incubum, & facta ex dolore phrenetica, trans Rhenúmque elongata, ab Incubo dimissa Mutario est, sed pater eius, quia à loco filiam loci mudisposuerat, à Dæmone percussus bos est, adeò vt moreretur in tri-

Fit & mentio de quadam, quæ per Incubum crebrò in lecto vexata proprio, consociam denotam petiit, vt loco vexatæ iaceret, quod cum feciffet, tota nocte qualdam inquietudines grauissimas sensit, & prior tunc quieta fuit. Notatur etiam à Guillelmo, quòd

Benedicie

7 2 Incubi fentiont

Puella Incubi plus vexare videntur mulieres, pulchros & puellas pulchros crines habentes, crines ha- ideo quia aut curæ aut ornatui crinium incumbunt huiusmodi, aut quia per crines viros inflammare cupiunt vel consueuerunt, aut quia in eis inaniter gloriantur, aut quia diuina bonitas hoc permittit, yt terreantur mulieres viros inflammare per ea, quæ etiam Dæmones inflammari viros volunt.

De quinto, de excommunicatione, quæ fortassis aliquado eadem est exorcizationi, patet in legenda sancti Bernardi. In Aquitania fiquidem mulier ab Incubo sex annis incredibili abusu libidinis vexata audiuit fibi Incubum, ne ad virum sanctum, qui venturus erat, appropinquaret minatem, Nihil, S. Bernar-inquit, tibi proficiet:sed eo recedente, ab Incu- tuus crudelissimus ero persequutor, qui hactenus tuus amator extiti. Quæcum virum sanctum Bernardum inuocaret, respondit. Tolle meum baculum, & le-Cto tuo infige, & faciat malignus, quod potest. Hoc cum fecisset, Dæmon,cameram fœminæ non est ausus intrare, sed foris minabatur atrocissime, se eam velle persequi, Bernardo recedente. Quo per fœminam audito, conuocat populum B. Bernardus, omnes iubet accensas candelas gestare in manibus, & Dæmonem cum vniuerlo, qui aderat cœtu, excommunicauit, ac ne ad illam, vel aliam deinceps acceffum habeat, interdixit, & ita ab illa pœna liberata est.

De pote-

Verum hic notandum, quòd poftate cla-uium pe testas clauium concessa Petro & suis tri que successoribus, quiasonat super terper terra, tam, & tantum pro viatoribus hæc iurisdictionis potestas, sit in remedium Ecclesiæ concessa, mirum videtur, quod & aereæ potessates hac intisdictione valeant arceri. Sed dici porest, quòd quia personæ quæ à Dæmonibus molestantur sunt sub iurisdictione Papæ & clauium, non

mirum, si per indirectum huiusmodi potestates vigore clauium arceantur, sicut etiam indirecta animas potestate clauium à poenis purgatorij ignis absoluere potest : non obstante, quòd potestas illa sonat super terram, & animæ sunt sub terra.

De potestate etiam clauium concessa capiti Ecclesiæ, scilicet vicario Christi, non est tutum disputare, cum notum sit, quod tanta potestas sit à Christo Ecclesiæ & eius vicario concella, quanta puto homini concedi à Deo potuit, & hoc in vtilitatem Ecclesiæ.

Piè etiam æstimari potest, quòd si ægritudines à maleficis virtute Dæmonum inflictæ excommunicarentur cum ipsis Maleficis auctoribus, & Dæmonibus, non aded in ipsosinfirmos sæuirent, & quòd citius liberarentur adhibitis super hoc & aliis exorcismis

In partibus denique Athifis vulga- Locuste ris est narratio simul & aliis in locis, accentur quod dum divina permissione locustæ nicatione volantes cum ingenti multitudine vineta, frondes, segetes, & cuncta virentia eradicarent, huiusmodi excommunicatione & maledictione fugata, & subitò interemptæ fuerunt. Quòd si sanctificato viro quis ascribere velit, & non virtuti clauium, sit in nomine Domini: vnum pro certo habemus, quòd nec virtus miraculorum, nec potestas clauium gratiam gratum facientem de necessitate præsupponunt : cum vtrumque ex gratia gratis data procedat.

Est & iterum notandum, quòd vbi nullum prædictorum remediorum iunat, quòd tunc ad exorcismos licitos sit recurrendum: de quibus inferius patebit. Quia etsi hi ad sugandum Dæmonis nequitiam non sufficiant: tunc reuera talis vexatio Dæmonis est pæna pro peccatis satisfactoria, si-pro-

## Quaft. 11. Cap. 11. Remedia pro Malefic. & c. 181

vt oportet sustineatur in charitate, sicut & alia mala huiuimodi, quæ nos hic premunt, ad Deum ire compellant.

Mulieres

Verum etiam aduertendum, quod imaginan-interdum aliquæ in veritate per Incubum non vexantur, sed tantummodò ita se vexari putant: & hoc quòd mulieribus præcipue, & non viris, cum aliàs sint timidæ, & mirabilium formarum in imaginatione susceptiuæ.

> Vnde & Guilhelmus sæpè allegatus. Multæ, inquit, de apparitionibus phãtasticis, ex morbo melancholico in multis fiunt, & in mulieribus maxime, ficut apparet de visionibus & reuelationibus. Et causa in hoc est, vt. norunt Medici, ipsa natura muliebrium animarum, eò quod longè facilioris & leuioris impressionis sunt, quam animæ viriles: Et subdit Ibidem, Scio me vidisse mulierem, quæ credebat se agnosci ab intus à Diabolo, & talia incredibilia se sentire dicebat.

Nonnunquam etiam impregnatæ fibi videntur mulieres ab Incubis, & intumescunt vehementer ventres earum, & cum partus tempus aduenerit, Oua for-sola emissione multæ ventositatis detumicarum mescunt. Nam de ouis formicarum, in intumes potusumptis, incredibilem ventositacere alua. tem & tumultum in ventre generant hominis. Similiter de granis catapuciæ, & de granis arboris, quæ dicitur nigra pinus, confimilia in ventre funt. Facillimum est autem Dæmoni similia & majora in ventribus hominum procurare. Hæc addita funt, vt non facillime quis mulierculis fidem adhibeat, fed illis duntaxat, super quibus experimenta fidem fecerunt, vt de illis, qui didicerunt, in propriis lectis, vel alio modo condormientibus, per experien-

tiam talia vera esse.

CAP. I.I.

Remedia proillis qui circa vim generatiuam maleficiuntur.

Icet mulieres in maiori numero malea Int Maleficæ quam viri, vt prima cluntur parte operis oftensum est, tamen viri quam forplus maleficiuntur: & huius ratio est: quia cum Deus plus permittit super actum Venereum, per quem primum peccatum diffunditur, quam super alios actus humanos: sicut & perserpentes, quæ magis incantationibus deleruiunt quàm alia animalia, eò quòd fuerit Diaboli primum instrumetum:& cum actus ille Vénereus plus & faciliori modo potest malesiciari in viro quam in muliere : ideò. Et quidem patet quod tactum est, nempè cum quinque modis Dæmon in generatiuam potentiam possit agere, & illi modi citius procurantur in viris,

Remedia adhibenda super vnumquemque modum iuxta possibilitatem funt deducenda:& ille, qui vitiatus est in tali potentia, attendat lub quo modo suum maleficium contineatur. Sunt autem quinque modi iuxta Retrum de Palude in suo 4. distin. 34. in processu huius maleficij.

Nam Dæmon ex hoc, quodiest spiritus, habet potestatem super creaturam corporalem, Deo permittente, & ex conditione naturæ suæ, præcipuè ad motum localem, vt illum prohibeat, vel vt promoueat : Vnde per hanc potestatem, poslunt corpora, viri & mulieris impedire, ne sibi appropinquent, & hocdirecte vel indirecte. Directe quando vnum elongaret ab altero, vel non fineret ad alterum appropinquare. Indirecte, quando aliquodimpedimentum procuraret, vel quando le desponsationes d interponeret in corpore assumpto: si- idolum. cut cuidam, iuueni pagano acciderat.

qui Idolum desponsauerat, & nihilominus contraxerat cum quadam iuuencula, nec propter hoc poterat eam cognoscere, vt suprà patuit.

Secundo modo, vbi hominem inflammaret erga vnam, refrigeraret erga aliam, & hoc posset occultè procurare per applicationem quandam herbarum aut aliarum rerum, quas optime nouit ad hoc validas.

Tertio modo, vbi æstimationem viri aut mulieris turbaret, qua redderet vnam personam alteri exosam, quia vt suprà patuit in prima parte operis, potest imaginationem im-

primere.

Quarto modo, reprimendo vigorem membri, qui ad fructificationem necessario requiritur, sicut & motum localem cuiuscunque organi

reprimere potest.

Quinto, prohibendo missionem spirituum ad membra in quibus est virtus motiua, quafi intercludendo vias feminis ne ad vala generationis descendant, vel ne ab illis viis recedat, vel ne excidatur, vel emit-

Qu'd si quis dicat, nescio sub

potentiz quo modo maleficium mihi illatum contineatur, vnum scio, quòd generatina potentia erga vxorem meam cendz. careo. Responderi potest, si potens est ad alias mulieres, non autem ad propriam, tunc sub secundo modo: quia de primo modo certificaretur Succubum Dæmonem, id est, quod per Dæmones Incubos & Succubos

> deluderetur. Item si vxorem nonhabet exosam, & tamen non potest ipfam agnoscere, sed benè alias, tunc iterum manet sub secundo modo: fi autem habet exofam, & non potest agnoscere, tunc sub secundo & tertio modo continetur. Item si non

habet exofam, vellet autem cognoscere, sed non habet vigorem membri, tunc sub quarto modo. Si verò napet vigorem membri, sed non haberet excisionem seminis, tunc sub quinto modo. Modus ergo curandi patebit, vbi declaratur, si æqualiter in charitate & extra charitatem existentes, his maleficiari valeant: & quidem quòd non: dempto quarto modo, qui tamen etiam tarissimè. Accidere enim potest, qui in gratia & charitate existit sic declaratur, tamen lectori præsupponitur, quòd loquimur de actu coniugali inter matrimonialiter coniunctos, quia aliàs implicaretur: cum omnis actus Venereus extra matrimonium est peccatum mortale, & non nisi ab his, qui extra charitatem existunt, exercetur.

Nam cum asserere oporteat ex totius Scripturæ sacræ traditione, quòd Dæmones magis permittuntur à Deo læuire in peccatores quam in inftos. Licet legatur iplum iustissimum Iob fuisse percussum, hoc tamen non fuit singulariter super potentiam generatiuam, nec etiam directe: ideò dicere oportet, quod quibuscunque talia maleficia Contra liinter matrimonialiter coniunctos con-accepit tingunt, signum est, quòd vel ambæ Diabolus personæ, vel altera extra charitatem rotestaexistat, & quidem fundamentum huius ex scripturis deducitur, auctoritate & ratione. Nam Angelus dixit Tobiæ: In illos, qui libidini vacant, accipit dæmon potestatem: Effectus demonstrauit, vbi septem viros virginis Saræ oc-

Item Cassianus collat. patrum desinit & B. Antonius, nullatenus posse Dæmonem mentem cuiulque vel corpus inuadere, nisi eam prius destituerit omnibus cogitationibus sanctis, ac spirituali contemplatione vacuum nudámque reddiderit. Hæc verba vt quæ applicari possunt super maleficium corporis, vniuerialiter super totum corpus, cum Iob tali maleficio percussus, non tamen nudus diuina gratia fuit, sed

particu

particulariter, quando videlicet particulare maleficium ratione alicuius peccati accidit corpori: Et hoc quidem non potet esle, nisi peccatum incontinétiæ. Ratio. Nam vt dictum est, propter fœditatem illius actus, & quia per ipsum primum peccatum diffunditur; Deus plus permittit luper iplum, quam luper alios humanos actus: ergo & inter matrimonialiter coniunctos, vbi diuino auxilio propter peccatum destituuntur, amplius circa illam vim generatiuam maleficiari à Deo permittuntur.

Quòd si quæritur, cuiusmodi sint illa peccata, dici potest: quòd peccata incontinentiæ quæ inter cognatos cùm varia sint, iuxta illud Hieronymi, & habetur in textu: Adulter est in propriam amator ardentior, fimul & huiusmodi amatores amplius in prædictis malen-

ciuntur.

Remedia ergo Ecclesiastica sunt duplicia: Vnum in foro contentiolo, alterum in foro conscientiæ practicatur. Primum, si in iudicio allegatur impotentia ex maleficio illata, tunc distinguendum est: quia talis impotentia, aut est temporalis, aut est perpetua. Si tem-Impotetia poralis, non impedit. Tunc autem præaut est te. sumitur esse temporalis, quando infra peralis, spatium trium annorum cohabitantes, & quantum possunt operam dantes, siue per Ecclesiastica sacramenta, siue per alia remedia sanari possunt. Si verò non sanetur aliquo remedio, ex tunc prælumitur este perpetua.

Item aut præcedit matrimonij contractionem & consummationem, & sic impedit contrahendum, & dirimit iam contractum, & sequitur matrimonij contractionem, sed non consumma-Que im-tionem. Et est communis modus potentia maleficiandi viros, quando spernunt nium di amasias: tunc enim quia sperabant se matrimonialiter copulare & defraudatur, inferunt maleficia viris, vt ne aliis

commisceri valeant. In tali enim casu,

vt aliqui dicunt, dirimitur matrimonium iam contractum, nisi sub continentia cohabitare velint, vt Maria & Ioleph. Et habet pro le Can. dicitur enim 23. q.1. quòd conjugium confirmatur officio, s. carnis, vt dicit gl. Et parum post dicitur, antequam confirmetur impossibilitas offici, foinit vinculum coniugij. Aut sequitur matrimonium confirmatum, & tunc vinculum matrimoniale non dirimit. Plura alia à Doctoribus notantur, sed quia non præcisè sunt præsentis speculationis(notantur autem in variis scriptis Doctorum, vbi de maleficiali impedimento tractant, ideò hic est supersedendum.

Tantummodò, si quis difficultaret, quomodo actus ille possit impediri respectu illius mulieris, & non respectu alterius. Respondit Bonauent. hoc est, vel quia sortilegus ad hoc respectu personæ determinatæ Diabolum inuitauit, vel quia Deus respectu personæ cuiuslibet impedire non permittit. Occultum iudicium Dei hîc latet, vt in vxore Tobiæ. Qualiter autem Diabolus hoc facere possit, patet ex præmissis. Dicit tamen hic Bonauent.quòd impedit generatiuam, non impedimento intrinieco lædendo organum, led extrinseco impediendo vsum: & est impedimentum artificiale & non naturale: & ita potest impedire ad vnam, & non ad alias: vel tollendo exercitationem concupilcentiæ ad illam vel aliam: & hoc per virtutem propriam; vel per herbam, vel per lapidem, vel per aliquam creaturam occultam, & satis concordat cum dictis

Remedium verò Ecclesiasticum in Ecclesia: foro conscientiæ traditur 3 3.9.8. Si per sticum resquiarias, vbi sic dicitur : Si per sortia- optimum, rias atque maleficas artes nonnunquam occulto iusto Dei iudicio permittente, & Diabolo præparante concubitus se-

quitur,

- quitur, hortandi sunt, quibus ista euemiunt gwt corde contrito & spiritu humiliato, Deo & facerdoti de omnibus peccatis luis puram confessionem faciant, & profusis lachrymis & largioribus teleemolynis & operationibus atque lieiuniis Domino satisfa-

In quibus verbis notatur quòd tantummodo propter peccata & extra charitatem existentibus talia contingunt. Sequitur 180 per exorcilmos ac cætera Ecclesiasticæ medicinæ munimina ministri Ecclesia, tales quantum annuerit dominus, qui Abimelech & domum eius Abrahæ orationibus la-

nauit, sanare procuret.

A brahæ Precatio

fanat im-

potentia Regis

Abime.

lech

Vnde summarie dicere possumus, quòd quinque sunt remedia; que talibus sic maleficiatis licitè applicari posfunt, videlicet fanctorum aliquorum licita peregrinatio, & ibidem peccatorum suorum cum contritione vera confessio, figni crucis, orationis deuotæ multiplicatio, per verba fobria licita exorcizatio, qua qualiter fieri debent, inferius patebit. Et cauta maleficij oblatio facit ad hocyquod fupra de Comite tactumeft, qui pet triennium fibi matrimonialiter copulatam virginem cognolcere non potuit.

#### CAPVT III.

Remedia contra maleficiatos super amorem, vel odium ir ordinatum.

Cleut maleficium in potentia gene-Pratiuz, ita & philocaptio & odium, in voluntate caulantur. Expedit primo de eius caula, & tantum, quantum pol-

De Philocaprio igitur seu amorsinordicaptione. natus vnius ad alterum, triplici ex caul'a oriri potest. Aliquando ex sola incantela oculorum, aliquando ex tentatione Demonum solum, aliquando ex maleficio Necromanticoru, & Maleficarum fimul & Dæmonum.

De primo dicitur lacob. 1. Vnusquilque tentatur, à concupilcentia sua abstractus & illectus, deinde concu- concupipiscentia cum conceperit, parit pec-scentia est catum, peccatum verò cum confum- peccati. matum fuerit, generat mortem. Sic Sichem, cum vidisset Dinam exeuntem ad videndum mulieres regionis illius, adamauit eam, & rapuit, & dorminit cum ea, & conglutinata est anima eius cum ea. Et Gen. 3 4. secundum gl. infirmæ animæ fic accidit, quando postpolitis propriis aliena negotia curat, leducitur consuetudine,& fit vna vnitate consensus cum illicitis.

De secundo quòd oriatur ex tentatione Dæmonum principaliter : Sic lifdem Amon lororem Thamar speciosissima, verbis suadamanerat, & deperierat in ea valide, Pra pagita vt propter amorem eius ægrotaret. 2. Reg. 1 4. Non enim in toto tam corruptus esse potuit mente, vt in tantum tacinus stupri profiliret, si non graniter à Diabolo tentatus fuisset. De hoc etiam genere amoris' refertus est liber lanctorum Patrum, qui refert, omnem tentationem etiam carnalis amoris libi in eremis fubtraxisse. Quidam tamen, vitra quam credi potest, amore mulierum tentabuiltur aliquoties , vinde & s Paulus 2. Cor. 12. Apostolus dicit : Datus est libidinimihi stimulus carnis mez, Angelus bus sti-Satanz, qui me colaphizet, vbi elof. mulatur. tentando per libidinem datus est mi-

Aiune quidant, tentatio autem cui non confeneur, mon est peccatum, ted materia exercenda virtutis, hoc intelligitur de tentatione, qua ab holte fibile est, de eius remediis transcurrere. unon à carne ! quia peccatum est veniale, etianis ei non consentiatur. De his varia exempla leguntur in variis locis.

hi stimulus.

De tertio, quod amor inordinatus

Quast.11. Cap. 111. Remed. pro malef. &c. 185

proneniat ex maleficiis Dæmonum & Amorhe Maleficarum, possibilitas huius malefireos vade cij suprà in quæstionibus primæ partis, niat, per an Dæmones per Maleficas mentes ho-Gracum minum ad amorem vel odium immu-Ppos in-tare, & incitare valeant, ad longum detelligunt, ducitur, per varia etiam gesta, & acta à nobis reperta comprobatur: imò inter omnia maleficia nimium propter sui defignat generalitatem reputatur.

ribus.

Quod si quæritur: Petrus philocaptus nis amo-amore talis, &c. nescitur an primo, secundo ant tertio modo. Respondetur, odium inter conjugatos cum crimine adulterij, etli operatione Dæmonum fieri possit, vbi tamen visco carnalis concupiscentiz amoris quis aded involuitur & succenditur, vt nulla confusione, verbis, plagis, aut factis, ad refiftendum cogi valeat. Item vbi quis sæpè pulchriorem dimittit vxorem & turpiffimæ adhæret. Item vbi nocturno tempore nec quiescere valent, sed ita dementantur, vt perdeuia quæque incedere habeant. Optimates, prælati & alij dinites sæpissimè his miseriis innoluun-Hodierna tur. Et quidem hoc tempus muliebre, de fertur mu- quo Hildegardus (vt Vincen.in spec.histor. refert) prædixit, quòd non tandiu durabit, quantom huevsque perstitit: cum iam mundus plenus sit adulterij, præcipuè in optimatibus. Et quid opus scribere de remediis, qui remedia abhorrent? Tamen vt pio lectori satisfiat, aliqua breuiter tangamus super philocaptionem fine maleficio.

Remedia

Auicenna septem remedia ponit, amoré no quando videlicet personam agrotare pronenie- facit, sed parum ista nostræ speculatiote enma ni, nist quantum mystice anima languenti deserviunt. Dicit enim lib. 3. quod ex variacione pulsus, & ad nominationem amati, cum ibi radix ægrotationis habetur, tune fi lex sustinet, fiet copula per mauranonium: quia fic fanantur cum obeditur natura: Aut fiat applicatio medicinalium, de quibus ibi-

Mal. Malefic. Tom. 1.

dem tractat & docet : Aut vt ægrotus amorem soum de dilecto per licita remedia ad aliud diligendum convertat, quod prior præeligere debet, & ita fugere præsentiam, quia se distrabitur animus. Am etiam fi corrigibilis eft, tribuletur & dehortetur, quod opus amoris est maxima miferia. Vel dirigatur ad iplum, qui quatum cum veritate & Deo possunt, vicuperent corpus & dispositionem delicti, & mores cum transfiguratione facierum tuepi len difformi. Vel saltem vitimo, ve occupentur in rebus ardnis, & distractiuis officiis.

Reuera ficut animalis homo per hiiiusmodi remedia fanatut, ad spiritualem fingula capiendo interiorem hominem reformabunt : obediatur legi mentis potius qu'am natura, convertat amorem fuum ad certas delicias, recordetar, quam momentaneum fit quod delectat, & æternum quod cruciat, quasat delicias in illa vita, vbi fic inchoantur, quòd nunquam finiuntur, cuius qui amator effe voluerit, & istam perdet, & illam modo inueniet, & æternis ignibus deputabitur, ecce usia damna irrecuperabilia ex amore infano pronenientia.

Super philocaptionem verò ex ma: Amorecai leficio temedia in pracedenti capitule ta- exorcicta, non inconvenienter & hîc appli- zandi, cari possunt:præcipuè autem exorcizatio per saera verba, quam sibi ipsi facere taliter maleficiatus potest. Quotidie autem Angelum sanctum sibi ad custodiam à Deo deputatum innocet, puta confessione, sanctorum limina, præcipuè antern beatifime virginis frequentet, & fine dubio liberabitur.

Sed quam vituperabile, vt barbari Virturum homines doris naturalibus, & virtutum armis ilfiarmis abiectis, seipsos tueri renuunt: res sunt cum puellulæ sæpissime inuica infir-debelladi. mitate huiufmodi maleficia his armis propulerunt, in quoru commendation & vnum è multis in medium producamus.

Fuit in rurali villa quadam prope tis, qui Lindauliam Constan. diœcesis, virgo virginem adulta, facie pulchra, & elegantior mofrustra ribus, in huius aspectu captus quidam ad amore vir leuis moribus, clericus ferè solo nopropellit, mine, vtinam non sacerdos, qui vulnus fuæ mentis vltra celare non valens, venit ad laboratorium dictæ virginis, & honestis verbis se rete Dæmonis exhibens primò tandem ad amorem sui virginis ausus est, verbis duntaxat prouocare animum, quod illa diuino instin-Etu percipiens, intacta mente & corpore, respondit viriliter: Domine cum verbis talibus domuru meam nolite frequentare, alioquin repulsam sustinebitis, verecundia mediante. Cui ille: Et si me diligere modò renuis verbis dulcibus monita, nune post modicum coacta operibus me amabis, tibi promitto. Erat vir ille suspectus incantator, & de maleficio.Sed verba hæc virgo pro vento habuit nec scintillam amoris carnalis ad virum in se sensit pro tunc, sed euoluto non multo tempore, imaginationes amorolas de viro illo prædicto cœpit habere. Quod illa percipiens, divinitus inspirata, ad matrem misericordiæ confugit, & pro auxilio à filio impetrando deuotissimè imploranit, & statim honestam societatem requirens, peregrinari cœpit ad locum Eremitarum; sic enim nominatur Ecclesia in honorem ipsius genitricis miraculosè consecrata in præfata diœcesi. In qua sacramentaliter confessa,ne in ea aliquid innenire poslet malignus spiritus, & ad Ipsam matrem pietatis precibus fusis, protinus omnis cessauit hostis machinatio, ita vt eam postmodum nunquam tangetet.

Superfunt tamen adhuc & cordati viri, à Maleficis mulierculis importune super huiusmodi sollicitati, quasi nequaquă à philocaptione earu se continere possent, qui tamen viriliter resistentes, quantum se vitrò pulsare illece-

bris imaginationibus sentirent, tamen Exempla etiam per præsidia præmissa cuncta constatis machinamenta Diaboli superarent. Bis,

Et verè speculum huius pugnæ quidam iuuenis prædiues in oppido Isbrug qui quantum à maleficiis pulsatus fuit, nec calamo exarare quis posset, semper virilem animum gerens, per præfata remedia intactus euasit. Quare & meritò concluditur, præfata remedia contra huiusmodi morbum esse certissima, item quod certissimè liberentur, quicunque his armis vtuntur.

Et quòd de amore inordinato hoc, & de odio inordinato, cum oppositorum eadem sit disciplina, intelligendum est. Licet æqualis in modo maleficiandi cum fit differentia, etiam alind remedium illa persona, quæ odio habetur requirere debet. Ipse enim qui odio habet & in corde defert, non de facili, fi adulter est, ad amorem vxoris, etiam per qualcunque peregrina-

tiones flectitur. Et quia relatu Maleficarum com- Malefici pertum est, qu'ed per serpentes huius- odia per modi maleficia ad odium procurantur, terpentes. ed qudd dum primum instrumentum erat Diaboli, & in sui maledictionem recepit inimicitiam inter ipfum & mulierem: ideò & tales inimicitias ex ipfis procurare satagnnt, ponendo pellem aut caput serpentis sub limine ostij cameræ, aut domus, vnde & omnes Migratio anguli domus sunt perquirendi & in-in alias nouandi, quoad inhabitationes, quan-uet maletum possibile est: vel alienas inhabi-ficia tare domos.

Et quidem cum dictum fit, quod Carmina feipfos maleficiati exorcizare valeant, in colle intelligitur quòd verba sacra, benedictiones & carmina, secum deferre in collo poterunt, fiquidem legere, aut seiplos benedicere, nescirent, quæ tamen qualiter facienda sint, in sequentibus patebit.

CAPVT

### Quast.11.Cap. IV. Remed.pro his, qui cred.se, & c.187

#### CAPVT IV.

Remedia super eos, quibus virilia membra prastigiosa arte auferuntur, & vbi interdum in bestiales formas homines transmutantur.

C V per cos, qui præstigiosa arte illuduntur, & se virili membro carere, aut in bestiales formas transmutatos esse putant, quibus remediis fubleuari valeant, ex præmissis satis enidenter elicitur. Nam cùm tales omninò diuina gratia destituantur, quod præcipuum in maleficiatis existit fundamentum, non possibile, vt ferro manente in vulnere, emplastruen curatiuum apponatur. Expedit ergo vt per veram confessionem Deo ante omnia reconcilientur. Demum quia, vt suprà, in secunda parte operis,in capitulo septimo tactum est, talia membra nunquam in veritate euelli, aut legregari à corporibus, sed tantummodo præstigiosa arte occultari ad sensum tactus & visus. Patuit etiam, quòd huiusmodi illusiones in gratia constitutis, non ita faciliter, nec actiuè, nec passiuè contingunt, vt videlicet eis membra auferantur, aut quòd in eorum visiua potentia, quasi aliis sint ablata deludantur:ideò & remedium in eodem capitulo exprimitur cum ipso morbo, vt videlicet quantum possibile sit, cum ipla Malefica amicè se componant.

Super eos denique, qui in bestiales formas le transmutatos esse putant, sciendum quòd hoc genus maleficij, non ita in occidentalibus ficut orientalibus regnis practicatur : intellige quoad fecundas personas, licet quoad proprias Maleficarum personas, hoc sæpius apud nos visum fuerit: ipsas videlicet Maleficas in effigiis animalium oculis intuentium se obiecisse, vt supra capitulo ostano dedustum; quare & remedia quæ in tertia parte operis

deducentur, super exterminium videlicet Maleficarum per seculare brachium forent applicanda.

Et quidam quomodo orientales hu- Quomodo iusmodi illusiones remediare solent, sie mutati in deducit. Nam ex militaribus fratribus saluent in ordinis sancti Ioannis Hierosolymitani oriente, in Rhodis veridica relatione plura de his percepimus. Præcipuè autem quod in ciuitate Salamina regni Cypri talis casus accidit. Nam cum ibi portus sit Mira res maris, & nauis quædam onusta merci-gesta, de moniis applicando peregrinis nauim afinum exeuntibus, vt quisque victualibus se mutato. muniret, iuuenis quidam ex eis robustus domum cuiusdam mulieris extra ciuitatem supra littus maris situatam accessit, & an ona haberet ad vendendum à muliere suscitabatur. At mulier cernens iuuenem robustum, forensem & alienum à patria, vnde minor de eo suspicio apud intraneos super eius perditionem oriri possit: expecta, inquit, paululum, & iuxta optata singula recipies. Et dum moram faceret, clausa in interiori parte domus, iunenis ab extra, vt eum quantocyus expediret, ne nauem eum negligere contingeret, clamare cœpit :tūc mulier aliqua oua attulit, iuneni tradidit, & in calu quo nanem neglexisset, ad eam rediret, ipsi iniunxit. Veloci igitur cursu ad nauem quæ in littore maris erat, properauit & ante ingressum eò, quòd necdum alij socij omnes conuenerant, oua comedere & seipsum reficere studuit : Et ecce post horam mutus, effectus, & quasi mente destitutus: vt post ipse referre solitus erat, de seipso admirans, quidnam sibi accidisset, coniicere non poterat : Volens ergo nauim intrare ab immoran-

tibus baculis verberatus repellitur, cun-

Ais acclamantibus: Ecce, ecce, quidnam

in asino? maledicaris bestia, num & tu

nauim intrabis? Repulsus sic iuuenis,

& verba illorum, qui iplum alinum affirmabant, intelligens, apud se rumi-

Aa 2

nabat,

De tranfmutatione homibestias

nabat, & quod maleficio mulieris infectus esset, cogitare cepit, præcipuè in eo quod nullum verbum formare poterat, cum tamen ipse omnes intelligebat: Et dum rurlum nauim alcendere tentaret grauioribus cæsus verberibus, iplum amaro corde remanere, & recelsum nauis conspicere opus erat. Huc illúcque discurrens cum omnes ipsum asinum æstimabant, necesse erat, ve tanquam bestia ab omnibus tractaretur. Compulsus igitur ad domum mulieris rediit, cui ad placitum pro conseruatione vitæ suæ vltra triennium seruiuit, nil operis faciens manibus, nisi necessaria domus in lignis & bladis apportans:etiam quæ exportanda erant tanquam iumentum deportabat, hoc consolationis relicto, vt licet ab omnibus aliis iumentum reputaretur, ab ipsis tamen Malesicis coniunctim vel divisim morantibus, vt verus homo humanitus conuersando in incessu, statu & habitu agnoscebatur.

o uomodo hominimenta penantur.

Quòd si quæritur, quomodo onera ipsi tanquam iumento imponebantur. Dicendum quòd sicut parrat Auguconversis stinus de mulieribus stabulariis, quæ onera im- hospites conuertebant in iumenta onera portantia. lib.decimo octano, cap. 17. de ciuitate Dei : & de patre Præstantij qui se caballum seu equum fuisse, & annonam cum aliis animalibus baiulafse narrauit, vtique ex illis actis de præsenti iudicamus: ita quòd triplex deceptio præstigiosa arte siebat.

> Prima quoad homines, iuuenem non vt hominem, sed vt asinum intuentes. Quod qualiter Dæmones faciliter procurare possint, supra 8.cap. patuit. Secundò quod illa onera non fuerunt illusoria, sed vbi vires iuuenis excedebant, Dæmon innisibiliter deferebat: Tertiò quod fibi dum inter alios conuersabatur, iuuenis etiam iumentum videbatur in imagine dumtaxat & æstimatiua potentia, quæ lunt affixæ orga

nis corporalibus: non autem in ratione quæ non adeò erat ligara quin se hominem sciebat, sed arte magica delulum, ve tanguam bestia æstimaretur: ficut · & de Nabuchodonosor idem exemplificatur.

Triennio igitur sic elapso, in quarto scilicet, dum quodam die ante me-Missacio ridiem ciuitatem præfatam intraffet, & immutat mulier à longe sequeretur : contigit Asinum in quandam Ecclesiam, in qua diuina ce-hominem. lebrabantur, innenem sic malesiciatim præterire audiens nolam campanæ, (cum more Latinorum & non Graco, rum in illo regno divina, peragantur) pro elevatione corporis Christiad Ecclesiam se convertit & intrare dum propter verbera & expulficación non auderet, à foris genua & crura posteriora in terram fixit, & anteriores pedes, id est, manus, simul innetas eleuans ex capite afining, vt putabatur, facramentum in elevatione intuetur. Quod prodigium dum certi lanus nics Hoc eft mercatores conspexissent, mirantes as- Genueles. num sequentur, & inter se de miro opere conferentes, ecce Malefica cum baculo asinum insequitur. Et quia, ve præmillum est, huiulmodi maleficia illis in partibus plurimum practicantur, ad instantiam mercatorum per Iudicem afinus cum Malefica capitur, interrogata & quæstionibus exposita, crimen fatetur, vt ad domum redire valeat, iuuenem restituere suæ formæ promisit : dimissa igitur & domum regressa, iuuenis ad pristinam formam reducitur, & ipla de-

nuò capta debitam vitionem pro commissis suscepit, & iuuenis ad propria cum gaudio remea-

CAP.

# Quast. 11. Cap.V. Remedia contra obsessos, Esc. 189

CAP. V.

Remedia contra obsessos ex maleficio.

Vòd interdum exmaleficio Dæmones quosdam homines substantialiter inhabitant, suprà cap.9. satis patuit: quibus etiam de caulis: quia non solum pro granibus criminibus propriis, imò interdum pro proprio fuo maiori merito: aliquando pro alieno leui delicto: aliquando pro suo veniali peccato:aliquando pro grani alieno peccato, & aliquando pro alieno facinore proprio pro quibus etiam diuersè diuersimodè possidentur, quidam plus, alij minus, vt etiam Nider, in suo Formicario recitat. Non mirum si maleficio, seu ad instantiam Maleficæ Dæmon Deo permittente, hominem substantialiter, modo quo ibi declaratur, quod videlicet per substantiam sit intelligendum, inhabitet.

Quibus autem remediis liberari polfint, quòd videlicet per exorcismos Ecclesiæ, & cum hoc vera contritione, vel etiam confessione, vbi pro mortali quis esset obsessus, patuit ex ibidem deductis, & ex illius sacerdotis Bohemi liberatione. Sed quòd vitra hæc duo remedia etiam tria alia valeant suffragari, videlicet Eucharistiæ sacra communio, sanctorum locorum applicatio, vel bonorum oratio & excommunicationis absolutio, præfati Doctoris discursu, quem etiam deducere excedit, cum non omnes necessariorum trachatuum copiam habent.

Nam de ipsa sacra communione, Cassianus colla. abba. prima loquitur in hæc verba: Communionem sacrosanctam, nequitiæ spiritibus traditam, à senioribus nostris, nunquam meminimus intendictam : Quinimo etiam, fi posset eis quotidie impartiri, cam etiam debete consebant, qua ad purgatio-

nem ac tutelam corporis animæque peruenire credenda est, & quæ ab homine percepta, eum, qui in membris eius insidet, spiritum seu in ipsis latitare conatur quodam exurens fugat incendio. Hoc namque modo curatum Abbatem Andronicum nuper aspeximus : insultabit offenso cum eum à cœlesti medicina viderit segregatum: tanto enim durius & frequentius attentabit affligere, quanto eum à spirituali remedio senserit longius abdicatum. Hæc Cassianus.

Et iterum de eisdem ibidem dicit : Duo hîc credere immobiliter oportet. Primà, quòd fine Dei permissi nullus ab his spiritibus omnino tentetur. Secundò, quòd amnia, que nobis à Deo inferuntur siue tristia ad præsens, siue læta videantur, velut à piissimo patre, clementissimóque Medico pro nostris vtilitatibus irrogentur. Et idcirco eos, funt pevelut Pædagogos traditos humilicatis degogi vt decedentes ab hoc mundo vel pur humilitae gationes ad vitam aliam transferantur, vel pænali rigore plectantur, qui secudum Apostolum traditi sunt în præsenti Satanæ, in interitum carnis, vt spiritus saluus fiat in die Domini nostri Iesu Christi.

Sed hic oritur dubitatio:cum Apostolus dicat : probet seipsum homo, & sic de pane illo edat, quomodo possunt obsessi, non habentes vsum rationis, communicare? Responder S. Thom. de hoc in 3. part. q.80. sic distinguen Quibus dum de hominibus amentibus. Aliqui, obsessis inquit, dicuntur, non habere vium ra-tum non tionis dupliciter. Vno modo quia ha- fit dandisbent debilem vsum rationis, sicut dicitur non videns, qui malè videt. Et quia tales possunt aliquam deuotionem cocipere huius sacramenti, non est en hoc sacramentum denegandum.

Alio modo dicuntur aliqui non habere vsum rationis, quia sic à natinitate permanserunt, & sic talibus non

Sacram commu nionem faluare obsessos à malchcio.

Aa 3

est hoc sacramentum adhibendum, quia in eis nullo modo præcessit huius

sacramenti deuotio.

Aut non semper caruerunt vsu rationis, & tunc si prius quando erant suæ mentis compotes, apparuit in eis huius sacramenti deuotio, debet eis in articulo mortis hoc facramentum exhiberi, nisi fortè timeatur periculum

vomitus, vel expuitionis.

Vnde legitur ex Concilio Carthaginensi, & habetur 26. q. 6. Is qui in infirmitate pœnitentiam petit, ficalu, dum ad eum inuitatus sacerdos venit, oppressus infirmitate obmutuit, vel in phrenesim conuersus fuerit, dent testimonium qui eam adierint. Et si continuò creditur moriturus, reconcilierur per manus impositionem & infundatur ori eius Eucharistia. De baptizatis qui corporaliter ab immundis spiritibus vexantur, est eadem tatio & de aliis amétibus. Hæc Thom. Addit tamen in 4. distin. 9. quòd Dæmoniacis non est deneganda communio, nisi certum sit, pro aliquo crimine à Diabolo torqueni. Cui sic Petrus de Palude addit : In hoc casu pro excommunicandis sunt habendi, qui traditi funt Satanæ.

Ex quibus liquet, quòd si aliqui sunt possessi à Dæmone etiam propter sua crimina, habentes tamen lucida interualla, & rationis vsum posteà conteruntur de peccatis suis, vel debité cófitentur: tales cum fint absoluti coram Deo, nullatenus sunt à communione diuinissimi sacramenti Eucharistiæ se-

questrandi.

De sanctoru applicatione, vel denota oratione, quomodo per hæc oblessi eriã potenter liberentur, legendæ sanctorű refertæ sunt. Merita enim sanctorum, martyrum, confessoru, virginu, exigut, vt hi spiritus nequa, sanctorum in patria existentiù oratione & intercessione vincantur, quos sancti in via vicerunt.

Similiter viatorum deuotæ oratio-

nes liberationem obsessorum obtinuisse sæpè leguntur. Vnde ad hoc hortatur Cassia.vt supra. Si, inquit, haberemus hanc sententiam, imo sidem, quam superius comprehendi,& vt omnia per dominum fieri pro vtilitate animarum & dilpenlari vniuerla, non solum nequaquam despiciemus eos: sed etiam pro eis, tanquam pro membris nostris incessanter orabimus, eisque totis visceribus ac pleno compatiemur affectu.

De vltimo modo absoluendi alique De exegab excommunicatione, sciendum quòd tione, nec iste communis est; nec fortè licitus, nisi habenti authoritatem & specialem renelationem, vel probabilitatem, quod possessus quis sit propter excommunicationé Ecclesiæ, sicut Apostolus 1.ad Corinth. 5. excommunicatum à se & à plebe Corinthum fornicarium tradidit Satanæ in interitum carnis, vt spiritus saluus fieret in die Domini nostri Iesu Christi, id est, vt gl. dicit, víque ad illuminationem gratiæ contritionis, vel ad iudicium.

Et pseudodoctores, qui fidem perdiderant, videlicet Himenæum & Alexandrum tradidit Satanæ, vt discerent non blasphemare, 1. Tim.1. Tantæ enimpotestatis erat Apostolus (dicit glos.) tantámque gratiam habebat, vt recedentes à fide solo verbo traderet Dia-

Vnde S. Th, in 4. dift. 18. vbi magister tres effectus excommunicationis tradit: eosdem sic declarat idé Doctor. Ex hociplo, inquit, quòd aliquis suffragiis Ecclesiæ prinatur, triplex incomodum incurrit, per tria quæ quis ex Inffragiis consequitur. Valet enim ad augmentum gratiæ,eis,qui habent,vel ad merendű ei, qui non habet. Et quãtum ad hoc, magister dicit, quod gratia subtrahitur per excommunicationem, valet etiam ad custodiam virtutis. Et quantum ad hoc, dicit quòd protectio subtrahitur, non quòd omninò à Dei proui

Sanctoru Demones.

### Quast. 11. Cap. V. Remed. contra obsessos ex malef. 191

prouidentia excludantur, sed ab illa quæ filios ecclesiæ specialiori modo custodit. Valent etiam ad defendendű ab hoste, quantum ad hoc dicit, quòd Diabolo maiori potestas sæuiendi in ipsum datur, & corporaliter & spiritualiter.

Vnde in primitiua Ecclesia, quando oportebat per signa homines ad sidem inuitare, sicut Spiritus sanctus vifibili figno manifestatur, itaexcommunicatus corporali vexationi à Diabolo innotescebat. Nec est inconveniens, si ille, qui non est desperatus, hosti datur, quia non datur ei quasi damnandus, sed quasi corrigendus: cum in potestate Ecclesiæ sit, ex eius manu iplum eripere cum voluerit.Hæc Tho. vbi tamen Exorcista ad cautelam obsession absoluat, non videtur inconneniens.

Caprela pro Exor-

Sed subdit Nider, quod cauendum est valde Exorcistæ, ne de suis viribus faciliter præsumat, aut iocum & ludum serioso Dei operi intermisceat, aut fuperstitiosum vel suspectum aliquid de maleficio adiiciat. Alioquin pœnam vix euaderet, vt declaratur per exempla.

Nam de primo refert B. Gregor. 1 dialogo, de quadam, quæ contra conscientiam suam à marito petente obtinere debiti redditionem in vigilia dedicationis Ecclefiæ S. Sebastiani:& quia contra conscientiam Ecclesiæ procelsioni se immiscuit, possessa est, & publicè furiebat. Quo vilo lacerdos eiuldem Ecclesiæ de altari syndonem tulit, eamque cooperuit, sed & hunc sacerdotem repente Diabolus simul inuasit. Et quia vltra vires voluit quicquam prælumere, compullus est in sua vexatione cognoscere quis esset. Hæc Gregor.

Toculares: exerciftz.

De secundo, yt nullus de officio exoreilatus sanctum ordinem concernens iocum faciat. Refert Nider le vi-

disse in Conuentu Coloniensi fratrem verbis satis iocosum, sed in gratia expellendi Dæmones famolum. Hic cum in terminis conuentus Colonies Dæmonem in obsesso corpore arctaret, iam Dæmon petiuit à fratte locum recedendi: quo ganilus frater, ait in ioco: In cloacam meam vadas. Exiit igitur Dæmon nocte, cum frater ventrem purgare vellet, Dæmon eum tam dirè niaci non torsit prope cloacam, vt vitam cum dif- cos duceficultate faluaret.

Sed & hoc præcipuè cauendum, vt obsessi etiam per maleficas, ad præsidia maleficarum non ducantur: Vnde & de præfata fæmina Greg.infert:Cum,inquit, propinqui eam carnaliter amantes, atque amando perlequentes ad obtinendum salutis remedium maleficis tradidissent, & per eas ad fluuium ducta & in aquam mersa multis incantationibus agitata fuisset:dum vnus Dæmon expelli debuit legio subintrauit, & eorum distinctis vocibus iam clamare ecepit : vnde confanguinei tandem confitentes, & de hoc dolétes eam præientarunt sancto Episcopo Fortunato, qui diuturnis orationibus & iciuniis, eam ex integro sanauit.

Sed quia dictum est, debere Exor- cistis becistas cauere, ne superstitiosum vel su- nediaz spectum aliquid de maleficio adiiciant, herba vel dubitare Exorcista posset; An certas hibenda. herbas & petras, etiam non benedictas adhibere posset? Responsio. Si benedictæ sunt herbæ, tantò melius, fi verò non, vt herba quædam quæ alias nominatur Fuga Dæmonis, vel etiam naturas lapidum fi quis adhibeat, non erit superstitiosum: dummodò credat, quòd non directe de sui natura Dæmones compellunt, quia tunc incideret in errorem, quòd simili modo aliis herbis aut verbis possent cogi , vt errore Necromanticorum fatetur, putantes se efficere per naturales & inditas talium virtutes.

Vnde

bi expli-

catus.

Vnde S. Thom. in 4. dist. 7. art. vlt. Non est, inquit, credendum aliquibus virtutibus corporalibus Dæmones subiacere, & ideò non cogútur inuocationibus & factis quibuldam maleficis, nisi in quantum per hoc fœdus cum eis initur. Secundum quod dicitur Esa. 18. Percussimus fœdus cum morte & cum inferno fecimus pactum Et il-Locus To- lud Iob. 40. An extrahere poteris Leuiathan hamo, &c. & sequentia verba fic finaliter exponit Tuper Iob dicens: Si quis rectè considerat omnia præmilla videntur pertinere ad prælumptionem Necromanticorum confutandam, qui nituntur cum Dæmonibus pactum inite, ac eos fibi iniicere, vel qualitescumque constringere.

Oftenso ergo, quòd homo non potest sua virtute Diabolum superare, concludit, dicens : Pone super eum manum tuam: subaudi, si potes, superatur tamen virtute diuina. Vnde subdie, Memento belli, quo scilicet, ego pugno contra enn, & potest dici, quod ponitur præsens pro futuro, scilicer, pugnabo in cruce, vbi capietur Leuiathan per hamum, scilicet per dininitatem occultatam sub esca humanitatis : astimans, Saluatorem purum hominem. Vude etiam postea 4 v. dicitur, Non est potestas super terram, quæ ei possit comparari. Per hoc, inquit, fignatur, quòd nulla virtus corpogalis, potest adæquari potestati Dæmonis, quæ est porestas purè spiritualis. Hæc Thomas.

Melodiis Eugatur Dan.on.

Sed quia indirecte à Dæmone obfessus, petest virtute melodia, vt Saul per citharam Dauid, vel herbæ, vel corporalis rei alterius fibi à naturali proprietate in existenti relevari ; ideò applicati possunt, quod quidem posse Tobie his fieri authoritatibus & rationibus dedueiene. Nam 26. questione septima, dæbator ap monium sultinenti dicitur, licet peplicatione tras vel herbas habere fine incantatione: hæc sunt Hieronymi verba.

Item magister in hist. tractans illud Tobia, Cordis particulam, scilicet, de pisce quem cepisti, si super carbones ponas, fumus eius exterret omne genus Dæmoniorum, siue à viro, siue muliere, ita vt vltra non accedat ad eos, dicit: Nec super hoc mirari debemus, cum fumus cuiuldam arboris adustæ eandem vim habere videatur; quamuis etiam spiritualem in se contineat sensum, scilicet, de futuro spiritualis orationis.

Ad idem Albert. Super Lucam 9. & Nicolaus de Lyra 1. Reg. 16. imò & Paulus Burdegalensis super 1. Reg. 16. hane conclusionem tenet, qu'd non non solum concededum videtur quòd per aliqua sensibilia possunt afflicti à quomodo Damonibus releuari, sed etiam per Damones fensibilia aliqua possint totaliter, libe mutent rari. Sed hoc intellige, quando non lia. atroeiter affliguntur, & probat per rationem. Nam cum Dæmones non poffint materiam corporalem secundum fuam voluntatem transmutare, sed debita activa debitis paffinis conjungendo, ve Nicolaus dicit. Eadem ratione per aliquam rem sensibilem potest disposicio causari in corpore humano, per quam het aptum adsuscipiendum actionem Dæmonis. Verbi graria: Mania est maxime dispositiva ad alienationem mentis, secundum Medicos, & per confequens, ad fuscipiendum affli-Ctionem Dæmoniagam. Quæ quidem Dæmoniaca paffio, vbi penitus curatur, penitus afflictio Dæmonis activa recedente passina in possesso recederet.

Idem posser dici de iscore piscis: Danidis Idem de melodia Danid, ratione cuius cithara licat primo refocillavetur Saul , & le non orauius haberet, tamen totaliter expulsus socillarus fuit per illam, vo dicit livera: Recedebat 'aul. ab eo spiritus malignus. Necconsonum est litera, dicere, quod hoc fiebat ex

merito

# Quast. 11. Cap. VI. Vsus exorcis. 5 modus exorciz. 193

merito Dauid, seu per orationes eius, quia non est verisimile, quòd hoc scriptura taceret, cum esset in lande eius notabiliter dictum. Hæc de Paulo præfato, licet non posuerimus suprà in quid ci- quaft. s. prima paris: Quod quie præthara Da figurabatur virtus crucis per expansionem venarum corporis Christi, ideò liberabatur Saul. Et plura ibi etiam continentur, quæ prælenti speculationi leruire possunt: Tantum concludamus, quod rerum sensibilium applicatio in Exorcismis licitis non est superstitiosum. Iam autem non expedit de ipsis Exorcilmis aliqua disserere.

gnificet.

#### CAPVT

Remedia per licitos exorcismos Ecclesia, contra quascurque infirmitates a malesiciis illatas, & de modo exorci-Zandi maleficiatos.

Via, vt in superioribus tactum est, malefice omne genus infirmitatis corporalis inferre poslunt: quare & sub generali regula concludere oportet, quòd quicquid remedi; in verbis, vel operibus, aliis infirmitatibus suprà notatis applicari potest, hoc etiam quibulcunque aliis infirmitatibus præcedentibus non expressis: vt vbi epilepsia aut lepra essent inflicta conuenire potest. Et quia inter remedia verborum exorcismi siciti computantur, de ipso etiam sæpè mentio, tanquam de quodam generali remedio habita est : tria principaliter de ipso practicanda sunt.

Primò, an non habens exorcizatus ordinem, vt scilicet laicus, vel secularis persona valeat licitè Dæmones, aut eius maleficia exorcizare: Vbi tres aliæ annectuntur, qualiter videlicet sunt liciti: Et de septem conditionibus, quæ requirentur ad carmina & benedictiones, vt quis valeat secum talia deferre:

Mall. Malef. Tom. I.

& tertio qualiter morbus sit exorcizandus, & Dæmon coniurandus. Secundum principale, quid agendum vbi gratia sanitatis per exorcismos non obtinetur. Et tertio, quoad remedia, non iam verborum, sed operum cum solutionibus certorum argumen-

Ad primum est Doctoris Thom. Missa in in 4. dist. 23. sentent. In ordine, inquit, privatis exorcizatus & in aliis minoribus ordi- dici nibus omnibus, cum conferuntur, re- celt, cipitur potestas vt quis hoc vel illud ex officio facere possit, puta exorcizare: & idem à non habentibus ordinem, licitè fieri potest quamuis illi hoc non habeant ex officio. Sicut in domo non consecrata potest dici Missa, quamuis consecratio Ecclesia ad hoc ordinetur, vt in ea missa dicatur, sed hoc tune magis pertinet ad gratiam gratis datam, quam ad gratiam sacramenti.

Ex quibus verbis dici potest, quod Etiam 172 licet ad liberationem maleficiati, bo-citum est num est concurrere exorcistam habens exorcisapotestatem exorcizandi morbos male. reficiales, tamen etiam interdum deuotæ personæ absque exorcismis, vel cum ipsis sugare posiunt huismodi morbos.

Nam fertur de quadam virgine paupercula, & ideo plusimum deuota eius dum amicus in pede maximè per maleficium læsus suerat, quod iudicio Medicorum patuit, eo etiam quòd nullis medicaminibus sanari poterat contigit vt virgo infirmum visitaret qui & statim ab ea petiuit, vt pedi benedictionem aliquam applicaret. Annuit illa, Less in & siléter tantummodo orationem Do-anima raminicam, & Apostolorum Symbolum turin corcum geminatis viuificæ crucis fignis pore. applicuit. Tune statim infirmus curatum se sentiens, scire voluit in remedium futurorum, quid carminationis virgo applicuisset. Quæ respondit. Vos debili fide dininis & approbatis exer-Bb

citiis Ecclesiæ non inhærentis, & carmina ac remedia prohibita crebrò vestris infirmitatibus applicatis, idcirco rarò in corpore curamini, quia semper in anima lædimini. Sed si in ogationem & signorum licitorum efficaciam speraretis, facilè sæpe curaremini. Nihil enim tibi applicui, nisi dominicam orationem, & Apostolorum Symbolum, & iam sanatus es. Gratia huius exempli quæritur, an non aliæ benedictiones & carminationes seu coniurationes per exorcismos habeant efficaciam, cum hic videantur reprobari. Respondetur quòd hæc virgo non reprobauit nisi illicita carmina, cum illicitis conjurationibus & exorcilmis.

Vnde abufus exorcifmorum rit.

adhibiti.

Pro cuius intellectu considerare oportet, vnde huiusmodi habuerunt originem, & quomodo ad abulum deuenerunt. Nam principium horum fuit sanctissimum : sed sicut omnia Dæmonis instinctu deprauantur mediantibus Dæmonibus & malis hominibus, ita & diuina nomina. Apostoli enim & sancti viri secundum illud Marc.v!t. In nomine meo Dæmonia eiicient: infirmos visitarunt, & orationes super eos per sacra verba fuderunt, deinde successu temporis sacerdotes denote similia ritè peregerunt, propter quod deuotissimæ orationes & sancti exorcismi reperiuntur in antiquis hodie Ecclesiis ad omnia, quæ homines facere aut pati poterant, per deuotos viros applicari, olim fine oma exorcismi ni superstitione, sicut etiam hodie literati & sacræ Theologiæ Doctores reperiuntur, qui infirmos visitantes similia verba ægrotis applicant & non solum dæmoniacis.

Sed heu, superstition homines à se multa vana & illicita ad instar horum inuenerunt, quibus hodiè vtuntur circa infirmos & iumenta:nec clerus amplius ex sua desidia licitis vtitur verbis, visitando infirmos. Propter quod

Guillelmus dictus Durandus gloffator Etiz mu-Raymundi dicit, quòd talia præfata sa-concedicerdos religiosus aut discretus, etiam tur exorlaicus vir, sine mulier excellentis vitæ probatæ discretionis facere potest, fusa oratione licita super infirmum non super pomum aut super cingulum aut similia, sed super infirmitates. Iuxta illud Euangelistæ: Super ægros manus imponent, &c. Nec fint huiusmodi personæ prohibendæ à talibus:nisi fortè timeatur, quoad exemplum illorum indifereti & superstitiosi alij carminationis sibi vsurpent abusum, tuentes le exemplo illorum. Hi ergo superstitiofi carminatores reprehunduntu: à prædicta virgine, & dixit illos habere debilem fidem, imamalam, qui tales consuluerunt.

Iterum autem gratia huius declaratichis quæritur quibus verbis carmina & benedictiones censentur licitæ vel superstitiose, & de modo quo debent applicari: & an Dæmon sit coniutandus. & morbus exorcizandus.

Ad primum, quod quia hoc dicitur licitum in cultu Christianæ religionis, quod nonest superstitiosum, & superstitiosum dicitur (vt notatur ex glos, super illud ad Co'off. 2. quæ sunt rationem habentia in superstitione) quod super modum religionis seruatur, vnde ibi dicitur: superstitio est religio suprà modum seruata, id est, religio modis superstivel circunstantiis malis & defectuosis tio quid practica.

Etiam superstitiosum est, quicquid traditione humana nomen religionis vsurpat absque superioris authoritate, vt hymnos iungere ad Missas, defunctorum præfationem interrumpere, Adiura-Symbolum in Missa cantandum abbre-tiones siuiare, aut in organis & non in chorocitz,

decantare, in Missa respondentem non habere & his similia. Sed ad propositu nostrū modo, quando fit aliquod opus ex virtute religionis Christianæ, vt ibi

quilque

# Quest. 11. Cap. VI. V sus exorcis & modus exorciz 195

quisque vellet infirmos subuenire per aliquam orationem & benedictionem per verba sacra; de qua materia nunc intendimus, talis habet confiderare feptem conditiones, quæ si reperiuntur, talis benedictio censetur licita, etsi fiat per modum adiurationis, per virtutem dinini nominis, per virtutem operum Christi, quæ ex sua natiuitate, passione, preciosa morte, &c. innotuerunt, per quæ etiam Diabolus victus & eiectus fuit, dicentur illæ benedictiones, carmina & exorcismi liciti: & hi qui practicant poslunt dici Exorcistæ, aut Incantatores liciti iuxta Isid. 8. Etym. Incantatores dicuntur, qui artem ali-

gines.

tica ima. quam verbis peragunt. Et prima conditio consideranda, vt ex doctrina sancti Thom. 2. 2. 9. 93. elicitur, vt verba non contineant aliquid, quod pertineat ad inuocationem Dæmonű expressam vel tacitam. Quid sit expressa patet : quid sit tacita, hoc consideratur ex intentione & opere. Intentione, vt vbi operans non curat sine à Deo, sine à Diabolo habeat in suo opere intentum, dummodo finem optatum consequatur opere. Vt vbi apus quod facita non habet aliquam proprietatem ex natura ad producendum talem effectum. De qua non sos lum Medici & Astrologi, imò Theologi habent iudicare. Per quem modum Necromantici faciunt imagines, annulos, & lapides artificiales, qui vtique nullam habent naturalem inclinationem ad effectus, quos ipli expectant fæpifame, vnde & in eorum operibus ignota sút Diabolus se habet immiscere.

Nomina. fulpecta,

tiones.

Secundò confiderandum est, ne benedictiones seu carmina contineat aliqua nomina ignota, quia secundum Chrysostomum talia metuenda sunt, ne in eis aliquid superstitionis lateat.

Tertiò, ne materia verborum aliquid Rithmicz falsitatis contineat : quia sic eius effe-Etus non posset expectari à Deo, cum ipse non sit testis falsitatis. Sic quædam' vetulæ in suis carminibus vtuntur rithmatizando: Beata virgo Iordanem transiuit, & tunc sanctus Stephanus ei obuiauit,& eam interrogauit,& multas alias falsitates.

Quartò, ne ibi contineantur vana & characteres inscripti præter fignum crucis. Vnde Breuia, quæ portantur à Breuiamisoldatis reprehenduntur.

Quintò, ne spes habeatur in modo scribendi, legendi, ligandi, aus je quacunque huiusmodi vanitate y qua ad diuinam reuerentiam non pertinent, quia alias omnino iudicabitur superstitiosum.

Sextò, vt in allegatione & prolatione diuinorum verboren, vel scripturæ sacræ respectus solum habeatur ad ipla sacra verba & ad intellectum eorum, & ad Dei reuerentiam, seu ad virtutem diuinam à qua expectatur effectus, vel ad sanctorum reliquias, à quibus præfata expectantur secundariò, licet à Deo principaliter.

Septimo, vt committatur effectus tium. qui expectatur, diuinæ voluntati : qui scit, vtrum sanitas vel tribulatio plus profit inuocanti vel minus, vel an obsit. Et hanc conditioné ponit Thom, in 1.2.in materia, de gratia, & dist. 1 5 in 4.

Vnde concludamus, quòd si nulla dictarum conditionum opus infecerit, illud eris licitum: probat Thomas supra illud Marci vlimo: Signa eos qui crediderint : & post. In nomine meo Dæmonia eiicient, &c. serpentes tollent. Ex'quo elicit, quòd prædictis seruatis conditionibus, per diuina verba licitum est arcere serpentes.

Item probat præmissa vlterius.Non minoris sanctitatis sunt verba Dei, quàm sanctorum reliquiæ dicente Augustino. Non est minus verbum verbum Dei, quam corpus Christi. Sed secun-Dei non dum omnes, licet reliquias sanctorum minus est secum reuerenter portare : ergo quali-corpus tercunque Christi, B b 2

tercunque nomen Dei inuocemus, ritè per orationem Dominicam, per falutationem Angelicam, per eins natiuitatem, passionem, quinque vulnera, per ieptem verba, quæ protulit in cruce per titulum triumphalem per tres clauos, & aliorum armorum militiæ Christi, contra Diabolum & eius opera, omnino erunt licita, & spes potest haberi in eis committendo effectum diuinæ voluntati.

Serpentes

Et hoc quod dictum est de coartatrone serpentum, idem intellige de aliis tu nibus animalibus, quando solus respectus habetur ad: sacra verba, & ad ipsam virtutem. De ipsis tamen cauté est agendum incantationibus: quia, vt dicit Doctor, tales incantatores sæpè habent illicitas obseruantias, & per Dæmones fortiuntur effectum, præcipue in serpentibus. Qui serpens fuit primum Demonis instrumentum ad hominem decipiendum.

Incătator

Nam in ciuitate Saltzburgensi quiserpétum dam incantator erat, hic quadam die ad tur à ser spectaculum aliorum, cunctos serpentes ad quemdam foueam incantare voluit, & interimere, ex spatio, vt fertur, vnius milliaris. Congregatis ergo vindique serpentibus, dum ipse supra foueam staret, nouissime quidam ingens & horribilis serpens, foueam intrare difficultabat, & læpè quasi ipsum. abscedere permitteret, & liber serpere quo vellet, motibus innuebat. Sed cum ille ab incantatione eius desistere nolebat, aliis omnibus in fouea interemptis, quia statim ibi moriebantur, & necesse erat, vt & ille horribilis intratet, stans serpens ex opposito incantatoris, supra foueam saltum fecit & in ipfum incantatorem irruit, & ventrem eius, ve cingulum stringens, ipsum incantatorem secum in foueam traxit, & interemit. Qua ex re perpenditur, non nili pro vtilitate ad fugandum videlicet ab hominum inhabitationibus, talia

funt virtute diuina practicanda, & cum Dei timore & reuerentia.

Quoad secundum, videlicet, quor quomodo modo sint huiusmodi exorcismi, vel scripti carmina deferenda, & ad collum ful- exorcimi pendenda vel in vestimentis insuenda: \* appeavidetur, quod talia sint illicita. Nam dendi. August. 2. de doctrina Christiana. Ad superstitionem: pertinent mille magicarum artium, & ligaturæ, & remedia, quæ Medicorum quoque disciplina condemnat, fine in precationibus, fine in quibusdam notis, quas characteres vocant, sine in quibusdam rebus sufpendendis atque insignandis.

Item Chrysostomus super Mat- Notadum theum. Quidam aliquam partem Euan-diaum Chryso. gelij scriptam circa collum portant: Romi. sed nonne quotidie Euangelium in Ecclesialegitur & auditur ab omnibus? cui ergo in auribus Edangelia polita nihil profunt, quomodo eum possunt circa collum suspensa seruare? Deinde vbi est virtus Euangelij, in figuris literarum, an in intellectu sensuum? Si in figuris, benè circa collum suspendis, si in intellectu, ergo melius in corde posita prosunt, quam circa collum

iulpenla.

Sed hic est responsio Doctorum, præcipue sancti Thomæ, vbi sutra art. 4. vbi quarit : An suspendere Diuina verba ad collum sit illicitum: quòd in omnibus incantationibus vel scripturis suspensis, duo cauenda videntur.

Primò quidem, quid sit quod scribitur, vtrum fit ad innocationes Dæmonum pertinens, manifeste tunc non Tolum superstitiosum imò illicitum, & apostasia à fide iudicatur, vt suprà tactum fuit læpè.

Similiter etiam capendum ne contineat ignota nomina, &c. accipe conditiones suprà positas: & tunc sicut licitum est huiusmodi super infirmos ore profetre: ita licitum est illa secum deferre.

Quast.11.Cap.VI.Vsus exorcis. & modus exorciz.197

deferre. Præfati autem Doctores respectum habent,& damnant: cùm quis ad figuras & literas scriptas maiorem haberet aduertentiam & respectum, quam ad intellectum verborum.

Et si dicatur quod laicus non intelligens verba, non potest habere respe-&um ad intellectum eorum: Relpondetur, habeat respectum ad virtutem diuinam, & illam committat diuinæ voluntati, vt faciat quicquid placitum

fuerit sux pietati.

Quoad tertium: an simul Dæmon sit coniurandus & morbus exorcizandus, vel è conuerso, aut vnum sine altero. Responsio, hie plura sunt aduertenda. Primò, an Dæmon semper sit præsens, quandomaleficiatus affligatur. Secundò, cuiulmodi res possinti exorcizari aut adiquari. Tertiò, de modo exorcizandi.

An Damo femrer

Ad primum, cum iuxta Damascenum, Dæmon ibi eit, vbi operatur: vifit, cum detur quòd maleficiato semper præsens maleficia-eum affli- fit, cùm eum affligit. Item in legenda beati Bartholomæi tunc videtur lanare Dæmon, quando cessat à læsione.

Responsio, quod Dæmon præsens sit maleficiato & afflicto, hoc potest intelligi dupliciter, vel quoad fuum esse, Quomodo vel quoad fuum effectum. Primo modo, Diabolus mortali- præsens est in principio dum malefiter pec-cium intromittit. Secundo modo, per cantes in- se non dicitur præsens in suo effectu: Sicut etiam cum Doctores quærunt,an Diabolus cam qualibet culpa mortali hominem substantialiter inhabitet: dicunt quod non per se, sed per, sum effectum: sient dominus inhabitare dicitur seruum, quantum ad suum dominium: aliud tamen de obsessis.

> Quoad secundum, cuiusmodi res possint exorcizari, notandum est super potestatem in hominem, se in omnia,

quæ in vlum hominis veniuntin ipfins nocumentum. Et cum etiam nulla conuenientia est Christi ad Belial, ided quandocunque aliquid sanctificandum est ad cultum divinum, prius exorcizatur, vt liberatum'à potestate Diaboli, quaillud in nocumentum hominis affumere poterat, Deo consecretur. Et hoc patet in benedictione aquæ & consecratione templi & in omnibus huirfmodi. Vinde cum prima satisfactio qua homo Deo consecratur sit in baptismo, oportet quòd etiam homo prius exorcizetur, quam baptizetur, multo fortiori ratione quam aliæ res. Quia in ipso Curhomo homine est causa, quare Diabolus pote in baptisstatem accepit in alia, quæ sunt proptet cizandus. hominem, scilicet peccatum originale, vel actuale. Et hæc fignificant ea,quæ in exorcismo dicuntur: vt cum dicitur: Recede ab ea satana, & huinsmodi, &

similiter ea quæ ibi fiunt.

Ad propositum ergo, cam quæritur, Morbi no an morbus sit exorcizandus, & Dæmon exorcizaadiurandus, & quid illorum primo Re-morbos. spondetur, morbus non exorcizatur, sed iple homo morbatus & maleficiatus. Sicut in puero non exorcizatur infectio fomitis, sed puer infectus. Item sicut prius puer exorcizatur & post Diabolus adiuratur vt recedat, ita maleficiatus prius exorcizatur, & post Dias bolo & eius facturæ imperat vt recedat. Item ficut sol & aqua exorcizantur, ita Cibaria & maleficiata omnia quæ in ipsius vsum maleficiaconuerti possunt, ve cibaria & potagia toru exorexorcizate & benedicere plurimum ex. cizanda. pedit. Item licet ritus exorcismi teneat in baptizandis vt fiat exufflatio versus occidentalem partem & abrenunciatio: fecundò manuum ad cœlum erectios cum facra fidei confessione Christiana religionis: & tertiò oratio, benedictio: & manus impositio: & quarto denudatio, & oleo sancto vnctio, & post baptilmum communio, & candidioris vestis induitio. Tamen non est necesse, ve

B b 3

Doctoris Thomæ in 4. distinct.6. sententiam, vbi dicit, quòd quia propter peccarum hominis Diabolus accipit hæc circa maleficiatum exorcizandum fiant, sed quòd primò purè & debitè sit confessus, candelam accensam, si potest, teneat, & sacram communionem recipiat, & loco vestis candidæ, candela benedicta in longitudine corporis Christi, aut ligni crucis, nudo corpore circumligatus maneat. Diciergo potest.

Exorcizote Petrum, aut Barbaram

Maleficiaalligadus.

tus ad ca- infirmum, sed sacro sancto baptismate nedicam, renatam, per Deum viuum, per Deum in longi- verum, per Deum sanctum, per Deum corporis qui te suo pretiolo sanguine redemit, vt fias homo exorcizatus, vt effugiat atque discedat à te omnis phantasia & nequitia Diabolicæ fraudis, omnilque spiritus immundus, adiuratus per eum qui venturus est iudicare viuos & mortuos: & sæculum per ignem, Amen. Oremus, Deus misericordiæ, Deus clemens, qui secundum multitudinem miserationum tuarum, quos diligis, corripis, & quos récipis piè ad emendationem coerces, te inuocamus Domine, vt famulo, qui in corpore patitur membrorum debilitatem gratiam tuam conferre digneris, vt quicquid terrena fragilitate corruptum, quicquid diabolica fraude violatum est, vnitati corporis Ecclesiæ membrum Modus & redemptionis annecte. Miserere Domine gemituum, miserere lachrymazandi ma- rum eius, & non habentis fiduciam leficiatos, nisi in misericordia tua ad tuæ sacramentum reconciliationis admitte, per Christum Dominum nostrum, Amen. Ergo maledicte Diabole, recognosce sententiam tuam, & da honorem Deo vero & viuo, da honorem Domino

> tionibus. Oremus. Deus qui factura tua semper pio dominaris affectu: inclina aurem tuam

> Ielu Christo, vt recedas ab hoc famulo cum tua factura, quem Dominus noster

> lesus Christus suo pretioso sanguine

redemit. Demum secundò & tertiò

iterum exercizet: vt suprà cum ora-

supplicationibus nostris, & famulum tuum ex aduersa valetudine corporis laborantem, placatus respice & visita, & salutari tuo, & cœlestis gratiæ præsta ei medicinam per Christum Dominum nostrum, Amen. Ergo maledicte Diabole, &c.vt suprà.

Pro tertio exorcismo oratio. Deus infirmitatis humanæ fingulare præfidium auxilii tui luper infirmum nostrum ostende virtutem, vt ope misericordiæ tuæ adiutus, vel adiuta, Ecclesiæ tuæ sanctæ incolumis repræsentari mereatur, per Christum Dominum no-

strum. Amen.

Et semper aspergateum aqua benedicta. Et nota quòd hic præscribitur, non quòd omninò ita fieri debeat, aut quòd alij exorcismi non sint maioris efficaciæ, sed vt modus exorcizandi & adiurandi habeatur. In antiquis enim historiis & Ecclesiarum libris interdum deuociores & efficaciores exorcismi reperiuntur, sed quia in omnibus Dei renerentia est præponenda, agat secundum hoc vnusquisque quantum expediens fuerit.

Conclusiue ex præmissis concludendo propter simplices, sit modus iste exorcizandi maleficiatum, vt primò puram faciat confessionem. Iuxta cap. alle. sapè, si per sortiaris. Demum fiat diligens inquisitio per singulos angulos, & in lecti sterniis, culcitris, & sub limine oftij, si fortassis instrumenta maleficij cautè possent inueniri. lumenta etiam statim sunt ad ignem proiftienda. Expediret etiam, vt cuncta renouarentur in lecti sterniis & indumentis, habitationem etiam & domum mutaret. In casu verò quo nihil inuentum fuerit, tunc exorcizandus, si potest, Ecclesiam intrabit manè, & quantò dies sanctiores, vt fella beatæ Virginis, aut vigiliæ existunt tantò melius sacerdos etiam confessus, & in bono statu, amplius proficiet.

### Quaft.11. Cap. VI.V sus exorcis. & modus exorciz. 199

Teneat itaque exorcizandus candelam in manu benedictam, melius quo poterit ledendo, aut genua flectendo: & qui adsunt deuotas orationes pro eius liberatione fundant: & incipiat Litaniam incantando. Adiutorium nosttum in nomine Domini: & habeat respondentem & alpergat iplum aqua benedicta & stola circundabit collum, & fubinferat Plalmum: Deus in adiutorium: & prolequatur Litaniam, vt moris est super infirmos, dicendo ad inuocationem Sanctorum, ora pro eo, vel orate, & propitius esto, Libera eum Domine, singula prolequendo vique ad finem: Vbi orationes funt dicendæ, tunc loco orationum incipiat Exorcifmum, & continuabit modo præscripto, vel alio meliori vt sibi videbitur: possent etiam huiusmodi exorcismi continuari ad minus in septimana, vt sic multiplicatis intercessionibus gratia obtineatur sanitatis.

Verùm post omnia communicandus est Eucharistiæ sacramento: licet quidam ante exorcismum hoc faciendum putant: & in confessione attendat confessio si aliquo vinculo excommunicationis esset innodatus, vel si vnquam temerè innodatus absolutionem à suo Iudice non recepisset, tunc enim licet ad cautelam eum abloluat, tamen reddita sospitate à suo Iudice, qui eum li-

gauerat, quærat.

Attendendum, quòd vbi exorcista non habet ordinem Exorcizatus, tunc procedere potest per orationes, & si legere nouit scripturas, legat Euangelia quatnor prima Euangelistarum: item Euagelium: Missus est Angelus: & passionem Domini, quæ omnia magnam habent virtutem ad expulsionem operű Euange- Diaboli. Item Euangelium S. Ioan. In liu Ioan-principio erat Verbum: scribatur, & sum col ad collum infirmi suspendatur, & sic gratia sanitatis à Deo expectetur.

Verum si quis quæreret disserctiam

aquæ benedictæ, aspersionem, & exorcilmum, cum vtrumque effectu contra Dæmonis molestiam ordinatur. Respodit S. Tho. vt suprà dist. 6. Diabolus impugnat nos ab exteriori & interiori. Vis aqua Aqua ergo benedicta ordinatur contra benediimpugnationem Diaboli, quæ est ab exteriori, sed exorcismus conma impugnatione Diaboli, quæ est ab interiori. Vnde illi contra quos datur, dicuntur energumeni, ab eo, quod est intra, & ergo, labor, quasi intus laborantes. In maleficiato ergo exorcizado vtrunque adhibetur, cùm vtrobique molestentur.

Verùm quoad secundum principales quid agendum vbi gratia sanitatis per exorcilmos non obtineatur? Responsio, Licet sex ex causis hoc sieri possit, est tamen vna septimana super quam iudicium nostrum suspenditur. Nam quod Cause cur aliquis non liberatur, ant hoc est pro-exorcispter paruitatem fidei circunstantium, semper aut ipsum agrorum offerentium, aut obtineapropter peccata maleficium sustinen-tas. tium, aut propter commoda remedia adhibere negligentium aut propter exorcistæ aliquod in side vitium aut propter reuerentiam virtutum in alio exiitentium propter purgationem, vel meritum maleficium patientium.

De primis quatuor docet Euangelica virtus, Matt. 17. & Marc. 9. In patris vnici filij lui lunatici, & discipulorum Christi prælentia. Primò enim aslerens, quòd turba fide careret: vnde pater eum lachrymis orauit: Credo Domine, adiuua incredulitatem meam. Et ad turbam Ielus ait: O generatio incredula & peruerla quovsque eto vobiscu? De secundo, videlicet de sustinente Dæmonem Ielus increpabat eum; scilicet filium; quia B. Hieron: ibi dicit quòd propter peccata lua à Dæmone fuerat oppreisus.

De tertio, de neglectu debitorum remediorum pater, quià non fuerunt præsentes boni & perfecti viri. Vnde Chrysostomus ibi dicit:

- Columnæ

Columna

fidei inter Columnæ fidei, videlicet, Petrus, Iaco-Apostolos bus, & Ioannes non aderant, sicut in transfiguratione Christi præsentes erant: nec oratio & ieiunium aderant, fine quibus Chistus ait, hoc genus Dæmoniorum non eiicitur. Vnde Otigenes ibi dicit: Si aliquando oportuerit circa orationem aliquid patientium remanere, non amitteremur, neque interrogemus, neque loquamur quafi audiente spiritu immundo, sed abigapamones mus, iciuniis & orationibus nostros di, non in- spiritus melignos. Et glos. dicit: Hoc terrogadi. genus Dæmonij, id est, ista carnalium voluptatum mutabilitas, ad quem fcilicet spiritus ille inclinabat, non vincitur, nisi spiritus oratione confirmetur, & earo per ieiunium maceretur.

> De quarto Exorcistæ vitio, præsertim scilicet in fide, patet ibidem de Christi discipulis præsentibus: Vnde posteà secretò discipuli quærétes cauiam luz impotentiz: Respondit: propter incredulitatem vestram. Amen dico vobis, si habueritis sidem sicut granum finapis, dicetis, monti huic: tolle te, &c. Vb: Hilarius: Crediderunt quidem Apostoli, sed nondum erant perfecti in fide; nam Domino in monte morante cum aliis tribus, & illis cum turba residentibus, quidam tepor eorum fidem relaxanerat.

De quinto patet in vita patrum, vbi legimus aliquando obsessos non liberatos per S. Antonium, sed per discipulum eius Paulum fuiffeliberatos. De lexto patuit suprà, quia non semper baptifmi, cum quis liberatur à culpa, liberatur à pœnis, sed remanet interdum pæna in vindictam & satisfactionem præce-Damonā. dentis delicti.

> Et adhuc illud remedium de quo fertur, quòd plures fuerint liberati, videlicet , quod maleficiati de novo fuerint baptizati licet lub conditione, lasper quo vt præmisi, nil determinare debemus. Verissimum tamen existit,

quod cum debite quis ante baptilinum non fuit exorcizatus, vtique diuina permissione Diabolus semper maiorem recipit in talem potestatem. Patet ex præmissis, nec ambiguum est, quin plures negligentiæ sine à sacerdotibus non benè dispositis, vbi iam quartum impedimentum prænotatum tangitur, videlicet Exorcistæ vitium, committatur, siue à vetulis, quæ tempore necessitatis debitum modum baptizandi non sernant.

Nec tamen asserere volo, quin sacramenta à malis conferri non possint, & quòd imò, quantumcúmque malus baptizat & conficit, dummodò debitè sub debita forma, verborúmque materia in intentione baptizat ordinatus & conficere intendat. Sic à simili in exorcizando ritè procedat, & non suffusus aut violentus. Vnde & sine actua- sacrameli vel habituali intentione, & vtinam ta etiam non respirando, & verba necessaria admini omittendo huiusmodi sacris officiis se strari poso immifcear. Reuera, ficut ad conficiendum quatuor essentialia deserviunt, scilicet, materia, forma, intentio, ordo , modis tamen prætactis , & vbi vnum defuerit, nec conficere poterir. ita circa exorcilmos suo modo afferere oportet.

Nec obiectio valet, quòd fine exor- In primicismis in primitiua Ecclesia baptiza-tiua Ecbantur, aut etiam quòd nunc chara-exorcif cterem baptismalem, sine exorcismo mio bapvaleat baptizatus recipere, quia fic perageba-Gregorius in vanum Exorcismos insti-tur. tuisset, & Ecclesiain suis caremoniis potius erraret. Quare ne aufus fum omninò reprehendere, qui maleficiatos sub conditione vellent rebaptizare, & neglecta fortassis recuperare.

Fertur etiam de illis, qui de nocturno tempore in somniis per alta ædificia fine læfione folent incedere, quod vtique opus esse maligni spiritus, tales sic deferentes, plures afferunt, hi cum rebaptizau

exorcizatus ante **Subjacet** 

Scienter.

# Quast. 11. Cap. VI. Vsus exorcis. 5 modus exorciz. 201

Incedetes baptizantur, melius habere noscuntur: & scan- Etmirum quòd vbi nominibus propriis vocantur, subitò ad terram colliduntur, ac si fortassis illud nomen non debitè quomodo in baptismo fuerit impositum.

Expedit lectorem esse attentum super sex illa impedimenta; licet enim super energumenos; aut possessos, & no super maleficiatos sonant, tamen quia æqua virtus vtrobique requiritur, diuina imò dici potest, quòd maioris sit difficultatis maleficiatum curare, quam Energumenum aut possessum: ided illa impedimenta si ibi possunt habere locum, & à fortiori super maleficiatos:

quod tali ratione probatur. Nam ve supra patuit cap. 10. aliqui possidentur interdum pro nullo proprio delicto, sed pro leui alieno, & variis aliis de causis. In malesicio autem quando adulti maleficiantur vt plurimum eis contigit, quia in animæ necationem grauissime à Dæmone ab intus possidentur. Vnde duplex labor circa maleficiatos, vbi fimplex circa possessos ab extra requiritur: De hac granissima possessione Cassia. colla. abbat. Sereni dicit. Illi sunt verè miseri ac miserabiles iudicandi, qui cum se vniuersis criminibus flagitiisque contaminant, non solum nullum in eis verisimiliter signum Diabolicæ suppletionis ostenditur, sed nec aliqua quidem operibus eorum condigna tentatio, nec vllum flagellum correptionis infertur. Non enim merentur celerem temporis istius o expeditámque medicinam, quorum durities & impænitens cor, pænam vitæ præsentis excedens, thesaurizant sibi ipfis iram & indignationem, in die iræ Et reuelationis iusti indicij, in quo vermis eorum non extinguetur.

Et iterum idem Cassianus, comparando corporalem passionem ad animum per peccatum, paulò ante dicit: Multo gravius, inquit, constat illos, vehementiúsque vexari, qui cum cor-

Mall. Malefic. Tom. I.

poraliter ab ipsis affligiminimè videantur, animo tamen perniciosiùs possidentur, eorum scilicet vitiis & voluptatibus inuoluti. Secundum Apostoli namque sententiam, à quo quis superatur, eius seruus efficitur: Nisi quòd in hoc isti desperatius ægrotant, & quis sucum sint eorum mancipia, nec im- eius serpugnari se ab illis, nec dominatum uns efficie eorum ferre cognoscunt. Ex quibus tur. elicitur quòd à fortiori, maleficiati in corpore non tamen possessi Dæmone ab extra, sed ab intra quoad animæ necationem, grauius propter plura impedimenta sanantur.

Quoad tertium principale, scilicet quoad remedia notandum, quòd quia opera illa sunt duplicia: Licita omninò & non suspecta, aut suspecta & non omninò licita: Et de primis suprà tachum est immediate cap. s. circa finem, vbi dubitatio ponitur super herbas, aut petras vt maleficia repellant, quomodo hoc licitum sit.

De secundis verd remediis, quæ Licer vavidentur esse suspecta, non tamen na vanis omnino licita, nune tractandum, & dere. aduertere oportet ea quæ in secundo principali huius secundæ partis operis tacta sunt de quatuor remediis, quorum tria censentur illicita, quartum autem non omninò licitum, sed vanum, de quo & Canonistæ loquuntur, quod licitum est vana vanis contundere Sed quia nos Inquisitores huins opinionis sumus cum sanctis Doctoribus, quod in casu, quo remedia per sacra verba & exorcismos licitos non sufficient, & hoc propter impedimenta superius tacta, in numero fex aut septem, quod tunc tales maleficiati hortandi sunt ad patientiam æquanimiter, ad tolerandum mala præsentis vitæ in suorum criminum purgationem, & non vlterius quærere quocunque modo superstitiosa, & vana remedia. Ideò si quis præmissis

licitis exorcismis non contentus, ad huiusmodi vana ad minus remedia, de quibus suprà tactum est, se transferre voluerit, sciat hoc non nostra voluntate, aut admissione fieri, sed quòd polita & enucleata fuerunt ibidem talia remedia, factum fuit: vt tantorum Doctorum, vt Scoti & Hostiensis, &c. ex parte vna, & aliorum Theologorum ex parte altera, dicta quocunque modo concordarentur. Fatemur ergo cum fancto Augu-Notanda.

admoni-

tiones 5. stino in quodam sermone contra Sor-Augustini tilegos & diuinatores, & intitulatur sulentes sermo de Auguriis, vbi dicit: Fratres nostis, me frequentius supplicasse, vt consuetudines Paganorum & maleficorum minime seruare deberetis, sed hoc proficit apud aliquos parum. Et quia, si vobis non dixero, pro me & pro vobis redditurus sum in die Iudicij rationem, & vobiscum mihi necesse erit æterna supplicia sustinere. Ergo apud Deum me absoluo, dum iterum atque iterum admoneo & contestor, vt nullus ex vobis Diuinos aut sortilegos requirat, nec eos de qualibet re, aut causa, aut infirmitate interroget, quia quicunque fecerit hoc malum statim peribit in eo Baptismi sacramentum, & continuò Sacrilegus & paganus efficietur, & nisi pœnitentia subuenerit, statim in æternum peribit.

Et posteà subdit: Nullos dies exeundi & redeundi obseruate: fecit enim Deus omnia bona valdè, & qui vnum diem, etiam alterum statuit : sed quoties necessitas vrget faciendi aliquid aut exeundi, signate vosin nomine Christi, & Symbolum vel Orationem Dominicam fideliter dicentes, securi in Dei

adiutorio agatis. An natu-

calibus

magicè

yıçıdum

His autem quidam superstitiosi, & filij nimirum huius seculi, non contenti, errores erroribus accumulare volentes, vltra intellectum & intentio-

nem Scoti, & Canonistarum, his argumentis se defendere conantur. Quia enim res naturales habent qualdam virtutes occultas, quarum ratio ab homine assignari non potest, sicut & magnes trahit ferrum : & multa alia quæ Augustinus 21. de cin. Dei enumerat : ideò inquirere de huiusmodi rebus pro sanitate acquirenda, vbi exorcismi & naturales medicinæ deficiunt. non erit illicitum, licet videatur vanum. Hoc autem fieret, vbi quis per De imimagines non necromanticas, sed astro-colesti in logicas, vel per anulos & huiusmodi corpora sanitatem in se vel in alio procurare iia. vellet. Item arguint, ficut corpora naturalia subduntur corporibus cœlestibus, ita etiam corpora artificialia, puta imagines sortiuntur qualdam virtutes occultas, speciem consequentes ex impressione corporum cœlestium: ergo etiam corpora artificialia, puta imagines, sortiuntur aliquam virtutem occultam à corporibus cœlestibus ad aliquos effectus causandos:ergo vti eis & aliis huiusmodi non est illicitum.

Prætereà Dæmones possunt multipliciter corpora transmutare, vt August 3 de Trinit. dicit, & patet in maleficiatis: ergo licet vti etiam eorum virtute, ad tollendum illa. Sed reuera in oppositum sunt dicta omnium sanctorum Doctorum, vt satis & sparsim hinc

inde patuit.

Vnde ad primum dicitur, quòd si res naturales simpliciter adhibentur ad aliquos effectus producendos, ad quos putantur habere naturalem virtutem, non est illicitum. Si verò adiungantur vel characteres aliqui, vel aliqua quæcunque ignota, & vanæ observationes quæ manifestum est naturalem non habere super hoc esficaciam erit superstitiosum & illicitum. Vnde S. Thom.in 1. quaft. 96. art. 2. in fine questionis tractans hanc materiam dicit, quòd in iis, qui fiunt ad aliquos effe-

## Quast. 11. Cap. VI. V sus exorcis. & modus exorciz. 203

Adhibitio ctus corporales inducendos, vt pote charace sanitatem, vel aliquid huiusmodi, connaturalia siderandum est, vtrum videantur naremedia. turaliter possetales essectus causare: & quia licet causas naturales adhibere ad luos effectus, ideò non est illicitum. Si autem videantur non posse naturaliter tales effectus caulare, conlequens est, quòd non adhibentur ad hos effectus causandos tanquam causa, sed solum quasi signa: & sic pertinent ad pacta fignificationum cum Dæmonibus inita. Vnde August. 21. de ciu. Dei. Alliciuntur Dæmones per creaturas, quas non ipsi, sed Deus condidit, dele Ctabilibus, profua diuersitate diuersis non vt animalia cibis, sed vt spiritus', fignis, per varia genera lapidum, herbarum, lignorum, animalium, carminum, rituum.

Ad secundum dicit idem Doctor, quomodo Virtutes naturales corporum naturaalliciatur lium, consequentur eorum formas subcreaturis stantiales, quas sortiuntur ex impressione corporum cœlestium, & ideò ex eorundem etiam impressione sortiuntur qualdam virtutes actiuas. Sed corporum artificialium formæ procedunt ex conceptione artificis: Et cum nihil aliud fint quam compositio, ordo & figura, vt dicitur 1. Physic. non possunt habere naturalem virtutem ad agen-

Ex motudum. Et inde est, quod ex impressione fyderum cœlestium corporum, nullam virtutem cari pote sortiuntur, in quantum sunt artificialia, flates insed softim secundum materiam natura-terris pos-sem. Falsum est ergo quod Porphyrio videbatur, vt August. dicit 10. de ciu. Dei. Herbis, lapidibus & animantibus: & sonis certis, quibusdam etiam vocibus & figurationibus, ac figmentis quibusdam etiam observatis in cœli

auersione, atque moribus syderum fabricari in terra ab hominibus potestates idoneas variis effectibus syderum exequendas: quali effectus magicarum artium ex virtute cælestium corporum

proueniret. Sed ficut Augustinus ibi Astronosubdit, totum hoc ad Dæmones per-mica imatinet, ludifactores animarum sibi sub- opere ditarum. Vnde etiam imagines, quas Diaboli, Astronomicas vocant, ex operatione Dæmonum habent, cuius signum est eis inferibi quosdam characteres, quæ naturaliter nihil operantur. Non enim est figura principium actionis naturalis. Sed in hoc distant Astronomicæ ima- Differetia gines à Necromanticis, quod in Ne-inter Necromanticis fiunt expressæ inuocatio- cas & nes: vnde & ad expressa pacta cum Astrone-Dæmonibus inita pertinent Astrono-imagines, micæ ad tacita pacta, propter figurarum & characterum figna.

Ad tertium, non est homini potestas super Dæmones commissa, vt eis licitè vti pollit ad quodcunque voluerit: sed est ei contra Dæmones bellum indictum, vnde nullo modo licet homini Dæmonum auxilio vti per pacta tacita

vel expressa. Hæc Thomas.

Ad propositum: quia dicit, Nullo Homini modo: nec etiam quibuscunque vanis, potestas quibus videlicet se Dæmon quocunque concessa, modo possit immiscere. Si tamen sunt vtendi adeò vana, vt & fragilitas humana, pro bus. recuperanda sanitate illa aggreditur, doleat de præteritis, caueat de futuris, oret vt sibi debitum dimittatur, & in attentionem non amplius inducatur, in a quit Augustinus in fine regulæ.

### CAPVT VIL

Remedia contra grandines & super inmenta maleficiata.

Valiter denique iumenta male-Liciata possunt remediari, similiter & tempestates aëris, notanda funt primò quædam remedia illicita, quæ à quibusdam. Nam ea fiunt aut quibuldam verbis ant factis superstitio-

Cc 2

sis, vt qui vermes in digitis aut membris per quædam verba & carmina illicita curant: de quibus carminibus, qualiter cognoscantur vt fint licita vel non, in præcedenti capite tactum est. Alij sunt qui super iumenta malevermis in ficiata: non aquam benedictam spar-

gunt, sed ori infundunt.

Aquam bestiis in os funde Exections obieaum pit poté tiam.

partibus

facittotum inug-

lidum.

Curatio

digitis.

Primum remedium verborum esse bened aa illicitum, vltra præmissa, Guilielmus sæpè allegatus sic demonstrat. Si enim verbis inesset virtus, & dicamus verbis, vt verbis: tunc ex quinque modis esset vnus, vel ex parte materiæ, id est, aëris, aut ex parte formæ, hoc est, soni, aut ex modo significandi, aut ex parte omnium simul. Nam primum, quia aer non interficit, nisi sit venenosus: sonus etiam non : quia excellens obiectum corrumpit potentiam: nec tertium, quia tunc hoc nomen diabolus, vel mors, vel infernus nocerent semper, & sanitas ac bonitas semper prodessent. Item nec omnia simul, quia toto aggregato ex partibus inualidis, etiam inualidis, totum est inualidum.

Nec valet si obiicitur. Deus contulit verbis, sicut herbis, & lapidibus. Quia si quæ virtutes insunt quibusdam verbis, aut sacramentalibus, aut aliis benedictionibus & carminibus licitis, has habent in se, non vt verba, sed ex institutione, & ordinatione Diuina, & ex pacto Dei. Sicut si Dominus diceret: quicunque hoc fecerit, faciam ei hanc gratiam: Et sic verba in facramentis efficient quod fignant. Quamuis secundum alios etiam habent virtutem intrinsecam: Sed prima opinio, quia iam deseruit, ideò amplectenda. De aliis autem verbis & carminibus, patet ex præmissis, quòd vt verba sunt composita, vel prolata, aut figurata nihil efficient, sed inuocatio nominis Diuini, & obsecratio, quæ est per sacra quædam protestatio, ad committendum effectum dining vo-

luntati prosunt. Remedia etiam operum, quæ illicita videntur, vt supra tactum est.

Et etiam vbi in partibus Sueuiæ plurimum practicatur, quod prima die salices : Maij ante ortum Solis mulieres villa- Maij insinæ exeunt, & ex syluis vel aboribus nat à madeferunt ramos de salicibus aut alias lesicis. frondes & ad modum circuli plectentes, in introitu stabuli suspendunt afserentes quòd per integrum annum iumenta cuncta illæsa à maleficis re-

manent & præseruantur.

Hoc quidem remedium secundum opinionem illorum, qui dicunt vana vanis contundi posse, non esset illicitum: Sicut nec etiam qui per carmina ignota morbos expellerent. Sed fine offensione procedendo dicamus, quòd si prima die vel secunda, mulier vel quicunque egrediatur, non habens refpectum ad Solis occasum vel ortum, colligit herbas, frondes, aut ramos. cum oratione Dominica, aut Symbolo fidei, & suspendit illa super ostium stabuli, bona fide, committens effechum custodiæ Diuinæ voluntati, non erit irreprehensibilis, vt suprà in præcedenti capitulo ex verbis Hieron. habetur 26.q.vlt. licet her bas & petras habere etiam sustinenti dæmonium fine incantatione.

Ad idem sunt, qui intra vineas aut Signum segetes, signum crucis, frondes, aut tra segeflores benedictos in die palmarum co- tes e cat tinent ac erigunt, & asserunt, quod eas. vndique frugibus per grandines læsis, fegetes in equin campis illæfæ remanserunt. De quibus iuxta distinctionem tactam discernendum videtur.

Ad idem, sunt quædam quæ pro Eleemoconservatione lactis, ne videlicet vac- lace, precæ per maleficia priuentur, integrum feruant, liquorem lactis, quem die Sabbati colligunt, pauperibus gratis pro Deo distribuunt, & per huiusmodi eleemosynam assernnt vaccas etiam sub

v bertate

Quast. 11. Cap. VII. Contra grand. & iumen.malef. 205

vbertate ampliori lactis à maleficiis præseruari. In quo opere nihil superstitiolum iudicatur, dummodò pietatis caulam, quam pauperibus exhibent, etiam Diuinam pietatem implorare pro conseruatione iumentorum taliter proponunt, vt tamen effectum custodiæ Dininæ prouidentiæ pro suo

beneplacito relinquant.

Prætereà Nider in suo praceptorio, pracepto primo dicit, quòd etiam per carmina scripta & verba sacra licet iumenta, ficut homines infirmos, benedicere, & per ea quæ incantationis speciem habere videntur, dummodò septem præmissæ conditiones seruentur. Dicit enim, quòd à deuotis perionis & virginibus experientiam habuerit, quòd adhibito signo crucis super vaccam, & Dominica Oratione, cum salutatione Angelica, trinies, vel circiter, cessat opus dæmonis, si est per maleficium.

Et in suo Formicario constat, quòd malefici de ritibus Ecclesiæ veneratis & seruatis, sua maleficia præpediri fatentur: vt per aquæ benedictæ afpersionem, per salis consecrati sumptionem, per candelabrum in die purificationis & palmarum consecratarum vsum licitum, & similia. Quia ad hoc talia Ecclesia exorcizat vt vires Dæmonis imminuat.

Prætereà quia maleficæ, quando volunt iumentum prinare liquore factis, solent ex illa domo, in qua iumentum moratur, modicum lactis, vel butyri, ex illo iumento coagulatum petere, vt sic consequenter valeant per Suspeais suamartem iumentum maleficiare. Ideò de malefi- sint cautæ mulieres, à quibus suspectæ huiusmodi petunt ne eis in minimo date dan mutuent aut donent.

Præterea sunt certæ mulieres, quæ dum sentiunt, quòd in coagulando butyrum, nihil proficiunt, sicut in vasis oblongis ad hoc aptis laborare

solent, tunc si subitò ex suspectæ Maleficæ domo modicum butyri habere poslunt, tria frusta seu bolos ex illo butyro faciunt, & sub sanctissima Trinitatis inuocatione, Patris, & Filij, & Spiritus sancti, illa frusta in vasculum proiiciunt, & sic omne maleficium fugatur. Vbi iterum incidit, vanum vanis contundere, tantummodò ex eo, quòd butyrum à malefica suspecta habet mutuare. Quòd si absque hoc, sub inuocatione sanctissima Trinitatis orationem Dominicam adiungédo, etiamsi de proprio butyro, siue alieno, si proprium non haberet tres petias immineret, effectum Diuinæ voluntati committens, irreprehensibilis maneret, licet commendanda non esset propter tres videlicet petias butyri immissas: commendanda autem, si per aspersionem aquæ benedictæ, vel salis exorcizati, immissionem, cum oratione, vt suprà, maleficium sugaret.

Prætereà, quia sæpè omnia iumen- sub simita maleficiis interficiuntur, aduertere nibus madebent, quibus talia accidunt, vt sub quirenda. limine ostij stabuli, aut præsepi, vel

vbi adaquantur, terra amoucatur, & alia terra cum aspersione aquæ benedictæ ad illa loca reponatur. Quia sæpè maleficæ fassæ sunt, maleficij aliqua instrumenta ad illa loca se oçcultasse: fassæ etiam quod ad instantiam Dæmonum, tantummodò foueam facere habeant, Dæmonem autem maleficium repoluisse: quod quidem maleficium res vilissima erat, vt lapis, lignum, vel mus, aut serpens aliquis. Constat enim quòd Diabolus maleficia operatur per se, nec in illis rebus indiget consensu. Aut & perdi-

aliquo modo cooperati cogit. Contra grandines verò & tempestates, vitra ea, quæ suprà de signo crucis erecto, hoc remedium practicatur : lapilli enim tres ex grandine

tionem maleficæ quærit, vnde & iplam

commo dum , aut donanda.

Cc 3

Euangetempesta-

in ignem sub invocatione sanctissimæ Trinitatis subiiciuntur, & oratio Dominica, cum Angelica salutatione bis aut ter adiungitur, atque Euangelium Ioannis, In principio erat Verbum, cum signo Crucis vndique contra tempestatem, antè & retrò, & ex omni parte terræ subinfertur. Et tunc, cùm in fine replicat trinies, Verbum caro factum est, & trinies ex lium Ioa- post dixerit; Per Euangelica dicta, fugiat tempestas ista, subitò, siquitibus ar- dem tempestas ex maleficio fuit procendis le-curata, cessabit. Hæc verissima experimenta nec suspecta iudicantur. Hoc iplum enim, quòd lapilli in ignem proiiciuntur, fi absque inuocatione Diuini nominis fieret, superstitiosum cen-

Quòd si dicatur, nunquid sine illis lapillis sedari possit tempestas ? Refpondetur, vtique per alia sacra verba. Proiiciens autem intendit Diabolum molestare, dum eius facturam per inuocationem sanctissimæ Trinitatis destruere conatur. Ad ignem potius quam ad aquam proiicit, quia citius dum resoluuntur, eò etiam citius eius factura destruitur, effectum tamen custodiæ divinæ voluntati committit.

Est ad hoc, quòd Malesica quæcentia té-dam à ludice interrogata, an per aliquem modum tempestates à maleficiis concitatæ sedari possent. Respondit, possunt, per hoc videlicet, Adiuro vos grandines, & ventos, per quinque vulnera Christi, & per tres clauos qui eius manus & pedes perforarunt, & per quatuor Enangelistas sanctos Matthæum, Marcum, Lucam, & Joannem, vt in aquam reloluti descendatis.

Fatentur etiam multæ licet quædam sponte, quædam in torturis & disfiplurimum culter, quod quinque sunt, per quæ tur Male multum impediuntur, aliquando intoto, aliquando in parte, aliquando ne in perlonam hominis fiant, aliquando

ne in suis amicis: & sunt, fidem integram, vel Dei præcepta seruantibus, le figno crucis, & orationibus munientibus, ritus & cæremonias Ecclesiæ colentibus publicam iustitiam benè exequentibus, & Christi passionem verbo vel mente ruminantibus : vnde & Nider, vbi suprà. Ea de causa vniuersaliter, vel communiter in Ecclesia Campana Campanæ contra auram pulfantur, tum pulfacio, vt tanquam tubas Deo consecratas eas contra Dæmones fugiant & recedant à suis tes veilis, maleficiis, tum etiam vt populus excitatus Deum, contra tempestates innocet. Et eandem ob causam.cum altaris facramento & facris verbis, ad auram fedandam proceditur communiter, ex antiquissima consuetudine Ecclesiarum, in Gallia, & in Germania.

Sed quia hic modus circa deporta- gestare tionem Sacramenti ad auram sedan- sacramedam, videtur multis quiddam super- tum constitiosum:non intelligentes regulas per pessates quas agnoscitur aliquid superstitio-an licité

ium vel non.

Ideò considerandum est, quòd quin- Quinque que dantur regulæ seu consideratio-regulz,ad nes, per quas quilibet agnoscere po-quas exatest, an opus Deo exhibitum sit super- ea que stitiosum, idest, supra modum Chri-widentum stianæ Religionis obsernatum, vel sit tiosa ad debitum cultum & honorem Deo exhibendum, tam in cordis, quam corporisactibus, ex vera virtute religionis progrediens. Ista enim eliciuntur ex glossa super illud Apostoli ad Coloss. 2. quæ sunt rationem habentiæ sapientiæ in superstitione: quæ dicit: Supertio est stitio est religio supra modum seruata: quicquie vt etiam suprà tactum est.

Prima est, quòd in omnibus operi- Dei. bus nostris gloria Dei debeat esse principalis finis noster:iuxta illud, Siue mãducatis, fine bibitis, fine aliud quid facitis, omnia in gloriam Dei facietis. deò in omni opere, ad religionem pertinens Christianam - attendatur an-

minuie

rebus

quinque

Verba ar-

opus

## Quaft.11.Cap.VII.Contra grand. & ium. malef. 207

opus sit ad gloriam Dei, & homo in opere det principaliter gloriam Deo, ita quòd per iplum opus & mens hominis Dei subiiciatur. Et quidem licet propter hanc regulam cæremonialia, vel etiam iudicialia veteris Testamenti in nouo non exercentur, cùm sciamus illa sub figura: hæc autem in veritate iam esle propalata, tamen deportatio sacramenti vel reliquiarum ad auram sedandam non videtur contra hanc regulam militare.

Item, cum secunda regula sit, quòd attendatur an opus quod fit, fit ad exercitium vel refrenatiuum concupiscentiæ, vel abstinentiæ corporalis, modo tamen virtuti debito, hoc est, secundum ritum Ecclesiæ vel secundum moralem doctrinam. Quia Apostolus dicit Rom. 12. Rationabile sit obse-Die sab- quium vestrum. Et propter hanc secundam regulam fatuè faciunt vouenpedinan- tes non pectinare caput sabbato vel consue- ieiunare die Dominico, tanquam metudo ge-liori die, & similia, non videtur iteecralis rum, quòd deportatio sacramenti, &c.
pro lege sit superstitiosa.

est habe-Item cum tertia regula sit quòd attendatur, an opus sit secundum statum vniuersalis Ecclesiæ, velsecundum sacræ scripturæ testimonium, vel saltem lecundum particularem Ecclesiæ ritum aut de consuetudine generali, quæ secundum Augustinum pro lege habenda est. vnde & beatus Gregorius scribit Anglorum Episcopo conquerenti, quòd sint diuerlæ Ecclesiæ consuetudi-Diuerfi- nes in Missarum celebratione. Responras cultus dit Gregorius, vt siue in Romana, siue diuini no in Galliarum, siue in quacumque Ecventari, clesia aliquid inuenisti, quòd plus omnipotenti Deo possit placere, sollicitè eligas: Diuersæ enim consuetudines Ecclesiæ in cultu Dinino, in nullo veritati repugnant, & ideò seruandæ,& eas præterire illicitum est. Ideò, vt in principio tactum est, antiquissimæ cosuetudines Ecclesiarum Galliæ, & quarumdam Germaniæ: cum decreuerint Eucharistiam ad auram deportare, non poteric hoc esse illicitum: verum quòd non in patulo fiat, sed in sacrario ablcondito & incluso.

Item cùm quarta regula fit quòd inspiciatur, an opus quod fit, habeat naturalem proprietatem ad effectum, qui expectatur: aliàs enim si hoc non habet, cenletur superstitiosum. Ex qua consideratione characteres ignoti, & nomina suspecta, etiam imagines aftronomicæ & necromanticæ refutantur omnia tanquam suspecta. Ideò & ex hac consideratione non possumus dicere, quòd deportatio reliquiarum, aut Eucharistiæ contra diabolicas infestationes, sint superstitiosa, imò religiofissima, cumibi tota salus nostra contra aduersarium contineatur.

Item cum quinta regula sit, vt attendatur, quòd opus quod fit non præbeat occasionem scandali vel ruinæ: quia tunc, licet non esset superstitiofum,tamen propter scandalum esset dimittendum, vel differendum, vel occultè fine scandalo faciendum. Ideo si deportatio talis fine scandalo fieri potest, vel saltem occultè tunc non est obmittenda. Ex ista enim regula sæpè obmittuntur benedictiones per verba deuota, fiue super infirmos, siue ad collum alligentur, & hæc à secularibus obmittuntur. Dico quòd saltem non publice fiat, vbi occasionem ruinæ in aliis simplicibus præstare posset. Hæc susticiant quoad remedia contra grandines, per verba & opera licita.

CAP.

#### CAPVT VIII.

Remedia quadam contra quas dam occultas Damonum infestationes.

CEd iam iterum sul penditur iudicium ad scribendum remedia contra quædam terræ frugum nocumenta, quæ per vermes interdum, & cinifes, per turmas ad longissima terrarum spatia in aëre volantes, ita vt superficiem terræ cooperire videantur, radicitus cuncta virentia, tam in vinetis, quàm segetibus, & graminibus confummatis immittuntur. Item remedia contra pueros opere Dæmonum subtractos.

Ad primum tamen dicendum iuxta An liceat S. Thom. 2.2.9.90. vbi petit: An liceat adiurare adiurare irrationalem creaturarum. Relem crea- spondit quòd sic : per modum tamen compulsionis, quæ referri tunc debet ad Diabolum, qui in nocumentum nostrum vtitur irrationabilibus creaturis. Et talis est modus adiurandi in Ecclesia exorcismis, per quas Dæmonum potestas excluditur ab irrationalibus creaturis. Si enim intentio refertur quoad irrationalem creaturam quoad fe, quæ nihil intelligit, vana esset. Ex quo datur intelligi, quòd per exorcifmos licitos, & adintationes, possunt depelli, diuina tamen assistente clementia: taliter, vt prius populo ieiunia, processiones, & aliæ deuotiones iniungantur; propter adulteria enim & multiplicationem criminum, huiusmodi mala immittuntur : vnde & ad confessiones homines inducendi

In nonnullis etiam proninciis exmunica- communicationes fulminantur, sed tionabiliu tunc vim adiurationis super Dæmones creatura- sortiuntur.

Est & alia horribilis Dei permissio super homines, vbi interdum mulieribus subtractis propriis filiis & pueris alieni à Dæmonibus supponuntur: & hi quidem pueri vulgariter Camplo-De Camres, in Alemanico Vvechselkinder nun-pforibus cupati, sunt in triplici differentia. Nam Vvechielaliqui semper macilenti & eiulantes, xinder. cum tamen quatuor mulieres nulla vbertate lactis vnum lactare sufficerent. Aliqui verò funt Incuborum Dæmonum opere producti, quorum tamen filij non funt, sed propriè illius hominis & viri, cuius semen receperunt, vt Succubi, vel in somniis viros polluentes. Hos enim interdum pueros divina permissione supponunt subtractis propriis filiis.

Est & tertium genus vbi interdum Dæmones speciem paruulorum apparentes, nutricibus se coniungunt. Commune in omnibus tribus, quod cur veus multum ponderosi macilentes non permittat crescunt, & nulla vbertate lactis, vt Dzmonipræmissum est, lactentur: & sæpius di-bus ob-

cuntur evanuisse. Quare autem diuina pietas talia permittat, dici potest quòd ex duplici causa. Primò quia parentes pueros nimis diligunt, vnde propter eorum vtilitatem talia permittuntur. Secundo, quia prælumendum est, quòd huiusmodi mulieres quibus talia accidunt, vt plurimum sunt superstitiosæ, & in multis aliis à Dæmonibus seducuntur, vnde & Dominus verus zelotes, secundum rectum zelum, qui est vehemens amor in propriam sponsam, ex quo alium non solum accedere non patitur, fed nec figna adulterij vel fuspicionis, vt maritus zelotypus super animam quam pretiolo sanguine emit & per fidem desponsauit, sustinere potest in tactu, colloquio appropinquatione, quocunque modo cum inimico Diabolo & aduersario salutis. Et si signa adulterij maritus zelotypus non patitur, quantum tunc turbatur quando adulterium committit ? Vnde non

# Qu'ast. 11. Cap. VII. Contra occult as Dam infestat. 209

non mirum, si proprij subtrahantur silij, &adulterini supponuntur.

Et quidem vt fortius ista imprimantur, & quantum Deus animam zelatur, & non vult nec signa suspicionem caulantia pati: patet ex antiqua lege, vbi vt populum suum funditus elongaret ab idololatria, prohileonibus buit non solum idololatriam, sed multa compară-alia, quæ occasionem possent præbere ad idololatriam, & quæ etiam in se non videntur habere vtilitatem, quam tamen in suo mystico sensu mirabiliter retinent. Vnde non folum dixit. Exod. 22. Maleficos non patieris viuere super terram : led & hoc adiunxit. Non habitent in terra tua, ne forte peccare te faciant: Sicut copulatrix occiditur, & peruagari inter homines non permittitur.

Nota zelum Dei. Deuteron. 22. Deus præcepit. Nidum cum ouis, aut pullis desuper cubantem matrem: non de-Thesauru berent simul seruare, sed matrem persomnians mittere auolare, quia hoc gentiles ad nium no fterilitatem vertebant. Zelotes Dominus in suo populo noluit : tale signum adulterij pati. Sie iam vetulæ innentionem denarij, fignum magni fortunij, & per oppositum vbi thesaurum fomniarent iudicant. Item præcepit omnia vasa cooperiri, & vasculu non habens, operculum immūdum cenferi.

Error erat vt venientibus de nocte Dæmonibus, aut vt vetulæ dicunt Die Seeligen, sed sunt Malesica vel Damones in earum effigijs, debeant omnia consumere, vt post abundantius tribuant. Colorant quidam & dicunt, Schrettel. Sunt contra determinatio-Achretel nem Doctorum, quod præter homines & angelos non funt aliæ creaturæ rationales, vade non sunt nisi Dæ-

> Item radentes barbam: illi enim faciebant idololatrice in venerationem. Idolorum.

> > Mall. Melef. Tom.I.

Item Deut. 22. vt viri non indue- Arz Idorentur vestibus mulierum, nec è con-lorum deuerso, quod illæ in venerationem Deæ Veneris faciebant, & alij in venerationem Martis, & Dei Friapi.

Item ea de causa iussit destrui aras Idolorum & Ezechias destruxit serpentem æneum, quando populus ei voluit offerre, dicens, cuprum est. Et ea de causa inhibait somnia non obseruari & auguria, & præcepit vt vir aut mulier, in quo Pythonicus spiritus ellet, occideretur, sicut iam sunt Vvarsagerin nuncupeta, quæ omnia, quia iulpicionem generant ad adulterium spirituale, ideò vt dictum est, ex zelo quem Deus habet ad animas fibi defponlatas, ficut sponsus ad sponsam, inhibuit.

Sicetiam & nos prædicatores aduertere debemus, quòd nullum facrificium Deo magis acceptum, sit qu'am zelus animarum, vt Hieronymus super Ezechielem testatur.

Vnde & consequenter in tertia parte operis, de exterminio maleficarum, quoad vlrima remedia tractadum erit. Hoc iplum enim vltimum Ecelesiæ est refugium, ad quod etiam ex Diuino obligatur, vt dictum est: præcepto nempè : Maleficos ne patiaris viuere super terram vbi & remedia contramaleficos sagittarios includuntur:cum & hoc iplum genus nisi per seculare brachium poterit exterminari.

Remedium, dum quidam intuitu commodi temporalis sese ex toto Dæmoni deuouerunt : sicut experientia læpè docuit per veram confessionem, licèt à Diaboli potestate liberabantur, tamen diù & post grauissimè molestati, & præcipuè nocturnis temporibus fuerunt. Et hoc in corum pænam Deus permilit. Signum autem quòd liberati erant, ex illo agnoscebatur, quia pecunia in butlis aut capsulis post confessionem de-

ficie

ficiebat? super quæ plurima gesta deduci possent, sed breuitatis causa obmittuntur.



### PARS TERTIA

AD OPVS IVDICIALE, tam in foro Ecclesiastico, quàm ciuili, contra Malesicos, ac omnes hæreticos pertinens, xxv. Quæstiones complectens.

### IN QVIBVS REGVLA

inchoandi processim Iudicij , continuatio & sententiandi modus luculentissimè demonstratur.

### QYÆSTIO I.

Quis sit competens malesicarum Iudex.

Inquisitorum limutata inquisitio.



TRVM maleficæ & earum fautores, receptatores, & defensores, ita subiiciuntur iudicio Ecclesiastico diœcesanorum, & ciuili, quòd

ab earum inquisitione valeant hæreticæ prauitatis inquisitores esse exonerati: & arguitur quòd sic. Nam in cap. accusatus, §. sane, lib. 6. dicitur: Sane cùm negotium sidei, quod summe pri-uilegium existit, per occupationes alias non deceat impediri, pestis inquisitores hæreticæ à sede Apostolica deputati, de diuinationibus aut sortilegiis,

nisi hæresimsaperent, manisestè intromittere se non debent, nec punire talia exercentes, sed relinquere suis iudicibus puniendos.

Nec videtur obstare, quòd hæresis maleficarum hic non exprimitur: tum quia eisdem pœnis in foro conscientiæ puniuntur, de consecr.dist.1. pro dilectione. Si Dininatorum & maleficarum peccatum occultum fit, interponitur pœnitentia quadraginta dierum:Si notorium, Eucharistia denegatur, & quorum eadem pœna, etiam idem iudicium decernitur. Tum etiam, quia eadem vtrobique videtur esse culpa:sicut fortilegi iudicium fortiuntur : ita maleficæ nocumenta creaturarum à Dæmonibus expectant & exigunt, quòd à solo Deo quærédum est à creaturis illicitè requirentes : vnde vtrobique peccatum Idololatriæ.

Ad quem sensum Esaia 21. notatur. quòd rex Babylonis stetit in biuio, in capite duarum viarum, commiscens sa-

gittas, interrogauit Idola.

Prætereà si dicatur, quòd cap. restringit Diuinatores & Sortilegos super crimen hæreseos, in quo subesse
debent iudicio Inquisitorum, cùm dicit, niss hæresim saperent manisestè, ita
quòd ad minus Diuinatores & Sortilegi hæreticales sint eis subiecti. Contra,
quiatunc essent dandi Diuinatores artissicales, de quibus nullibi in scripturis sit mentio.

Prætereà si malesicæ sunt Inquisitorum iudicio subiectæ, hoc erît propter crimen hæreseos: sed quod facta
malesicarum sine hæresi possunt sieri,
probatur. Nam sicut cóculcare Christi
corpus in luto, quod valdè horrendum
esset peccatum, potest sieri sine errore
in intellectu, & per consequens etiam
sine hæresi: quia stat sirmiter, aliquem
credere ibi esse corpus, proijcere tamen in lutum, ad complacendum Dæmoni ex aliquo pacto, ideò vt opta-

tum

tum finem, puta thesauri inuentionem, vel simile obtineret. Ità & facta maleficarum fine errore fidei, licet non abfque grandi peccato fieri possunt. Vnde in illo casu vtique iudicium Inquisitorum subterfugiunt, & suis iudicibus relinquuntur.

Salomon Stata.

Prætereà ficut Salomon Diissuarum fuit Apo- yxorum reuerentiam exhibuit propter complacentiam, nec tamen proptereà Apostasiam persidiæ incurrebat, quia mente fideli & vera fidem semper retinuit : ita & maleficæ propter reuerentiam quam exhibent Diabolo, propter pactum initum, mente fidem retinentes, non sunt proptereà hæreticæ nuncupandæ.

Prætereà si dicatur quòd omnes maleficæ fidem habent abnegare, vnde & hæreticæ iudicandæ. Contra, quia in casu quo etiam mente & corde abnegarent, adhuc non hæreticæ, sed apostatæ nuncuparentur. Et cum sit differentia inter Hæreticum & Apostatam, & Hæretici Inquisitorum iudicio subiiciantur, vtique maleficæ totum iudi-

cium subterfugere habent.

Prætereà 26. quest. 5. dicitur: Epilcopi eorumque ministri, omnibus modis elaborare studeant, vt perniciosam & à Zoroastre inuentam Sortilegam & Magicam artem, ex parochiis suis penitus eradicare studeant, & si aliquem virum aut mulierem huins sceleris se-Catorem inuenerint, turpiter dehonestatum de parochiis suis eiiciant. Vnde cum cap. 3 48. in fine dicat luis iudicibus relinquant, & quia loquitur in plurali, tam de Ecclesiastico quam Ciuili iure; ideò ad minus per c. allegatum subduntur Dicecesanorum iudicio.

Diecefani Quòd si Diœcesani etiam seiplos malefica- exonerare vellent, provt Inquisitores ru ad lai præfatis iam tactis argumentis ratiopossint re nabiliter facere videntur, vellentque maleficarum punitionem ad tempora-

les Iudices retorquere, his argumentis probabiliter hoc facere possent. Habetur in cap. vt inquisitionis §. prohibemus quoque districtius præfatis dominis temporalibus & rectoribus ipforúmque officialibus, ne ipsi de hoc crimine, cum sit merè Ecclesiasticum, quoquo modo cognoscant vel iudicent: & loquitur de crimine hæreseos: lequitur ergo, quod vbi crimen non est merè Ecclesiasticum, sicut est crimen in huiusmodi maleficis, qui propter damna temporalia, quæ ab eis inferuntur, à Ciuili & non ab Ecclesiastico, debent puniri.

Prætereà, C.de Indais, l.vlt. in fine dicitur: Cernat prætereà bona sua proscripta, & mox sanguinis pænæ destinandus, quia fidem Christi expugnabat peruerla doctrina. Quòd si dica- Pratextu tur, quod lex loquitur de Iudæis con-questionis uersis, & post redeuntibus ad ritum nemo de-Iudzorum, instantia non valet: Imò ar. bet comgumentum amplius per hoc fortifica- excitare. tur, eò quòd cùm tales propter Apostasiam à fide, Iudex ciuilis habet punire; ergo etiam maleficas fidem abnegantes: Cùm abnegatio fidei in toto vel in parte fit fundamentum malefi-

carum.

Prætereà, licèt in salutatione dicatur, quòd pro eodem Apostasia & Hærefis fit capienda, adhuc tamen Ecclesiasticus Iudex non se habet de els intromittere, sed ciuilis. Nam occasione quæstionis hæresum nullus debet populum commouere: Sed præses debet per le prouidere.

In Authent. de man. princ. collat. 3. S. neque occasione, vbi dicitur: Neque occasione religionum hæresúmque quæstionis permittas alicui prouinciam commouere, aut aliter quadam præceptione iniungi prouinciam eui præsides, sed ipse prouidebis competenti vtilitate fiscalibus, & quæ alia sunt perscrutari, & non permittere aliquid Dd 2

aliquid fieri circa nostras præceptiones occasione religionum. Patet ex his, quòd de expugnante fidem nullus debet se intromittere, nisi

præles.

Prætereà si cognitio iudicum, & punitiotalium maleficarum non spectaret totaliter ad ciuilem Iudicem, quomodo leges de his tribus se intromittere possent. Nam C. de maleficis, l. nemo, 1. culpa, 1. millsus, omnes illos, quos vulgus maleficos vocat, capitali pœnæ subiicit, & l.militi, bestiis obiicere decernit, qui magica arte vitæ innocentum insidiantur. Item quòd quæstionibus & tormentis ad interrogandum fubiici debeat: & quòd nullus fidelium sub pœna exilis, amissioné que omnium bonorum, cum eis participet : cum multis aliis pœnis annexis, quæ legenti illas leges occurrunt.

Ludicem

E contrario verò & pro veritate, ecclesia- legum Doctores talium malesicarum fticum & punitionem in Ecclesiasticum Iudicem coniucim possunt retorquere, vt simul copuladebere de tiuè habeant cognoscere, & iudicare: iudicare. Et hoc sic probatur. In crimine canonico præses cum metropolitano habet discernere, & non metropolitanus per se, sed adiuncto præside: patet in Authent. de mand. princip. §. Si verò canonicum sit quod quæritur, vna cum metropolitano prouinciæ hoc di-Iponere & decernere prouidebis. Siue alij quidam dubitant gloss, id est, in fide, quo casu solus cognoscet: Siue alij quidam gloss. tunc Episcopus cum præside scilicet cognoscet, & causæ Deo dare amabilem, & decentem terminum, qui & decenter orthodoxam custodiat fidem, & indemnitatem procuret fiscalibus, & nostros subiectos seruet inuiolatos gl. id est, eos non corrumpat in fide.

> Prætered princeps secularis licet puniat pœna sanguinis, non tamen pet hoc iudicium Ecclesiæ excludit,

cuius est cognoscere & definire. Imò necessariò præsupponit, vt patet C.de Summa Trinit. & fi. cath. l.1. in fin. & Extra de here. c.ad abolendam, & c.vergentis, & c. excommunicamus 1. & 2. Îmò eadem pœna est & secundum leges & secundum Canones: vt patet C. de hares. I.manichaos, & l. Arriani. Vnde & ad eos pertinet, præcipuè insimul, & non dinisim talium pu-

Præterea sicut leges decernunt clericos à propriis iudicibus emendare, & non à temporalibus seu secularibus, & quòd crimen eccletiasticum in eis censetur. Ita & maleficarum crimen, cùm lit partim ciuile & partim ecclesiasticum, propter damna temporalia & fidem quam violant: Ideò ad vtriusque partis iudices pertinet ad cognolcendum, iudicandum & puniendum.

Et fortificatur ratioin Auth.vt cleric. apud proprios iudices, §. si verò, colla. 6. vbi dicitur. Si verò Ecclesiasticum sit delictum, egens castigatione Ecclesiastica & mulcta, Deo amabilis Episcopus discernit, nihil communicantibus clarissimis prouinciæ iudicibus. Neque enim voluimus talia negotia omnino scire ciuiles iudices: cùm oportet talia ecclesiasticè examinari & emendari animas delinquentium per Ecclesiasticam mulctam secundum sacras & diuinas regulas, quas & nostræ sequi non dedignantur leges. Hxc ibi. Vnde & per oppositum crimen mixtum ab vtrisque est puniendum.

Responsio, cum principalis intentio nostra in hoc opere fit, ab inquisitione maleficarum, quantum cum Deo heri possit, nos inquisitores partium superioris Allemaniæ exonerare, suis iudicibus ad puniendum relinquendo, & hoc propter negotij arduitatem, dum tamen indemnitati fidei & saluti animarum non eo minus prouideretur, quare & præsens opus aggressi iumus:

iplis

ipsis indicibus modos cognoscédi, diffiniendi & sententiandi relinquendo.

Ideò ad ostendendum quòd Episcopi maleficas contra maleficas in multis procedere procedere possint, etiam seclusis Inquisitoribus, possunt, licet ipsi Episcopi sine temporali & Inquisito ciuili iudicio, vbi punitio transit in vindictam sanguinis, non ita proce-Hispani- dere valeant. Expedit certas opiniones cam in aliorum Inquisitorum in diuersis regnis sibi nimia Hispaniæ in medium deducere, & illos (salua eorum semper reuerentia, cum fub ordine vno Prædicatorum militamus, infringere, vt eò clarior in fingulis habeatur intellectus.

> Est itaque corum opinio, quod omnes malefici, Sortilegi, Diuinatores, Necromantici, & breuiter sub quocunque genere Diuinationum existant, & qui fidem facram semel susceperunt. & professi sunt, iudicio Inquisitorum fubiaceant, taliter vt in tribus quæ notantur in capitulo, multorum querela: in principio. De har. in Clement. nec Inquisitor fine Episcopo, nec Episcopus fine Inquisitore procedere habeant. Licet in quinque aliis vnus fine altero procedere valeat, si cui placet capitulum legat & inueniet. Vnum autem è tribus est sententia disfinitiua ad quam vnus sine altero non debet procedere, & hoc vbi præfati Hæretici sunt ha-

Auctori-

Adduntinluper blasphemos & quofcoporum cunque modo Damones inuocantes, eneruatur & excommunicatos, qui in excommuper nimia nicatione stetissent per annum animo tem In- contumaci, in causa fidei, vel etiam in quisitora non causa sidei, sub certis casibus, & plura alia includunt, per quæ auctoritas Ordinariorum nimis eneruatur, & vobis Inquisitoribus ampliora onera imponuntur, minus securè coram tremendo iudice, qui vtique districtam à nobis luper commisso officio exiget rationem. Et quia eorum opinio non infringitur, nisi corum fundamentum

sit annullatum. Ideò notandum quòd principale fundamentum per glossatores canonum, & præcipue super cap. accusatus, & S. Sane, & super verba hæresim sapiant, manifestè accipitur. Fundant insuper se super dicta Theologorum, Thom. Alberti, Bonauenturæ in 2. sent. dist.7.

Et his specialiter aliqua expedit re- Sortileg i citare. Nam vbi cap.dicit, vt in argu- vel divimento primo deductum est, quod in- funt sut quisitores hæreticæ pranitatis, de sor- artificiatilegiis, & diuinationibus se non de-resicales. beant intromittere, nisi hæresim sapiant maniseste dicunt, quòd sortilegi vel diuinatores sunt duplices scilicet, artificiales & hæreticales. Et primi dicuntur meri diuinatores, quia videlicet merè ex arte agunt : De quibus etiam loquitur capitulum ex tenore, Extrà: de sortilegiis: vbi dicit, quòd Vdalricus presbyter cum quodam infami, hoc est, diuinatore, dicit gloss ad secretum locum perrexit, non ea intentione vt Dæmonem inuocaret: quasi dicat : quia hoc fuisset, hæreticum, sed vt cum inspectione aftrolabij furtum quoddam inueniret : quasi dicat quòd est mera divinatio, vel sortilegium.

Secundi verò Hæreticales dicuntur De Dini-Diuinatores, qui in eorum arte Dæ-natoribus monibus aliquem honorem latriæ vel libus. duliæ impendunt, qui diuinando futura prædicere conantur, vel aliquid simile, quòd hæresim sapiat manifestè exercent, & tales indicio inquisitorum, ficut & alij hæretici subiacent.

Et quòd hæc sit mens canonis, probant per canonistas, glossantes verbum laperent. Nam Ioannes Andreas super allegatum canonem acculatur, & verbum saperent, dicit, ita saperent, sicut est circa aras Idolorum nefarias preces emittere. lacrificia offerre, Dæmones consulere, eorumque responsa susci-

Dd 3

pere

De pueris pere, vel associant sibi propter sortes zebapti-zantibus, exercendas hæreticos vel faciunt præve respo- dicta cum sanguine, vel cum corpore sa eliciat. Christi, vel in sortibus, vt possint habere responsa, puerum rebaptizant, vel his fimilia.

> Ad eundem sensum allegat Archid. super eodem cap. & Sane, & super eodem verbo saperent. Item allegant Ioannem Mo. Raymundum, Guillelmum de monte Laudu. Item probant per determinationem Ecclesiæ, ex Cocilio Acquitensi, 26.9.5. Episcopi, vbi huiusmodi mulieres superstitios infideles nominantur, cum dicitur vtinam hæ solæ in sua perfidia periissent, & perfidia in Christiano dicitur hæresis vnde & Inquisitorum hereticorum iudicio funt subjecti.

Probatur insuper per Theologos, primò per sanctum Thomam, in 2. sent. dist. 7. vbi quærit, vtrum vti auxilio Dæmonis sit peccatum, vbi inter alia hæc verba dicit super illud Esaia. 8. Nunquid non populus à Deo suo requiret visionem? In omnibus; in quibus complementum operis ex virtute dæmonis expectatur, est Apostasia à fide, propter pactum initum cum dæmone, vel verbotenus, si inuocatio inintersit, vel facto aliquo, etiamsi facrificia defint.

Ad idem allegant Albertum in eo-Bonauen dem suo scripto & distin. Item Petrus de Tarentafia, item Petrum de Bonauentura, nouiter canonizatum, qui tamen non Petrus nominatur, cum fuerit verum nomen sunm. Item Alexandrum de Ales & Guidonem ordinis Carmelitarum, qui omnes dicunt, quod demones inuocantes, sunt Apostatæ, & per confequens Hæretici, vnde Inquisitorum hæreticorum iudicio subiecti.

Sed quòd præfati Inquisitores per hæc & per quæcunque ab eis allegata, non possint sufficienter probare, quin

etiam præfati sortilegi, &c. indicio ordinatiorum, seu episcoporum, seclusis Inquisitoribus possint subiacere: & quòd Inquisitores à talium Diuinatorum, Necromanticorum, seu etiam maleficorum, se possint exonerare, non quòd illi Inquisitores malè faciant inquirendo super tales, vbi episcopi non inquirunt: in quo casu potius Inquisitores illi sunt commendandi, sic probatur. Inquisitores non habent se intromittere nisi luper crimen hæreseos, & cum hoc oportet, quòd illud crimen sit manifestum: Patet per frequenter allegatum canonem accusatus, & in §. Sano.

Quo stante, tunc iterum arguitur, cum quis aliqua committit, quæ ablque vitio hæreseos committere potest, quantucunque illa fint grauia & enormia, adhuc non est vt hæreticus iudicandus, licet fit puniendus. Ex quo fequitur, quòd vbi quis non est iudicandus vt hæreticus, sed vt malefactor puniendus, Inquisitor non se debet intromittere, sed debet talem iuxta tenorem canonis suis indicibus ad puniendum relinquere.

Quo iterum stante, sequitur quod omnia inducta per glossatores Canonistas & Theologos, vt Dæmones invocare, eis sacrificare, &c. vt suprà tactum est, nisi ex vitio hæreleos processerint, Inquisitores se non debeant intromittere, sed suis iudicibus vt suprà relinquere. Quo iterum stante, cùm præfata sæpissimè sine vitio hæreseos fieri possint, in quo casu talia facientes non sunt vt hæretici habendi, aut condemnandi, subscriptis probatur auctoritatibus & rationibus.

Nam ad hoe quod aliquis sit pro- quinque priè hæreticus, quinque requiruntur. Primum est, vt sit error in ratione. Se-quis hacundum est, quod error ille sit circa hereticus ea, quæ funt fidei, vel contra verita-

BUT2 C2nonizatem determinationis Ecclesiæ, in iis quæ pertinent ad fidem, vel bonos mores, & necessario ad consequutionem vitæ æternæ. Tertium est, quòd error talis sit in illo qui Catholicam fidem professus est, aliàs enim esset ludæus vel paganus, nó hæreticus. Quartum est, quòd talis error in eo, qui fidem suscepit sit taliter qu'od aliquam veritatem de Christo confiteatur pertinentem ad diuinitatem, vel humanitatem, aliàs si in totum discederet, esset Apostata. Quintum est, vt talem errorem pertinaci voluntate & obstinata eligat, & sequatur : & quòd de hæresi & hæretico sic sumpto cap. allegat. acculatus, & verbum, saperent, intelligatur. ( glossam tamen canonistarum non reprobando, sed saluando) sic probatur.

Nam quòd primum requiratur, sci-Duz res licet error in intellectu, hoc notum est haretică, omnibus per communé regulam. Duo requiruntur, vt quis dicatur hæreticus, vnum materiale, scilicet, error in ratione, alterum formale, scilicet, pertinacia in voluntate. Patet & per Aug. Hæreticus est, qui nouas & falsas opimones aut gignit, aut sequitur. Ratio etiam adest, quia hæresis est species infidelitatis, & infidelitas est in intellectu subiectiue sicut & sides sibi contraria & opposita habent sieri circa idem.

Quo stante, factum vel opus quodqui credit cunque sine errore non facit hæretiillicita cum, vt puta, si quis fornicatur aut est ex par- moechatur licet agat contra veritatem, tehareti- quæ dicit: Non mæchaberis, ex hoc non est hæreticus, nisi credat vel opinetur fornicari, esse licitum. Et ratio est, quia quandocunque aliqua duo necessariò requiruntur ad constitutionem alicuius, deficiente altero illorum, impossibile est, illud esse. Quia dato

opposito, quod sine illo possit esle, iam

non necessariò requiritur ad constitu-

tionem illius: sicut quia ad constitutionem domus necessariò requiritur fundamentum, paries, tectum, ideò altero deficiente, non habetur domus. Sic ergo, quia ad hærefim constituendam requiritur error in intellectu necessariò, nullum factum absolute sine

errore intellectus facit hæreticum. Et propter hoc nos ! Inquisitores Germaniæ dicimus cum B. Antonino, in 2.part. summe (ue, hanc materiam pertractantis, quod baptizare imagines, adorate Dæmones, eis thurificare, conculcare corpus Christi in luto, & omnia huiusmodi, quæ sunt valde horrenda peccata, nisi sit error in intellectu, non faciunt hominem hæreticum. Et ideò si quis faceret ista, yt puta baptizaret imaginem, non malè sentiens de sacramento baptismi, nec de eius effectu, nec credens istum baptismum esse aliquid, nec habere effectum ex vi lua: led fecit hoc propter aliquem finem facilius assequendum à Dæmone, qui quærit propter hoc complacere?ita quod aliquo pacto implicito, vel expresso illud agat vt Dæmon sibi vel alicui faciat quod petit secundum quod characteribus & figuris secundum artes magicas ab hominibus Dæmones pacto expresso vel tacito inuocantur, ad desideria eorum explenda: dummo- A Damo? dò non petant à Dæmone quod sit su- ne alipra facultatem eius, nec quantum ad pra eius potentiam, nec quantum ad cognitio- facultanem, sic scilicet, quod non male sen- tem petetiat de potestate, aut cognitione Dæ-reticum. monis. Sicut essent illi, qui crederent quòd Dæmon possit necessitare liberum arbitrium hominis: vel illi qui crederent, quòd Dæmon omnino ex tali pacto, & in omnem euentum, quantumcunque à Deo non permissus poslet facere quod petunt: vel qui crederent quod possit scire alteram partem futuri contingentis, vel effectum aliquem facere qui est proprius soli Deo:

tales enim non est dubium quòd haberent errorem in intellectu & male de potestate Dæmonis sentirent: & per consequens suppositis aliis conditionibus quæ requirutur ad hæresim, essent hæretici, & ordinariorum fimul & Inquisitorum iudicio subiecti.

Sed si ex causis prædictis facerent, non malè sentientes de baptismo, & aliis prædictis, prout communiter fit, eò quòd iplo facto malefici, & Nicromantici, cum sciunt ipsum diabolum esse inimicum sidei, & aduersarium salutis, iam coguntur in eorum cordibus lentire magnam vim esse in side, & quòd nulli falsitati subiacere potest, cui pater mendacij non præesse noscitur. Ideò licet talia facientes peccarent grauissime, non essent hæretici. Et ratio est quia nó malè sentiunt de sacraméto, licet eo malè, & facrilegè vtatur. Vnde sunt magis sortilegi quam hæretici, & de numero illorum, de quibus cap. alleg. cap. accusatus, prætendit non subjacere judicio Inquisitorum, cum non manifelte sapiant hæresim, imò vix occultè & quasi nullo modo.

Et eodem modo de adorantibus Dæmonem, & sacrificantibus ei : quia si hoc faciunt credentes Divinitatem esse in Dæmonibus, vel credentes quòd cultus latriæ sit ei exhibédus, vel quod omnino ex exhibitione talis cultus, afsequantur quod requirunt à Diabolo, non obstante Dei prohibitione, seu etiam permissione, tales essent hæretici. Sed ista faciunt non ita sentientes de Dæmone, sed vt aliquo cum Dæmone facilius per ista exequantur ab ipfo quod intendunt, tales non funt hæretici ex natura rei, licet grauissimè peccent. Et quidem pro maiori déclara... tione sunt aliquæ obiectiones mouendæ. Nam obstare videtur, quodsecundumiura, Simoniacus non est hæreticus, vt 1. 9, 1. quilquis per pecuniam:

& tamen non habent errorem in intellectu. nam Simoniacus non est hæreticus propriè, sed large, propter quadam similitudinem. Quia ex quo vendit vel emit sacra, ita agit ac si æstimaret donum gratiæ pecunia posse possideri, secundum Thomam. Sed non hoc æstimando sicut communiter accidit, non est hæreticus: quia hoc non credit : sed benè verum esset, si hoc crederet, scilicet, donum gratiæ posse pe- Adoranscunia possideri.

Item obstare videtur quod dicitur ticus de hæreticis, quicunque & alleg. cap. non iudiaccusatus, quod adorans hæreticum, est cat nisi de hæreticus. Sed grauius peccat, qui adorat Dæmoné, quàm qui adorat hæreticum, ergo, &c. Item qui iudicandus est vt hæreticus, videtur esse hæreticus. Nam Ecclesia non potest iudicare nisi de iis quæ patent:occultorum enimcognitor est Deus & Iudex. dist. 33, erubelcant. Sed ea quæ sunt in intellectu; non possunt patere nisi ex factis intrinsecis, visis vel probatis : ergo talis faciens talia, est iudicandus hæreticus:

Prætereà, impossibile videtur quòd aliquis faciens talia, scilicet, conculcando corpus Christi & huiusmodi, li- malitia in cet male sentiat de corpore Christi, quin ste probatur hoc, quia impossibile est ma- error in litiam esse in voluntate, quin sit error in intellectu. Cum & secundum Philosophum omnis malus est ignorans seu errans, cum ergo talia facientes, habeant malitiam in voluntate, ergo habent errorem in intellectu. Respondetur ad ista, & primò super primum; & tertium, quia coincidunt. Duplex est iudicium, scilicet Dei, qui videt interiora hominum, qui non possunt iudicare de interioribus, nisi per exteriora, vt argumentum fatetur tertium: Modò ille qui indicatur vt hæreticus; iudicio Dei est verè hæreticus, ex natura rei. Deus enim nullum indicat

intelleau.

hære:

corum.

Argumetum à co-

**Paratione** 

Simonia-

hæreticum nist habentem errorem fi-De cogni- dei in intellectu. Sed ille qui indicatur retici, ali. hæreticus iudicio hominum, no oporter Ca- tet quod sit hæreticus ex natura rei, sed quòd fecerit tale factum, per quod ap-Theologi paret iplum malè sentire de fide, & per sentium. consequens iuris præsumptione hæreticus reputatur.

> Et li quæratur, an Ecclesia habeat statim iudicare tales, qui sic adorant dæmones, vel baptizat imagines hæreticos? Responsiones nota Primò, quod ad discernédum istud magis pertinet ad Canonistas, quam Theologos. Canonista dicent, iuris prasumptione, hæreticus reputatur, & vt hæreticus est puniendus. Theologus dicet primo iudicio sub correctione sedis Apostolicæ, non quantum est ex natura rei quicquid sit iuris præsumptione. Et ratio potest esse ista, quia quandocunque aliquis effectus dependere potest ex duplici causa, numquam ex natura rei, ex illo effectu potest iudicari præcisè altera causa.

Cum igitur iste effectus, qui est adorare Dæmonem, vel eius auxilium ad maleficandum postulare, ima-Qui state ginem baptizando, vel infantem vigines ca. uum offerendo, vel occidendo, vel aliud huiusmodi, possunt procedere ex duplici canfă, scilicet, vel credenaus sunt do Dæmonem esse adorandum, & ipsi sacrificandum, & imagines capere sacramentales effectus: vel quia aliquo pacto facto cum Dæmone, facio vt faciliùs obtineam, quòd volo à Dæmone, in iis quæ non funt supra facultatem suam, vt suprà tactum est, non debeo statim iudicare ex tali effectu præcisè alteram causam, scilicet, quòd hoc faciat, vt malè sentiens de fide.. Vnde quando constat de huiusmodi effectu, vlterius inquirendum est de causa, & si ex errore & peruersitate fidei hoc fecerit, iudicandus est hæreticus & iudicio In-

Mall. Malef. Tom.I.

quisitorum cum ordinariis subiacebit. Sed si ex alia causa, iudicandus vt Sortilegus & vilissimus peccator.

Alia responsio ad nostrum proposi- Duplices malesici, tum quicquid sit ex omnibus dictis & iuris praallegatis, constat quod omnes dinina- fumptiotores & malefici, qui iudicantur hæ-natura retici iuris præsumptione, & non ex rei, natura rei Ordinariorum iudicio, & non Inquisitorum subiacent. Nec præfati Inquisitores aliorum regnorum, per allegationes canonum & glossatorum se tueri possunt, eo quòd tales Dæmonibus sacrificantes & adorantes, iudieant hæreticos iuris præsumptione & non ex natura rei. Textus autem dicit, quòd debeant sapere hæresim manisestè, id est; sapere intrinlece, & ex natura rei. Et sufficit nobis Inquisitoribus, de hæreticis ex natura rei infectis se intromittere, alios suis iudicibus relinquendo.

Et quia dictum est, quòd inqui- Habitue rendum est de causa vtrum ex errore cognoscie fidei hoc fecerit vel non : vtique hoc acu, facile erit. Nam sicut habitus sidei cognoscitur per actum fidei, qui est credere & confiteri quæ sunt fidei: & habitus castitatis per castè viuere:ita Ecclesia potest iudicare aliquem hæreticum, inquirendo si habet actu discernendi de aliquo articulo fidei. Sic etiã & malefica, quæ fidem in toto vel in parte abnegauit, vel corpus Christi vilissimè tractauit, homagium præstitit: vtrum huiusmodi ad complacendum Dæmoni tantum fecerit, imò si in toto abnegauit etiam corde, iam iudicabitur vt. Apostata, & deficiet quarta conditio quæ habet cocurrere ad hoc, vt quis propriè dicatur hæreticus.

Quòd si huic determinationi obij-Balla Incitur bulla & commissio nobis ab In-villannocentio v 1 11. facta: vt maleficæ iudi- quisitoricio Inquisitorum subiiciatur. Respondetur: per illa non excluditur, quin & diœcesani etiam vsque ad sententiam

tufit imapere facramentales effe-

# 218 Mallei Maleficarum Pars III.

diffinitium contra eos procedere posfint per illa antiqua iura vt dictum est. Cum hæc bulla potius in partem sollicitudinis nobis Inquisitoribus tradita sit, quam & opere quantum possumus cum Dei adiutorio exhibemus.

Vnde & primum argumentum non suffragatur Inquisitoribus illis, sed potius contrarium concludit, cum tales Simoniaci tantummodo iuris præsumptione censeantur hæretici, de quibus ordinarij per se iudicare possunt, irrequisitis Inquisitoribus: Imò nec Inquisitores de Simoniacis variis se intromittere habent, & pari ratione de aliis, qui tantum iuris præsumptione hæretici iudicantur. Nam contra Episcopos schismaticos procedere non posfunt, & Prælatos alios superiores, vt patet in capitulo inquisitionis, de haret. lib. 6. vbi sic d'citur: Inquisitores hæreticæ prauitatis ab Apostolica sede seu aliis quibuslibet deputatis, de huiusmodi crimine inquirere contra eos vt nequeunt, aut eius prætextu procedere contra eos: nisi in literis commissionis sedis Apostolicæ quòd hoc possint, contineatur expresse.

Inquisitores debet son la care debet son la care

Ad secundum similiter patet, ex præhabitis responsio. Nam adorans hæreticum, est tunc hæreticus, si adoret ipsum credens esse adorandum, seu honorandum propter suam doctrinam & opinionem. Si autem honorat ipsum propter aliquod temporale, sine aliquo errore sidei in intellectu, non est propriè hæreticus, sed iuris sictione, vel præsumptione seu similitudinariè; quia agit ac si malè sentiret de side, sicut ille quem adorat: ynde nec Inquisitorum iudicio subiacebit.

Ad tertium patet ex præmiss, quia licet iudicetur ab Ecclesia, vt hæreticus, propter sacta extrinseca, visa & probata, non tamen sequitur, quòd semper sit hæreticus ex natura rei, sed iuris præsumptione sic reputatur. Vnde & in illo casu Inquisitorum iudicium subterfugit, quia non sapit hæresim manifestè.

Ad quartum, dicendum quòd fallum prælupponit, quia non est possibile, quòd aliquis conculcet corpus Christi absque hoc quòd malè sentiat, vel peruersitatem sidei habeat de corpore Christi: quia potest hoc facere sciens se peccare, & credens firmiter ibi elle corpus Christi. Facit tamen hoc vt placeat Dæmoni, & facilius obtineat quod vult ab eo. Et licet omnis malus erret, non tamen errore intellectus, qui est hæresis, seu errans male sentiens de his quæ sunt fidei, sed de his quæ sunt virtutis alicuius, cuius contrarium in vitiis operatur. Et tantum de primo principali quoad hæresim propriè sumptam requiritur, & lecundum quòd iudicio inquisito. rum debet hæreticus propriè lubia-

Nec obstat si dicatur, tamen etiam contra diffamatos aut suspectos leuiter, vehementer, aut violenter de hæresi, & qui non videntur sapere hæresim manisestè Inquisitor potest procedere. Respondetur: inquirere potest & procedere super tales, in quantum funt suspecti, aut diffamati de hæresi proprie dicta, de qua etiam nune loquimur (ve fæpè tactum est) quæ habet errorem in intellectu, & alia quatuor sequentia annexa: quorum secundum est, vt talis error sit circa ea quæsunt fidei, vel contra veritatem determinationis Ecclesiæ, in his quæ pertinent ad fidem & bonos mores & necessaria ad consecutionem vitæ æternæ. Si enim error sit de his quæ

non

non pertinent ad fidem, puta quod credat quis solem non maiorem terra, & huiusmodi, non est periculosus error. Error autem contra sacram Scripturam, contra articulos fidei, contra determinationem Ecclesiæ, vt suprà tactum est, est hæresis, art. 24.9.1. hæc est fides.

Item, quia determinatio dubiorum

circa fidem, pertinet principaliter ad Ecclesiam & præcipuè ad pontificem lummum Christi Vicarium, ac Petri luccessorem vt expresse dicitur 24. Contra q. 1. quotiens. & contra determinatiodetermi. nem Ecclessia, nullus Doctor vel Sannationem ctus suam sententiam defendit, vt dicit Deflor vel Th. 2.2. Nec Hieronymus, nec Augusanaus stinus, nec alius. Sicut ergo asserens suam de-pertinaciter contra fidem, est hæretitentiam. cus ita & contra determinationem Ecclesiæ, in his quæ pertinent ad sidem, & necessaria sunt ad salutem, pertinaciter asserens est hæreticus, ipsa enim Ecclesia nunquam errasse in side probatur, vt dicit 24.9.1. à recta, & aliis cap. Signanter autem dicitur: quia afferens contra determinationem Ecclefiæ non simpliciter, sed in his duntaxat quæ pertinent ad fidem & falutem,est hæreticus.

Nam in aliis contrarium sentiens, non est hæreticus sicut quòd ius non potest separari ab vsu, in rebus vsu confumptibilibus, quod declarauit & determinauit Ioan. 22. in Extra. ad conditer m: vbi dicit: contradicentes huic sententiæ esse contumaces & rebelles Ecclesiæ, non hærericos.

Christiani Tertium, quod requiritur, est, quòd error sit in illo, qui Catholicam verifieri hare tatem est professus. Si quis enim nunquam esset professus fidem Christianam, non esset propriè hæreticus, sed simpliciter infidelis, vt ludæus & Gentilis, qui foris funt Vnde Augustinus de ciuitate Dei, videns Diabolus genus humanum à cultura Idolorum & Dæ-

monum liberari, hæreticos mouit, qui fub vocabulo Christiano doctrinæ refisterent Christianæ. Oportet ergo quod error sit in illo, qui in baptismo fuscepit fidem Christianam ad hoc yt fit hæreticus.

Quartum quod requiritur, est, quòd talis error sit in eo; qui sidem suscepit taliter, quòd aliquam veritatem de Christo confiteatur pertinentem ad diuinitatem vel humanitatem. Si enim nullam veritatem penitus confiteretur, magis propriè Apostata quam hæreticus censeretur, sic Iulianus Apostata. Et distinguitur vnum ab altero, licet aliquando vnum fumatur pro alio. Sub hac conditione reperiuntur certi, qui interdum egestate & molestiis variis afflicti, corpus & animam tradunt Diabolo, & fidem abnegant, dummodò in eorum necessitatibus & ad possidendum diuitias & honores Diabolus eis allistat.

Nonimus certos nos Inquisitores, Inquisito-& post aliquos pænitentes, qui vtique dentes se absque errore fidei in intellectu, quia Diabolo. tantummodò propter commoda temporalia talia commiserunt, vnde nec hæretici propriè, nec iterum Apostatæ ex corde, vt Iulianus, licet magis Apostatæ censentur.

Ex corde verò Apostatæ, si nolunt resilire, vt hæretici impænitentes, tradentur curiæ feculari. Si autem velint, recipiuntur, provt hæretici pænitentes. luxta cap.ad abolendam,§.prafenti:de haretic.lib.6. Concordat Raymundus, tit. de Apostolica, cap.reuertentes, vbi dicit. Quòd reuertentes ab Apostasiæ persidia cum fuerint hæretici, tanquam reuertentes ab hæresi sunt recipiendi. Et hic sumitur vuum pro alio vt prius tactum est, & subdit: Illi verò qui metu mortis fidem abnegant (hoc tu accipe, qui propter commodum temporale Diabolo fidem abnegant, & erroribus non credunt,) licet iure hæretici

folum pofinat moritur,

quam ve

idolola-

tricia.

non fint: nota hic quod non funt propriè hæretici: subdit: postquam non habent in mente errorem iudicio Ecclesiæ quæ habent per exteriora de interioribus indicare, hæretici habédi sunt, nota hoc iuris fictione, & si reuertatur vt pœnitentes hæretici recipiendi funt. Non enim metus mortis, est metus cadens in constantem virum ad fidem Christi abnegandam. Sic & tu accipe Sandius propter commoda temporalia. Vnde cocludit, sanctius est mori quam abnegare vel vesci idololatricis, vt dicit Augustinus & recitatur 22.quast.4.

Simile judicium de maleficis fidem abnegantibus esset, vt vbi resilire vellet, reciperentur vt pænitentes, abique hoc quòd curiæ seculari relinquerentur. Omnibus tamen modis ad gremium Ecclesiæ recipiuntur, vbi petunt, & curiæ seculari, si nolunt renerti, relinquuntur: & hoc propter damna temporalia illata: provt in modissententiandi patebit. Et omnia præfatus ordinarius exequitur, ita quòd etiam Inquisitor suas vices illi committere potest, in hoc duntaxat casu Apostasiæ, secus est in aliis casibus fortilegorum.

Quantum quod requiritur ad hoc vt quis proprie sit hæreticus, est, vt talem errorem firmata voluntate & obstinata eligat, & pertinaciter sequatur opiniones. Vnde secundum Hieron. heresis ab electione est dicta. Et ideò secundum Augustinum: non qui falsas opiniones gignit vel sequitur, sed qui pertinaciter defendit, hæreticus est césendus. Vnde li quis non pertinaci malitia sentiret aliquid contra fidem, sed ignorantia; paratus corrigi, si quid sentit falsum, & ostendetur ipsi esse contra sidem vel sacram Scripturam vel determinationem

Briere S. Ecclesiæ, 24.9.3. dixit Apostolus. Et Augusti-nus pote- ided ipse Aug. dicebat. Errare potero, rat, attamé hæreticus non ero. Quia scilicet para-Harcticus tus corrigi, cum sibi fuerit ostensus error. Et constat quòd quotidie inter Do-

ctores circa diuina sunt variæ opiniones, & aliquando contradictoriæ, ita quod necesse est alteram esse falsam, & tamen nulla earum reputatur falsa,donec per Ecclesiam fuerit determinata: articulo 24.q. 3.qui in Ecclesia.

Ex quibus omnibus concluditur, quod probare maleficos subiacere iudicio Inquisitorum, vel etiam alios, quocunque modo dæmones inuocantes, per dicta Canonistarum super allegatum verbum saperent manifeste: in c. accusatus comprehensum, non sufficienter probatur, cùm tales ab eis hæretici iudicantur quadam iuris fictione: Nec etiam per dicta Theologorum, cum & ipsi tales nominant Apostatas verbo vel opere, non autem corde & mente, de quo errore verbum saperent prætendit.

Et licet indicantur vt hæretici, non tamen propter hoc sequitur, quòd Epilcopus siue Inquisitor non possit sententia diffinitiua contra eos procedere, aut carceri ad pœnam deputare, aut tormentis exponere. Imò in calu quo hæc decisio non videatur sufficere ad hoc, vt nos Inquifitores simus à maleficarum Inquisitione exonerati, nolumus tamen hoc via iuris exigere, cum vires nostras in his duntaxat super sententiam ferendam ipsis dicecesanis committere poslumus.

Hoc enim habetur in c. multorum, in Explicaprin.de her.in Clem. V bi sic dicitur. Mul- Multori. torum querela & infrà vt negotium In-Clem. de quisitionis huiulmodi prosperetur felicius, quo deinceps eiuldem labis indago solertius, diligentius, & cautius peragatur, iplum tum per diœcesanos Episcopos, quam per Inquisitores à sede Apostolica deputatos, omni carnali odio, vel timore aut alicuius commodi temporalis affectione semotis, decernimus exerceri, sic quòd quilibet de prædictis sine alio citare, & arrestare, seu capere, ac tutæ custodiæ mancipare, ponendo in compedibus & manicis ferreis, si ei vilum

visum fuerit. Super quibus faciendum ipsius conscientiam oneramus, nec non inquirere contra illos, de quibus pro huiusmodi negotio, secundum Deum & institiam viderit expedire, dum tamen tradere carceri, qui potius ad pœnam quàm ad custodiam videatur, vel tormentis exponere illos, aut ad sententiam procedere contra eos, Episcopus fine Inquisitore, aut Inquisitor sine Diccesano, aut eius vel Episcopali sede vacante capituli super hoc delegato, si fui ad inuicem copiam habere valeant infra octo dierum spatium, postquam inuicem se inquisiuerunt, non valebit, & si secus præsumptum fuerit, nullum fit & irritum iplo iure.

Post sequitur ad nostrum propositu. Verum si hoc Episcopus, vel eius seu capituli sede vacante delegato cum Inquisitore, aut Inquisitor cum altero eorundem, propter præmissa nequeant aut noluerint personaliter conuenire, potest Episcopus, vel eius seu capituli sede vacante, delegatus Inquisitori, & Inquisitor Episcopo vel eius delegato, seu sede vacante, illi qui ad hoc suerit per capitulum deputatus, super illis committere vices suas, vel suum significare per literas consilium & consensum.

Ex quo patet, quòd licet in quinque casibus, vnus sine altero, in tribus verò minimè procedere possit, quia tamen vnus alteri vices suas committere potest, præsertim quoad sententiam ferendam, ideò & nos hoc per præsentes facere decreuimus aliis Inquisitoribus in suis limitibus remanentibus.

Maleficz Ad argumenta ergo respondendo patet ex præmissis, ad sex prima argumenta. meta pro Inquisitoribus militatia deciniendz. sortilegi non videntur subiici. Ad alia autem argumenta pro Diœcesanis, in casu, quo & ipsi à maleficarum inquisitione se exonerare vellent, & ciuili iudicio relinquere, patet quòd non

possint hoc eadem facilitate quo Inquisitores facere: Quia in crimine hæ-crimen reseos iuxta c.ad abolendam, & c.vergen. malescatis, & c.excommunicamus virumque. Extra partim de her. Iudicis ecclesiastici est cogno. Ecclesias scere & iudicare, & iudicis secularis spartim ese exequi & punire, vbi sententia transit uite. in vindistam sanguinis, secus vbi ad alias pænas pænitentiales.

Videtur etiam quòd in hæresi maleficarum, licet non in aliis hæresibus,
etiam ipsi Diœcesani suas vices ad cognoscendum & iudicandum in foro ciuili committere valeat rum, vt in argumentis tangitur, quòd hoc crimen malesicarum non est merè Ecclesiasticum,
imò potius ciuile, propter damna, quæ
inferuntur temporalia, tum etiam, quia
leges speciales in punitionem malesicarum, quoad omnem viam punitionis

editæ cernuntur.

Videtur denique, quòd hæc via plurimùm in exterminium maleficaru deferuiret, & in maximum iuuamen ordinarium coram tremendo iudice, super districtum examen quod exigetur, cùm teste scriptura iudicium durissimum iis qui præsunt immineat. Et secundum hanc disserentiam procedemus, videlicet quòd iudex secularis cognoscere & iudicare potest, víque ad sententiam dissinitiuam ad pænitentiam, quam ab ordinariis recipiet, secus super sanguineum, quam per se ferre potest.

#### Summarium tractandorum.

T ergo iudices tam in foro Ecclesiastico, quàm civili modos cognoscendi, iudicandi, & sententiandi, semper in promptu habere valeant, consequenter circa tria principaliter procedendum erit. Primò quis modus inchoandi processum sidei. Secundò, quis modus continuandi. Tertiò, quis modus terminandi & sententiandi in hac materia malesicarum.

Ee 3 Circa

Circa primum sunt quinque difficultates. Primò, quis inter tres modos procedendi, qui in iure tanguntur, sit magis competens. Secundò, de numero testium. Tertiò, an possint compelli ad iurandum. Quartò, de conditione testium. Quintò, an inimici capitales ad testificandum admittantur.

Secunda pars continet quæstiones vndecim. Prima qualiter testes sint examinandi. & quòd semper quinque personæ debeant esse præsentes. Item qualiter maleficæ sint interrogandæ generaliter & particulariter, & erit sexta in ordine libri: quia numerus mutatur eò vt lector facilius reperiat materiam optatam. Secunda varia dubia declarat super responsiones negatiuas, & quando sit incarceranda, & quando pro manifestè deprehensa in hæresi malesicarum. Tertia de modo capiendi maleficas. Quarta de duobus, quæ post captionem facienda sunt iudici, & an deponentium nomina sint ei manifestanda, & defensiones cum deputatione aduocati fint concedendæ. Sexta, quid faciet aduocatus, cum ipfi testium nomina non publicantur, & vbi inimicitiam capitalem allegat coram iudice. Septima, qualiter iudex inimicitiam capitalem inuestigare habeat. Octana, de his quæ iudex habet aduertere, antequam delatam tormentis exponat. Nona, de modo sententiandi ad quæstiones & tormenta. Decima, super tormenta continuanda, & qualiter sint tormentandæ, & de cautelis & fignis contra maleficium taciturnitatis. Vndecima, super finales interrogationes & cautelas à iudice observandas.

Tertia pars continet primò quæstiones tres, quas iudex debet aduertere. & ex quibus omnis sententia diffinitiua debet procedere. Prima, an super examen candentis ferri possit sententiari. Secunda, de modo, quo omnis iententia est ferenda. Tertia, ex quibus suspicionibus possit iudicari, & qualiter super vnamquamque suspicionem debeat sententiare. Demum super vltimam partem de viginti modis sententiandi, quarum tredecim sunt communes super omnem hæresim, reliqui specialiter super hæresim malesicarum. Ast quia locis suis patebunt, caula breuitatis hic non assignantur.

Quastio prima super modum inchoandi processim.

Væritur ergo primo, quis sit De accumodus competens ad inchoan- & delatodum processum fidei contra maleficas? ribus ma-Respondetur: Cùm inter tres modos qui tanguntur. Extrà de accusat. de nuncupat. & inquisition. Et primus est, quando aliquis accusat aliquem de crimine hæreseos, vel fautoria cora iudice, offeredo illud se probaturum, & inicribit se ad poénam talionis, nisi probet. Secundus modus, quando aliquis denunciat aliqué, ita tamen quod non offert se probaturum, nec vult facere partem, sed dicit quod denunciet zelo fidei, vel ratione sententiæ excommunicationis latæ per ordinarium vel eius vicarium : aut ratione pœnæ temporalis, quam secularis iudex fert contra non denunciantes.

Tertius modus per inquisitionem, hoc est, quando non est aliquis accufator vel denunciator, sed fama laborat in aliqua ciuitate vel loco quòd fint maleficæ: & tunc iudex habet, non ad instantiam partis, sed etiam ex officio procedere.

Ideo aduertendum, quòd primum modum procedendi iudex non libenter admittat: tum quia non est in causa sub pana admittat: fidei vsitatus, nec etiam in causa ma-accusare leficarum, quæ sua maleficia occultè tum haexercent: tum etiam, quia est accu- betus, santi multum periculosus, propter pœnam talionis, qua plecteretur vbi in

proba

probatione deficeret : tum etiam, quia

in caufa

est multum litigiosus. Incipiat processum per citationem maleficio- generalem, affigendo illam ad valuas rum for- Ecclesiæ Parochialis vel prætorij, per Ecclesia- modum qui sequitur: Cum nos Vicaflicorum rius talis ordinarij, aut iudex talis doquam se-cularium minij totis nostris affectibus inhiantes, judicum, ac ex omnibus nostris præcordiis affe-Ctantes populum Christianum nobis commissum in vnitate, & lerenitate Catholicæ fidei confoueri, ac ab omni peste prauitatis hæreticæ visceraliter elongari. Idcirco nos iudex præfatus, cui ex iuncto officio hæc incumbunt, ad gloriam & honorem recolendi nominis Ielu Christi, & ad exaltationem sanctæ fidei orthodoxæ, atque ad depressionem hæreticæ prauitatis, præcipuè in maleficis vniuersis, & singulis cuiuscumque conditionis, vel status. Hîc nota, si ecclesiasticus iudex inquirit, addat, ordinis, religionis, aut dignitatis existant, qui sunt infra terminos huius ciuitatis, aut circa illam, aut oppidi ad duo milliaria, ad quorum notitiam peruenerűt hæc mandata. Ecclesiasticus iudex adiungat, Auctoritate, qua fungimur in hac parte, in virtute sanctæ obedientiæ ac sub pæna excómunicationis præcipimus & mandamus, ac mandando requirimus, & monemus quatenus infra duodecim dies proximè computandos. Hic secularis judex modo mandabit, & pœnis eius consuetis: quorum primos quatuor primo, & reliquos quatuor primis quatuor immediatos pro secundo, & vltimos quatuor pro tertio termino peremptis: ac trina monitione canonica assignamus, nobis reuelent, si quis scit, vidit, vel audiuit aliquam esse personam hæreticam & maleficam, diffamatam, vel suspectam, & in speciali talia practicantem, quæ in nocumentum hominum, iumentorum, aut terræ frugum, & damnum Reipublicæ cedere

valeant. Quòd si nostris antesactis monitis & mandatis non paruerit, cum effectu præmissa infra taxatum terminum non reuelando, leiat le, ludex Ecclesiasticus addat excommunicationis mucrone percustum. Secularis iudex addat poenas temporales. Quam excommunicationis sententiam in omnes & singulos taliter, vt prædicitur, contumaces præfata nostra monitione canonica præeunte, & eorum obedientia requirentes, nunc vt ex tunc, & tune vt ex nunc ferimus in his scriptis;absolutionem harum sententiarum nobis tantummodò reservando. Con- cauenda cludit iudex secularis modo suo. Da- tione detum, &cc.

Nota insuper super secundum modum, quod cùm, vt dictum est, secundus modus procedendi, & processum fidei incipiendi sit per modum denuntiationis, vbi denuntians non offert se probaturum, nec vult facere partem, ted dicit quòd denunciat ratione sententiæ excommunicationis latæ, vel zelo fidei, & propter bonum Reipublicæ, ideò secularis index hoc debet in fua citatione generali, aut præmissa monitione specificare, quod nemo estimet se pænalem sieri, etiamsi in probatione defecerit: quia offert se non vt accusans, sed vt denuncians.

Et tunc, quia plures comparebunt sudici ad denunciandum iudici, notare debet dum in iudex vt procedat modo qui sequitur, delatione Primò habeat Notarium & duas ho-maleficij. nestas personas, siue sint clerici, siue laici, vel si Notarius non posset haberi, tunc loco Notarij sint duo viri idonei. Hoe enim tangitur in cap. vt officium, S. verum, lib. 6. vbi dicitur: Verum quia in causa granis criminis, cu multa oportet cautela procedi, vt in reos sine vllo proferatur errore durè ac dignè seueritas vitionis volumus & mãdamus vt in examinatione testium, quos recipisuper hoc crimine prædi-

Ao, ipsuímque contingentibus oportuerit: adhibeatis duas religiosas & discretas personas. Hinc Archid. in gl. Possunt intelligi personæ honestæ, sine sint clerici, sine laici.

Sequitur, in quarum præsentia per publicam, si commodè habere potestis, personam, aut per duos viros idoneos, sideliter eorum depositiones testium describantur. Nota ergo, quòd his personis adhibitis mandet denuncianti Iudex, quòd det in scriptis, vel saltem dicat verbo. Et tunc Notarius seu Iudex incipiat processum per modum qui sequitur.

Delator potest in scriptis deferre malesica.

# IN NOMINE DOMINI AMEN.

Anno à natinitate Domini, &c. Tali die talis mensis, in præsentia mei Notarij, & testium infra scriptorum, talis de tali loco, & talis Diœceseos, yt suprà, comparuit personaliter in tali loco coram honorabili iudice, & obtulit eidem schedulam tenoris sequentis: inferatur tota. Si autem non per schedulam, sed verbo, ponatur sic. Comparuit, &c. & denunciauit eidem, quòd talis de tali loco, Diœceseos talis asseruit & dixit, quòd sciret hoc, yel quòd secerit talia nocumenta sibi yel aliis personis.

Inramentum delatoris fiue denunciantis. Interrogateria delatoribus proponenda.

Quo facto incontinenti faciet inrare iplum, denunciantem modo confueto, vel ad quatuor Dei Euagelia vel
fuper crucem, erectis digitis tribus, &
duobus depressis, in Testimonium fanctæ Trinitatis & damnationem animæ
& corporis, de dicenda veritate super
denunciatis: & præstito iuramento, interrogabit eum, vnde sciat esse vera
quæ denunciauit, & si vidit, vel audiuit. Si dicat se vidisse aliqua, vt puta,
quia ibi repertustali hora tempestatis,
vel quia tetigit iumentum, vel quia intrauit stabulum. Interrogabit iudex vbi

eum vidit, & quando, & quoties, & per quem modum, & qui erant præfentes. Si dicat, quòd non vidit, sed quòd audinit:interrogabit eum à quibus audinit, & vbi, & quando, & quoties, & quibus præsentibus audinit, formando articulos de quolibet prædictorum singulariter & divisim: & Notarius seu scriptor ponat totum in actu seu in processu immediate post prædictam denunciationem, continuando sic.

Qua quidem denunciatione, vt præmittitur, facta, iple Inquisitor incontinenti fecit iurare ad quatuor Dei Euangelia:&c.vt luprà, iplum denunciantem de dicenda veritate super denunciatis, & interroganit eundem, vnde & quomodo ea quæ denunciauerat, nouerat, vel suspicionem habeat essevera. Respondit, quia vidit, vel audiuit : Interrogauit, vbi vidit, vel vbi audiuit : & dixit : quòd tali die , tali mense, tali anno in tali loco. Interrogauit, quoties vidit, vel audinit, &c. & formentur articuli, vt dictum est, & totum ponatur in processu, & specialiter interrogetur, qui sciant cum eo in tali causa, & qui possint seire.

Quibus omnibus peractis, vltimo interrogabitur, an denunciet mala voluntate, odio, vel rancore, vel omittat aliquid fauore & amore, vel alias denunciet rogatus, vel subordinatus.

Et postremò iniungetur ei, virtute iuramenti præstiti, tenere secretum quicquid ibi dixit, vel per iudicem sibi dictum suit, & ponetur totum in processu & in actis. Et in omnibus expletis, ponatur, paulò insra Acta sunt hæc in tali loco, tali die, tali mense, & tali anno, in præsentia mei Notarij, vel scriptoris, adiuncto mihi tali in vigorem officij tabellionatus, & talium testium ad hoc vocatorum & rogatorum

Tertius modus processum incipiendi, qui De modo procede. di, cùm fama de aliqua

di, qui etiam est communis & vsitatus modus, & cum hoc secretus esset, vbi nullus accusator vel denunciator se spargitur offerret, sed fama laboraret in aliqua Malefica. ciuitate, vel loco, de aliqua malefica, & etiam tali, & propter famam iudex absque citatione generali, de qua suprà, seu monitione ex officio procedere vellet, eò quod talis clamor frequens perueniret ad aures eius, tunc iterum inchoare potest processum, in præsentia personarum, vt suprà.

### IN NOMINE DOMINI, AMEN.

N N o à nativitate Domini, tali die, mense tali, seu mensibus talibus, ad aures talis officialis aut iudicis talis loci pernenit, pluries fama publiea referente, ac clamola infinuatione producente, quòd talis de tali loco dixit vel fecit talia ad maleficia pertinentia, contra fidem ac communem vtilitatem Reipublicæ, & ponatur stum, prout fama laborat. Et paulò infrà. Acta sunt hæc die tali mensis talis, de anno tali, in præsentia testium talium vocatorum, rogatorum, & mei Notarij tali auctoritate seu scriptoris vigoretali. Sed tanquam secunda pars inchoetur, videlicet qualiter huiusmodi procellus sit continuandus: præmittenda funt aliqua super testes examinandos, quot in numero esse debeant, & cuius conditionis.

### QVÆSTIO II.

De numero testium.

Via dictum est in secundo molo de dictis testium, qualiter inseribi debeant, scire numerum & confingulares ditionem illorum opus est. Quæritur vtrum ludex duorum testium legitimorum, non fingularium, possit licitè ali-Mall. Malefic. Tom. 1.

quam de hæresi malesicarum condemnare : vel an plures, quam duo necessariò requirantur. Et dicuntur testes fingulares, quando in dictis funt partiales, concordant tamen in substantia seu effectu rei, vt si diceret vnus, maleficiauit mihi vaccam, & alter diceret, puerum, concordarent in maleficio.

Hic autem quæritur; vbi testes non funt partiales, sed omninò concordant? Et respondetur, quòd quamuis videãtur sufficere duo testes de iuris rigore. Quia regula est, quod in ore duorum vel trium stat omne verbum : tamen de iuris æquitate non videntur in hoc crimine duo sufficere, propter criminis immanitatem. In criminibus enim probationes debent esse luce clariores, ff. de probat. l. si autem. Et hæresis præcipuè talis inter maiora crimina enumeratur.

Et si dicatur, quod in hoc crimine Leui ar sufficiunt leuiores probationes, quia gumento leui argumento quis detegitur, Cod. de reticum baret.lib.1. Leni argumento receden. se facie, do à iudicio Catholicæ religionis & tramite, hæreticum se facit. Respondetur:verum eft ad prælumendum,non autem ad condemnandum, tum propter iuris ordinis in hoc crimine detruncationem. In hoc enim ordo iudiciarius in fauorem fidei detruncatur:quia nec delatus videt testes iurare, nec etiam ipsi publicantur, vt possit eis grane periculum imminere, vt inc. statuta. de baret. lib. 6. propter quòd delatus non posset diuinare. Sed tenetur ipse Iudex per se & ex ossicio de testium inimicitia perquirere, quia excluduntur, vt infrà patebit. Et etiamfi deposuerint confuse de causa conscientiæ, eos iterum interrogare, quod potest facere, Extra. de test. per tuas & ff.de qua-Stionibus repet. Nam quantò magis via defendendi delatio subtrahitur, tamò magis incumbit Indici sollicitudo diligentius inquirendi.

Ff

Vbi

Teffes

Vbi ergo inuenirentur duo testes concordantes & legitimi contra quenquam, nec ex hoc vellem eum de tanto crimine condemnate, sed purgationem, si esset diffamatus indicere, vel propter vehementem suspicionem quæ oritur ex dictis duorum testium facere eum abiurare vel quæstionare, seu sententiam differre. Non enim videtur tutum ad vocem duorum testium hominem bonæ famæ de tanto crimine condemnare, secus si fuerit malæ. De hoc Archid.plenius inc.vt officium. § .verum, in prin.de har. lib.6. super verbo test. & in c. fidei. in fine glossa illius capituli. Et Ioan. Andr. ibidem. in c. etiam excommunicamus itaque. Extrà. de har. §. addicimus. dicitur quòd faciat Episcopus iurare tres, vel plures boni testimonij viros de dicenda veritate, si sciuerunt in parochia tales hæreticos ibi effe.

Ad idem quod si quæritur, Vtrum Iudex per testes singulares solum, vel saltem cum infamia possit iustè de tali Nemo ex hæresi aliquem condemnare? Responpræsum- detur, quod non, nec per testes singuptione vt lares solum, nec etiam cum infamia: condem- Extrà de test. cum literis. Præsertim cum in criminibus probationes debeat esse luce clariores, vt patuit: & in hoc crimine nemo sit ex præsumptione danandus: Extra de presumpt.literar. Ergo tali indicitur purgatio ratione infamiæ, & abiuratio ratione lulpicionis vehementis, quæ consurgit ex dictis testium. Tamen vbi testes sunt singulares, concordant tamen in substantia facti, & in euidentia facti concurrunt, tunc iudicis conscientia ibi oneratur, ex Directorio habetur quæstio, quoties possint testes examinari.

QVÆSTIO III.

De testibus cogendis & iterando examinandis.

Vod si quæritur, Vtrum iudex In crimidum, de dicenda eidem in causa sidei coguntur seu maleficarum veritate: & etiam plu- iurare. ries eos examinare. Respondetur quod sic, præsertim Ecclesiasticus iudex, vt supra patuit in ca.vt officium. §. verum. Et quod testes cogendi sint in causis Ecclesiasticis veritarem deponere medio iuramento: Extrà. de testibus cogend. cap. peruenis. aliàs testimonium non valebit. Et extrà de hare. cap. excommunicamus itaque §. adi, cimus. dicitur, qu'd Archiepiscopus vel Episcopus parochiam, in qua fama fuerit hæreticos habere, circumeat, & ibi tres vel plures boni testimonij viros, vel etiam si expedire videbitur, totam viciniam iurare compellat. Et sequitur infra. Si qui verd ex his iuramenti teligionem obstinatione damnabili respuentes, iurare fortè noluerint, ex hoc iplo tanquam hæretici deputentur.

Quòd autem pluries possint testes examinari, ita dicit Arc.in c.vt officium. telles §. veru, super ver.testium.vbi dicitur fic: examina-Inquisitor, hic autem judex: debet esse sollicitus, vt si testes confuse deposuerint, & de caula scientiæ minus plenè requisiti fuerint, quòd iterato cum eis inquirat. Nam hoc de iure fieri potest. Extra de testibus cogendis, vt supra tactum est ff. de quastionibus l. repeti.

### QVÆSTIO IV.

De conditionibus testium.

Væstio super códitionibus testiú. Jota quòd excommunicati, item

# Quast. IV. De testibus ac eorum condit. 227

participes & focij criminis, item infames, & criminosi, nec serui contra dominos admittuntur ad agendum, & testificandum in causa sidei quacun-Maleficus que. Item ficut hæreticus contra hæcontra reticum ad testificandum admittitur, testisicare ita maleficus contra maleficum: in defectum tamen aliarum probationum, & semper contra, & non pro. Vxor etiam, & filij, & familiares, contra & non pro. ar.per c.filij, de haret. lib.6. Et hoc ideo, quia corum testimonium est

magis efficax ad probandum.

De primis patet in c.in sidei, de haret. ibidem. In fidei fauorem concedimus, vt in negotio inquisitionis hæreticæ prauitatis, excommunicati, & participes, vel focij criminis ad testimonium admittantur, in desectu aliarum probationum, contra hæreticos credentes, receptatores, fautores & defensores eorum, fi ex verisimilibus coniecturis & ex numero testium aut personarum, tam deponentium, quam eorum contra quos agitur & deponitur, qualitate aut aliis circunstantiis sic testificantes, non falla dicere præfumant.

Periuri malcfi-COS.

De periuris, quando præsumitur, turin te quod deponunt zelo fidei : patet in stimeniu cap.accusatus, S. licet, vbi supra, vbi dicitur: Licet verò periuri & post pœnitentiam repellantur, si tamen hi qui coram. Et infrà: Si ex manifestis indiciis apparuerit, tales non animi lenitate, aut odij fomite seu corruptione pecuniæ, sed zelo fidei orthodoxæ, dictum suum vellent corrigere, ac modò quæ prius tacuerant reuelare in fauorem fidei, nisi aliud obstiterit, stare debet tam contra se, quàm reliquos attestationibus eorundem.

Et quod infames & criminofi, & ferui contra dominos admittuntur, Archid. in cap. alleg. accufatus, in §. licet, Super verbo exceptum, dicit ita: Tanta est labes criminis hæreseos, quòd ad

eius actionem etiam serui aduersus dominos suos, & quilibet criminosus, etiam infames aduerfus quemlibet admittantur, vt 2. quest. 7. huic oppo-

#### QVÆSTIO V.

An inimici capitales ad testificandum admittantur.

CI verò quæritur, vtrum Iudex inimicos capitales alicuius delati possit. in tali casu ad testificandum, seu agendum admittere contra illum. Respondemus quod non, vnde Archid. vbi suprà. Non tamen intelligas, quòd in hoc crimine inimicus capitalis admittitur ad actionem. 3. q.5. cap. 1. & de simon. licet Hel. in fin. De hoc etiam satis notat Hostiens. in sum.de accus. S. quis possit, sed dicuntur inimici capita- Qui diles. Nota quòd quia solum ratione inimicitiæ quis repellitur & non quæ- inimicicunque repellit. Sed capitalis intelligitur, quia mors inter eos de facto illata, vel fuit intentata, seu ea quæ sunt ad mortem inductiva, aut via, vel vulnera gravia & lethalia sunt sequuta, & similia, quæ ad pernersitatem & malignitatem agentis contra passum indicant manifeste. Propter quod præsumitur, quod sicut intentauit contra istum mortem temporalem per illum modum, scilicet vulnerando, intentaret etiam per islum crimen hæreseos imponendo. Et sicut voluit ei auferre vitam, vellet auferre famam. Quare tales inimici capitales a testimonio legitimè expelluntur.

Aliæ verð inimicitiæ, præsertim graues, & provt etiam faciliter mulieres ad inimicitias commouentur, & si non repellunt totaliter, tamen dictum eorum dubitant aliqualiter, vt non fit plena fides eorum attestationibus adhibenda, sed cum aliis adminiculis &

Ff 2 aliorum

aliorum testium dictis possunt plenam facere probationem, præsertim vbi iudex delatum interrogat : An ne putet se habere inimicum, quòd tale crimen ad mortem sibi ex inimicitia imponere auderet: si dicat, Ita: interrogabit, quæ illa sit persona, & tunc Iudex aduerteret, si illam personam, de qua sulpicio est, quòd ex inimicitia depofuerit, denotauit ita: tali enim casu, vbi Iudex etiam de causa inimicitiz per alios honestos informatur, & alia adminicula non occurrunt, & aliorum testium dicta, poterit secure talem testem repellere. Si verò delata persona dicet; Non spero aliquem talem habere inimicum, licet interdum rixas cum mulieribus habuerim: vel si dicet, Habeo inimicum,& non expressit debite, sed quendam alium, qui fortassis non depoluit, tunc dicta talis testis, etiamsi alij dicerent quòd causa inimicitiæ depoluisset, Iudex tamen non debet re-. pellere, fed ad plenam probationem cum aliis adminiculis conseruare.

Reperiuntur quamplures minus prouidi & circunspecti, qui huiusmodi depositiones mulierum refutare & annihilare quærunt, dicentes illis standum non esse, eò quòd sæpissimè, cùm rixosæ sint, ex inuidia deponere solent. Hi, qui ignorant astutias & cautelas Iudicum, loquuntur & iudicant vt cæci de coloribus, de quibus astutiis in 11. & 12. quastione patebit.

### SECVNDA PARS.

#### Q V Æ S T I O VI.

Qualiter processus est continuandus. Et qualiter testes sint examinandi in prasentia quatuor aliarum personarum, & qualiter delata sit interroganda dupliciter.

1 Am nunc sextò quæritur: Qualiter processus huiusmodi aduersus

maleficas in causa fidei sit continuandus. Considerandum est primò, quòd quia in caula fidei proceditur summariè simpliciter, & de plano absque aduocatorum, & iudiciorum strepitu & figura, vt patet c.statuta lib.6.

Qualiter etiam ista verba intelligan- Quid fitur, patet extra. de verb. sign. cap. sape de plano, contingit, in Clement. vbi dicitur: Sæpe absque conting t quod causas committimus, judicij & in corum aliquibus simpliciter, & procedede plano ac fine strepitu & figura iudicii procedi mandamus. De quorum fignificatione verborum multis contenditur, & qualiter procedi debeat dubitatur. Nos autem dubitationem huiusmodi, quantum est nobis possibile, decidere cupientes, hanc in perpetuum valitura constitutione sancimus, vt iudex cui taliter causam committimus, necessariò libellum non exigat, litis contestationem non postulet, tempore feriarum, ob necessitates hominum indultatum, à iure procedere valeat, amputet dilatationem, materiam litis, quantum poterit, faciat breuiorem, exceptiones, appellationes & dilationes frustratorias repellendo partium, aduocatorum & procuratorum contentiones & iurgia, testiúmque superfluam multitudinem refrenando. non sic tamen Index litem obruat, quin probationes necessariæ admittantur:citationem verò ad protestationem iuramenti de calumnia, siue de dicenda vetitate, ne veritas occultetur: per commissionem huius intelligimus non excludi. Hæc ibi.

Et quia processus (vt visum est suprà) est simpliciter incipiendus. Quia vel propter instantiam accusatoris, vel propter zelum denunciatoris, vel propter clamorem famæ laborantis, & processus, qui fit ad instantiam partis acculantis, Iudex in hac materia non debet acceptare, cum maleficarum facta opere dæmonum occultentur;

necacculatos per euidentiam facti sicut in aliis criminalibus procedere, & se defendere possit, imò consulere debet. Tudex co- acculatori, quòd amoueat verbum acfulit ac-culationis, & ponat denunciationis: Et hoc propter accusatoris graue periculum, ideò super secundum modum, qui & vsitatus & similiter super tertium, in quibus proceditur, & non ad

instantiam partis.

Notandum quòd quia dictum est in præcedentibus, quòd Iudex specialiter debeat interrogare denunciantem, qui sciat cum eo in tali causa & qui possint scire. Ideò Iudex faciet citari illos testes quos denuntians intimanit, & qui magis videntur scire in facto, & scriptor continuabit processum scribendo. sic. Post quæ attendens ipse Iudex denunciata sibi hæreticalia ante dicta fore ex sui natura talia, & tam grauia, quæ non possint, nec debeant continentibus oculis tolerari, cum cedant in opprobrium Diuinæ maiestatis, & tam fidei Catholica quam Reipublicæ detrimentum, descendit ad se informandum, & ad testes examinandum, per modum qui sequitur.

### Interrogatoria super testes.

Alis testis de tali loco, citatus, iuratus & interrogatus, si cognoscit talem exprimendo nomen delati, & dixit, quòd sic. Item interrogatus de causa cognitionis, & dixit, quòd pro eo quod vidit & locutus est ipsi pluries, vel sic, vel aliàs, quia fuerunt locij, & exprimentur caulæ cognitionis. Item interrogatus de cognitionis tempore, & dicit quòd sunt decem anni vel tot. Item interrogatus de fama illius, & præsertim ad ea quæ sunt fidei, & dixit, quod quoad moralia est homo bonæ famæ vel malæ, quantum autem ad ea quæ lunt fidei, dixit, quòd est fama in tali loco, quòd practicat

aliqua contra fidem, vt maleficus. Item interrogatus, quid est fama, & dixit. Item interrogatus si vidit vel audiuit talem talia facientem, & dixit. Item interrogatus, vbi audiuit dici supra dicta, & dixit quòd in tali loco. Îtem interrogatus: in quorum prælen-

tia, & dixit, quòd illorum.

Item interrogatus, si ex illius consanguinitate aliqui propter maleficia fuifsent dudum incinerati, vel suspecti habiti, & dixit. Item interrogatus, an cum suspectis maleficis habuit familiaritate & dixit. Item interrogatus de modo & causa quòd dicta fuerunt, & dixit quòd ea de causa & tali modo. Item interrogatus, si videtur sibi, quòd talis dixit seu fecerit transitoriè vel lapsu linguæ, seu recitatoriè, seu animo indeliberato, vel potius affertiue & animo deliberato, & dixit quòd fecerit supradicta iocosè & trufatorie, seu recitatiue & non animo sic credendi, vel assertiuè.

Item interrogatus de causa credentiæ huius, & dixit, quòd credit pro eo sic, quia ille qui dicebat ridendo dixit. Et de istis est multum diligenter inquirendum: quia nonnunquam dicunt aliqui recitando aliorum verba, vel trufando, vel conferendo, ve alios alliciant vel incitent, licet etiam interdum asserendo

vel affirmando.

Item interrogatus, si hæc deponit odio, vel rancore, sea dimittit amore vel fauore: & dicit quòd, &c. Et sequitur, iniunctum est ipsi, tenere secretum: Acta sunt hæc in tali loco, die tali, & in præsentia talium testium, vocatorum & rogatorum, & mei Notarij seu scriptoris.

Vbi semper aduertendum, quod in quot pertali examine ad minus personæquinque sanine debent præsentes esse, scilicet Iudex malesicij inquirens, testis, vel denuncians, re-requiranspondens, vel ipse delatus posteà comparens, tertius est Notarius, seu scriptor. Vbi deest Notarius, tunc

F F .3. adiungat

adiungat sibi alium virum honestum qui duo supplebunt vices Notarij, vt supra tactum est: & hoc Apostolica auctoritate, quia tunc in illo actu fungantur , vt supra in c.vt officium. de haret. lib.6. & duo honesti viri, tanquam testes eorum quæ deponuntur.

. Item aduertendum, quòd testis citatus debet etiam esse iuratus, id est, vt præstet inramentum, modo quo supra, de dicenda veritate, aliàs falsè inscriberetur, citatus & iuratus. Consimiliter examinentur alij testes. Quibus examinatis, si Iudex videat factum esse probatum plenè vel si non plenè, tamen esse maxima indicia & suspiciones vehementes. Et nota quòd loquimur non de leui suspicione, quæ ex leuibus coniecturis oritur, sed quòd multum diffamata sit super maleficia puerorum, iumentorum, &c. Tunc Iudex si timet de fuga delati vel delatæ, tande \* faciat eum eamve capi : si autem non timet de fuga, faciat eum citari. Et fiue capiatur, siue non, prius faciat Iudex eius domum improniso scrutari, & cuncta scrinia aperiri, & in angulis pyxides & omnia instrumenta tolli quæ reperiuntur. Et sic constituto, Iudex collectis his de quibus est delatus, & his de quibus est per testes conuictus vel habitus suspectus, formet interrogatoria super illis, ac inquirat, habito secum notario, &c. vt suprà, præstito prius corporali iuramento ad quatuor Dei Euangelia de dicenda veritate, tam de se, quam de aliis, & hoc per modu, qui sequitur, conscribătur, etiă singula.

> Interrogatoria generalia super maleficam aut maleficum ; & eft primus actus.

Alis de tali loco, delatus, iuratus Inper quatuor Dei Euangelia corporaliter tacta, tam de se quam de alijs dicere veritatem, & înde interrogatus : vnde sir seu vnde originem

traxerit. Et respondit, quòd tali loco, talis diœcesis.Item interrogatus: qui fint eius parentes, an fint viui vel mortui. Et respondit quòd viui in tali loco, vel mortui in tali loco.

Item interrogatus, vtrum naturali morte vel incinerati, & dixit quòd tali. Vbi nota, quòd hoc fit, qua vt plurimum, vt in lecunda parte operis patuit, Maleficæ proprios infantes Dæmonibus offerunt, aut eos instituunt, & communiter tota progenies existit infecta: & vbi deponentes affirmassent, & ipla negallet, iam ellet suspecta.

Item interrogatus, vbi fuit nutritus, & vt in pluribus conversatus, & dixit, quòd in tali loco, vel tali. Et si videat quòd mutauit locum proprium, quia forte mater non fuit suspecta, nec aliquis ex parentela, & tamen conuersatus in alieno, & præsertim in locis, in quibus consueuerunt maleficæ vigere, interrogabit sic.

Item interrogatus, quare mutauit Maleficz fuæ natiuitatis locum, & se transtulit mutant vt pluriad commorandum in tali loco, vel tali-mum lobus, dixit quòd ex tali caufa. Item in-caterrogatus, si in dictis locis vel alibi, audiuit loqui de materia maleficarum, puta quòd tempestates sint concitatæ, vel iumenta maleficiata, & vaccæ liquore lactis privata, & c.de tali materia, de qua est delata, & si dicit quòd sic, înterrogetur. Ît é interrogatus quid audinit loqui,& scribatur singula quæ dicit. Si auté negat & dicit se nihil audiuisse, tunc sic. Item interrogatus, si credit maleficas esse, & quòd talia possint sieri quæ referuntur, vt tempestates concitare, iumenta inficere & homines, & dixit.

Ernota quod maleficæ:vt plurimum negant prima fronte, vnde suspicio oritur magis quam si responderent st fint aut non fint, committo superioribus:vnde si negant, tunc interrogentur. Item interrogatus, quid ergo vbi

Improuiso ferudes maleficarum.

### Quast. VII. Interrog.partic super eosdem.

comburuatur, tunc innocenter condemnantur? & dixit.

Interrogatoria particularia super eo dem.

Duertat Iudex, quòd non procrastinet subsequentes interrogationes, sed indilate proponat. Item interrogetur, cur communis populus eam timeret, & dixit. Item interrogetur an sciret se esse diffamata, & quòd odio haberetur, & dixit. Item interrogetur, cur illi personæ obiecit, dicendo: tu non transibis impunè, & dixit.

Inimicitiæ funt plerique leficij.

Demon

Item interrogetur quid mali sibi fecisset illa persona, quod talia verba in cause ma eius damnu protulisset, & dixit. Et nota quòd hæc interrogatio est necessaria, vt deueniatur ad fundamentum inimicitiæ: quia in fine delata allegabit inimicitiam:sed vbi non est capitalis, sed modo muliebri concitata, non impedit. Hoc enim est maleficar u propriu, concitare aduersus se, vel verbis inutilibus, aut factis, puta petit sibi præstari aliquid, aut infert ei damnum aliquod in horto & similia, ad hoc vt occasionem arripiant, & se manifestent in verbo, vel in opere, quam manifestationé habent facere ad instantiam Dæmonum, cogit ma- vt sic peccata aggraventur Iudicum, malefica- dum manent impunita.

Nota enim, quòd talia faciunt non in alioru præsentia vt si deponens vellet testes producere & non haberet. Nota etiam quòd incitantur à dæmonibus, vt à multis maleficis, & post incineratis, experti sumus: ita quòd cotra ipsarum voluntatem habent incitare & maleficare.

Item interrogatus, quomodo effectus potuit consequi super minas, vt puer aut iumentum tam citò maleficaretur, & dixit. Iteminterrogatusiteru, & quare dixisti quòd nunquam deberet habere sanum diem', & ita factum est, & dixit. Item si omnia negat, interrogetur de aliis maleficiis, aliis testibus illatis, puta in iumentis, vel pueris. Item interrogata cur vila fuerit in capis, vel in stabulo cum iumentis, tangendo, prout interdum solent facere, & dixit.

Item interrogata, cur tetigit puerum, Concubi-& quod posteà male habuit, & dixit. natus sus-Item interrogata, quid egit in campis de maletempore tempestatis, & sic de multis ficio aualiis.Item vnde, quòd cùm habeat vnā get. vaccam aut duas!, plus tamen abundet in lacte quam vicinæ, habentes quatuor aut sex. Item cur maneat in statu adulterij aut concubina, licet non seruiant ad propolitum, tamen suspicionem generant amplius qu'am super probas & honestas delatas.

Et nota, quòd sæpius super articulos contra eam delatos interroganda est, vtrum maneat in eodem proposito aut non. Qua confessione peracta & scripta, siue ad partem negatiuam, siue affirmatiuam, siue sub ambiguo, scribatur postea. Acta sunt hac in tali loco,

&c. vt supra.

#### QVÆSTIO VII.

In qua varia dubia declarantur super pramissa interrogatoria & responsiones negativas. An delata sit incarceranda, & quando pro manifeste deprehensa,in haresi malesicarum sit habenda: Et est actus secundus.

Væritur primò, quid agendum fit, vt plurimum contingit, quando persona delata omnia negat. Respondetur: Iudex habet circa tria attendere, scilicet super infamiam, super indicia facti, & super dicta testium:si videlicet omnia simul concurrunt: Aut si non omnia simul, vt plurimum etiam contingit, eò quòd malefica

maleficæ statim propter facta in aliqua villa aut ciuitate infamantur : indicia etiam facti sunt præ oculis, puta in pueris maleficiatis, aut in iumentis, quæ sæpius inficiuntur, aut lacte prinantur. Numerus etiam testium est in fcriptis, qui licet sint singulares: puta quia vnus depoluit quòd puerum fibi maleficiquerit, alius verò iumentum, tertius verò super infamiam, & sic de aliis. Tamen in substantia facti concordant, puta in maleficiis, & quòd vt malefica sit suspecta, & isti testes, licet non sufficiant ad condemnandum absque infamia, vel etiam cum infamia, vt Suprà tactum est quastions. in fine: tamen cum indiciis facti posset ex his tribus infimul reputari, non vt suspecta vehementer aut violenter, de quibus suspicionibus inferius declarabitur, sed reputari vt manifestè deprehensa in hæresi maleficarum, vbi widelicet testes idonei, id est, non ex inimicitia, & sufficientes numero, puta fex, octo, vel deceminati concurrerent, & consequenter deberet pænis in cap. ad abolendam. S. prasenti. de barr. Subjacere, &cc. excommunicamus. 2. Et hoe fine crimen sit fassa, fine non. Et hæc sie probantur.

Nam quod dictum est, quòd vbi omnia tria præsata concurrunt, tunc pro manisestè deprehensa in hæresi debeatreputari, non est intelligendum, necessatiò omnia tria incurrere, sed probatur sic per argumentum à fortiori. Nam vnumquodque per se inter illa duo, quæ sunt iudicium sacti, & testium productio legitima, potest reddere aliquem: vt pro deprehenso in hæretica prauitate habeatur, quanto magis, vbi ambæ probationes pariter

quot mo Concurrent.

dis aliquis habeatur pro modis de iure aliquis habeatur pro mani manifeste deprehenso in hæretica prateste de prehenso uitate. Respondent, quòd tribus: yt

notat Bernardus in glossa ordinaria, in capitulo ad abolendam. §. prasenti, & verbo deprehensi, extrà de haret. Ettactum est iuprà in quæstione prima in principio operis, scilicet, facti euidentia, puta quia publice prædicauit hæresim. Hîc autem ponimus iudicium facti propter publicas minas, quas intulit, dicendo: Nunquam sanos dies habebis, vel simile: & effectus fuit subsequatus. Sequitur vel legitima probatione per testes, vel tertiò ex propria confessione. Vnde si vnumquodque illorum per se facit, & reddit aliquem tanquam manifeste suspectum, quanto magis insimul iungendo infamiam, & indicia facti, cum testium depositione. Licet ibi dicatur euidens factum, & hoc indicium facti. Et hoc est, quia diabolus non manifeste operatur, sed occulte. Damna autem & instrumenta maleficij, quæ reperiuntur, dant indicium facti. Vnde vbi euidens factum in alia hæresi solum sufficeret, hic adiungimus tria.

De lecundo verò, quòd talis deprehensus, licet negaret, tamen inxta illa capitula effet puniendus, sic probatur. Nam deprehensus facti enidentia, vel per testes, aut fatetur crimen vel non. Si fatetur & est impænitens, tradendus est brachio seculari, vltimo supplicio feriendus, iuxta capitulum, ad abolendam (vt suprà) vel est carceri perpetuo detrudendus iuxta capitulum, excommunicamus secundo. Si auautem non fatetur, sed statin negatina, est vt impænitens tradendus potestati curiæ secularis, animaduersione debita puniendus, vt notat Hostiensis in Summa, titulo de bareticis, qualiter

deprehendantur.

Si ergo concluditur, quod si Index isto modo procederet super interrogatoria & testium depositiones: cum, vt dictum est, in causis sidei summarie, simpliciter, & de plano procedi potest:

& iplam

# Quast. VIII. De modo capien. & incarceran. 233

& ipsam delatam carceri deputaret ad tempus vel ad annos plutes : si fortè post annum squaloribus carceris depressa crimina fateretur, non iniustè, sed iustè procederet. Attamen ne videatur iententiam præcipitare: imò secundum omnem æquitatum producere, quæritur quid consequenter agendum fit.

#### QVESTIO VIII.

Et precedenti annexa, an sit incarceranda; & de modo capiendi. Et est actus tertius indicis.

N verò super negatinas responfiones malefica fit carceri ad cu-Rod am mancipanda, ibi præfata tria. concurrunt, scilicet fama, indicia fa-&i, & productiones testium, aut sub cautione fideinslorum dimittenda, vt denuò citata respondeat. Responderi. potest ex tribus opinionibus...

Primò enim aliquorum sententia est, quod carceribus sit mancipanda, & nullo modo sub cautione dimittenda, & hi innituntur rationi tactæ in præcedenti quæstione: quia videliget habetur pro manifestè deprehensa, vbi illa tria concurrunt. Alij verò, malefica, quod ante incarcerationem potest caumanu lete tioni fideiussorum relinqui, ita quòd si dimitten- fugam caperet, quòd tunc pro conuicta haberetur, licet post incarcerationem super negatinas responsiones non sit cautioni, vel manulentè relinquenda, quando videlicet illa tria concurrent super notata, eo quod tunc non pollet fententiari & plecti ad mortem: ôc hic innititur confuetudini.

> Tertid sunt qui dicunt, quod non fit danda infallibilis regula, sed Iudici sit relinquendum, vt secundum dicta testium, & infamiam personæ: & si indicia facti concurrunt, tanto gra-Mall. Malef. Tom.I.

uius discernatur, per modum patriæ consuetudinem seruandi concludentes, quòd si non posset habere sideiussores notabiles, & fortaffis suspecta de fuga, quòd tune carceri mancipetur. Et hæc tertia videtur rationabilior, sic tamen quòd debitus seruetur modus, qui stat in tribus.

Primo, vt domus eius, quantum Modus in possibile est perlustretur, sub & suprà carceradi in omnibus angulis, fossis, & scriniis: cam, & si quidem famosa malesica existit tune absque dubio, nisi prius sint ab ea occultata, varia instrumenta reperiantur, sicut supra tactum est. Secundò, vt si habet ancillam, aut consodales, quòd & illæ vel illa feorfum includantur, etiam si non sint delatæ, tamen præfumitur eas non latere secreta aliqua illius delatæ.

Tertiò , quòd in capiendo, si in domo propria capitur, non detur ei spatium intrandi cameram, eo quòd tune solent certa maleficia accipere, & fecum de iure pro tacitumitate procuranda.

Ratione cuius incidit dubium, an An Baomodus capiendi maleficas, qui ab ali- in capienquibus observatur, vti à famulis, dis malequando subitò à terra eleuatur, & in ficis prosporta siue in spatulis, ne terram vitra quando tangat, defertur, sit licitus. Responderi potest ex Canonistarum & quo-lunt amrundam Theologorum sententia, quad plius terlicitum fit hoc triplici refpectu. Prima, tingere, quia vt in quæstione introductoria huius tertiæ partis patuit plurimorum sententia, imò talium Doctorum, quorum dicta reprobare nemo auder, ve idem lentit Scot. Holt. Goffr. & quod licitum est vana vanis contundere. Experientia denique imò & maleficarum fassiones demonstrant, quèd sæpiùs per talem modum captæ, taciturnitatis maleficium amiserunt : imò quam plures incinerandæ petentes vt saltem. pede vno terram tangere permitteren-

6.0

tur, dum eis fuisset denegatum, & in fine sciscitatum, cur tantum terram tangere optaffent, responsum, quòd fi tetigissent, seipsas liberassent, multis aliis fulminibus interemptis.

In mani - Alia causa: nam hoc ipsum manifebut iusti-tiz vire, stum existit, vt in secunda parte operis malefica- patuit, quòd in publica iustitia omnes vires maleficij franguntur quoad præterita: sed quoad futura, nisi de nouo ei à diabolo succurratur in maleficio taciturnitatis, omnia crimina fatetur. Dicamus ergo iuxta Apostolum. Quæcunque verbo vel opere agimus, omnia in nomine Domini nostri Iesu Christi fiant. Siquidem innocens fueris, hæc captio non tibi nocebit.

Tertio respectu, quia si secundum Doctores licitum est per vana opera maleficia tollere: quia in hoc concordant omnes, licet discrepent in illo, quòd illa vana non debeant esse illicita. Vnde dictum Hostiensis, vbi dicit, quòd licitum sit vana vanis contundere: glossatur ab aliis: nota quòd dicit, vanis, non autem illicitis. A fortiori, illicitum est maleficia impedire, ad quod impedimentum hic respectus habetur,& non ad aliquid illicitum exer-

incorceratio.

cendum. Notet insuper Iudex, quòd est duplex incarceratio. Vna ad pœnam, vbi criminosi ponuntur, altera ad custodiam tantum, & hæc in prætorio fit. Et hæ duæ custodiæ notantur in cap. multorum querela, vt suprà, vnde ad minus ad cuttodiam est incarceranda. Si autem leuia essent, pro quibus esset acculata, ita quod non esset infamata, nec essent indicia facti in pueris & iumentis, tunc remittatur ad domum. Sed quia familiaritatem habuit fortè cum maleficis, & nouit eorum secreta, det fideiussores, quos si habere non potest, iuramentis & pœnis astricta, domum non exeat, nisi vocata. Ancillæ autem & domestica, de quibus suprà, ad custodiam & non ad pænam detineantur.

#### QVÆSTIO IX.

Quid agendum post captionem, & an deponentium nomina sint ei manifestanda? Et est actus quartus.

Vo autem post captionem fiunt, led quid primum inter illas Iudicij relinquitur, scilicet, defensionum concessio, & in loco tortura, non tamen propter torturam examinatio. Primum non datur, nisi petierit. Secundum non fit, nisi prius ancillæ seu consodales, si habuit in domo, exami-

Procedamus tamen ordine polito. Si delata dicat se innocentem, & quòd false sit delata, & quod libéter velit tales accusatores inspicere, & eos audire, tuc lignum est quod petit defensiones. Sed an Iudex teneatur ei deponentes manifestare, & ad conspectum eius præsentare. Hîc aduertat Iudex, quòd An accunullum illorum tenetur facere, nec no-fint promina manifestare, nec ad conspectum ducendi præsentare, nisi deponentes per se & captiuis. sponte ad hoc se offerunt, vt videlicet eorum aspectibus præsententur, & ea quæ deposuerunt eis in faciem obiicere. Quod autem non tenetur Iudex & hoc propter periculum deponentium probatur. Nam licet diuersi summi Pontifices diuerla senserunt, nullus tamen vnquam sensit, quòd Iudex teneretur in tali causa delata, nomina deponentium manifestare, nec etiam accusatorum, licet hic non procedamus per modum accusationis. Sed potius aliqui sénserunt, quod in nullo casu liceret: aliqui verò quòd in aliquo.

Tandem autem Bonifacius VIII. statuit, vt patet in c. statuta. S. inhibemus. lib.6, vbi sic dicitur. Inhibemus tamen,

quòd si accusatoribus vel testibus in causa hæreseos interuenientibus, seu deponentibus, propter potentiam personarum contra quas inquiritut, videant Episcopus & Inquisitor. Nota tu pro Inquisitore & Epilcopo iudicem quemcumque contra Maleficas procedentem ex consensu Episcopi & Inquisitoris: Quia idem est: vices suas committere possunt, vt in quæstione introductoria patuit Vnde & talis Iudex quicunque etiam secularis procedit Apostolica auctoritate, & n'on solum imperatoria. Sequitur, graue periculum imminere, fi contingat fieri publicationem eorundem, iplorum nomina non publicent, &c. Et sequitur infrà: cessante verò periculo supradicto accusatorum vel testium nomina, vt provt in aliis fit iudiciis, publicentur.

Triplex

potentia

Attendat etiam circunspectus Index pertonară de potentia personarum: quia illa est indic at triplex, scilicet potentia generis & familiæ, potentia pecuniæ & potentia malitiæ: quæ magis timenda est, quàm aliæ, quòd ex illa testibus gravia pericula possent imminere, si eis contra quos depoluerunt eorum nomina publicarentur. Et ratio est: maius enim est periculum nomina testium publicare alicui delato pauperi, habéti mali complices, rebelles & homicidas, qui nihil habent nisi personam perdere, qu'am generoso vel diuiti, abundanti in temporalibus. Quòd autem sit graue periculum, & quale', declarat Ioan. super prædicto verbo, periculum, dicensita periculum, quia timetur mors, vel detruncatio ipforum, vel filiorum, vel paretum suoru, vel deuastatio substătiæ, vel his similia.

Aduertat insuper Iudex, quòd cum Apostolica auctoritate ex beneplacito ordinatij in his procedit, quod ad illud lecretum, scilicet, de non reuelando testificantium nomina, tam iple quam omnes alij assessores, qui depositioni testium interfuerunt, aut in futurum circa

sententiam ferendam interesse poterunt, tenentur lub pœna excommunicationis, quam contra eos fi oppositum fecerint, Episcopus fulminare poterit: & ita ne reuelent à principio processus, ad minus implicitè fulminabit.

Vnde in alle. c. statuta. in §. & vt eo- Excom? rundem.ita dicitur: Et vt eorundem ac- municanculatorum & testium periculisesficacius acculatooccurratur, & cautius inquisitionis ne- 1es & tegotio procedatur: præsentis constitutio-duna nis auctoritate permittimus, quòd Episcopos & inquisitores (tu intellige sicut suprà) possint indicere illis, quibus, vt præmillum est, processum huinsmodi applicabunt, & in eos arcana consilii seu processus, sibi sub secreto ab eisdem Epilcopo & Inquisitoribus patefacta, præter ipsorum licentiam aliis patefacerent, excommunicationis sententiam, quam ex secreti violatione ipso actu incurrant, si eis videbitur promul-

Notandum viterius, quod ficut pee- Puniuntur na annexa est, vbi nomina testium inde- gui indebite publicarétur, ita poena est annexa, nomina vbi indebite occultarentur, scilicetillis, testium, quibus meritò sunt manifestanda; scilicet peritis, & assessoribus, de quorum confilio est ad sententiam procedendum, vel vbi non publicaret, vbi sine periculo testium publicari possent, vt in d.c.statu.circa finem sequitur.Caterum in omnibus præcipinus, tam Epiicopos, quam Inquisitores puram & prouidam intétionem habere, ne acculatorum vel testium nomina supprimédo, vbi est securitas periculum esse dicantinec in eorum discrimine securitatem asserant, vbi tale peticulum immineret, super hoc conscientias eorum onerates. Vbi Arch. ita dicit. O tu quicunque iudex, în tali casu bene aduerte verbaista.nam non dicit, leue periculu, fed graue; Noli igitur, reum prinare iuris ordine fine magna caula, quoniam hoc heri no potest sine offer hone Dei.

Et notandum lectori, quòd quia omnia præcedentia & etiam sequentia vsque quò perueniatur ad modos sentétiandi abique pœna languinis, in quibus Ecclesiasticus Iudex indicare habet, fieri possunt cum conteniu Dicecesanorum per secularem iudicem. Ideò non impediat lectorem, si in cap.allegatur index Ecclefiasticus & non secularis, qui modos sententiandi super sangninem capiet ex modis lententiandi & pænitentionandi ordinariorum.

#### QVÆSTIO X.

Qualiter sint defensiones concedenda cum deputatione advocati. Et est actus quintus.

munus.

Advocati C I igitur defensiones petit, quomoodo concedi possunt, wbi nomina testium omnino occultantur? Dicendum, quòd defensio stat in tribus. Primò, vt ei Aduocatus deputetur. Secundò, illi Aduocato nomina testium non publicentur, nec ad secretum etiam tenendum sub præstito iuramento, sed informetur de singulis contentis in processu. Tertiò delati causa, quantum fieri potest, in meliorem partem interpretetur, scilicet, ne tamen scandalo fidei, & damno iustitiæ, vt patebit. Et procurator pari forma, cui processus totius copia, suppressis tamen testium & deponentium nominibus: Et idem aduocatus etiam procuratorio nomine procedere poterit.

Adnocamalam

Quoad primum, notatur, quòd aduotus clienti catus non deputatur ad beneplacitum delati, puta quia vellet habere vnum ad fonenti, finum placitum: de illo omnino caueat fulens ve Lidex, non concedere hominem liticedamper giolun, maleuolum, qui faciliter pedie tala cuniis possit corrunp, (provt sepe tales inciencur, ) sed concedat ipsi virum probum, & de legalitate non suspectum.

Et notare debet Index quatuor in Aduocato, quæ si obleruata suerint ab Aduoca o permittat eum aduocare, aliàs habet eum refutare. Nam Aduocatus primò debet examinare qualitatem caulæ, & si viderit eam iustam, tunc, si voluerit assumat eam, si verò iniustam, renuat: & diligenter cauere debet, ne causam assumat iniustam & desperatam. Verùm quòd si ignoranter ab inimico acceptauit causam, & cum hoc pecuniam, in procellu tamen cognouit caufam desperatam, tune sie clientulo suo. id est, delato, pro quo causamassumpsit, non consuluit vt cederet, salarium receptum tenetur restituere secundum Goffred. Quod probare videtur per C. de ind.l.rem non nouam. Licet Host.dicat oppositum, scilicet de salario restituendo, nisi industriosè secisset. Vnde si nequam Aduocatus clientulum fuum scienter inducat ad defendendum causam iniquam, ad damna & ad expensas tenetur, C. de admen. tut.l. non tamen est ignotum.

Secundum quod observare debet, vt Advocato secundum qued obita. Primò mode- ieruanda modestia, stiam, vt non procaciter nec conui- veritas & ciando nec vociferando proponat. C. modera-men salaeod. l. quoniam. Secundò veritatem, sci-rij. licet vt non mentiatur, falsas rationes vel probationes inducendo, nec falsos testes aut iura si peritus esset, nec delationes petat: præsertim in hac causa, vbi summariè, simpliciter, & de plano proceditur, vt suprà in quast.6. tactum est, & tangitur 1.9.7.kac tria.

Et tertium, quod observatur, est ex parte salarij, quod moderatur secundùm consuetudinem regionis, de qua materia tractatur in quest. 7. S. arcentur, & S.tria.

Sed ad nostrum propositum redeundo, Iudex ita præscriptas conditiones aduocato proponat, & in fine adiungat,

ne fautoriam hæreseos incurrat, quia tunc excommunicatus effet iuxta c.extra.excommunicamus 1.S.credentes.

Cur.

Nec valet, si dicat Iudici, quòd non hareseos fue ma- defendit errorem, sed personam. Quia less corum non debet defendere quovis modo vt non procedatur summariè simpliciter & de plano: quod faceret, si petere vellet omnino dilationes, vel immilcere appellationes: quæ omnia refutantur, vt ibi in q. vltima recitatur. Quia licet errorem non defendat, cum sic damnabilior ipsis maleficis esset, & potius hæresiarcha qu'am hæreticus malesicus, vt patet 24, q.illorum. Tum quia indebité defendit iam suspectum de hæresi, tanquam fautorem se facit, & non solum leuiter, sed vehementer, secundùm defensionem quam fecit, & debeat abiurare publicè coram Episcopo, iuxta cap. accusatus, frequenter allegatum.

Hæc ad longum posita sunt, nec parnipendat ista Iudex, quia ex Aduocato seu Procuratore, vbi falsè procedere nititur, plurima pericula euenire solent, vnde Iudex debet omnino eum refutare, & procedere secundum acta & probata, vbi reprehensibilis aduocatus fuerit. Veruntamen si Iudex habuerit Aduocatum irreprehensibilem pro delato, virum zelosum, & iustitiæ amatorem, nomina testium ei indicare poterit, ad secretum tamen tenendum sub

præstito iuramento.

### Q V A STIO XI

Quid faciet Aduocatus cum ipsi nomina testium non publicantur. Actus sextus.

Vòd si quæritur, quid ergo Aduocatus etiam procuratorio nomine pro delato faciet, vbi nec fibi nec clientulo suo nomina testium publicantur, quam tamen publicationem delatus

summe affectaret. Responsio: Infor- Quid demationem capiat à Iudice de singulis in lato reprocessu contentis, & si quidem co- dum. si piam habere velit, suppressis tamen no- piene peminibus testium, tradatur sibi : & sic publicari. informatus accedat ad delatum, & fingula ipsi proponat, & si materia postulat, vipote quia multum oncrosa delato, tum ad patientiam quantum potest hortetur.

Et delatus vbi iterum atque iterum instat, vt sibitestes publicentur, respondere potest: Ex factis, quæ contra te delata sunt, coniecturare testes poteris. Nam tali maleficiatus est puer, aut iumentum, aut tali mulieri seu viro dixisti, eò quòd calem rem, quam petebas, tibi præstare nolebant, tu senties quòd melius fuisset vt mihi rem accommodasses: post quæ verba talis infirmatus subitò, facta tua, vt testimonia clamant: quæ plus ponderantur quam testimonia verborum. Vel etiam tu scis te infamatam, & à longo tempore suspectam de multis maleficiis & damnis hominibus illatis. Et sic replicando, finaliter ad hoc deueniet, quòd ipsa aut inimicitias allegabit, asserens sibi ex inimicitia obiecta: aut dicet: Fateor me dixisse hæc verba, sed non animo nocendi.

Quare Aduocatus tunc Iudici & Af. Quando & fessoribus, de primo, videlicet de inimi- gantur cacitia habet proponere, & Iudex inquirere. Et si quidem ista capitalis inue-tia. niretur vipotè quia inter matitos, vel confanguineos fuisset mors intétata, vel sequuta, vel alicuius criminis incu'patio, vt quis foret plectédus per publica iustitiam, vel fuerunt vulnera grauia ex controuersiis & briguis illara, tunc prouidus Iudex cum suis assessoribus discutiet, an ex parte delaræ inimicitia aggrauetur, vel ex parte deponéris, puta quia maritus aut delatæ amici alios ex parre deponentis iniustè oppresserunt, tunc quidem si non adsunt indicia facti in Gg 3

pueris,

pueris, seu iumentis, siue hominibus malesiciatis, nec etiam adsunt alij tesses, aut etiam quòd publica infamia non laborat, tunc præsumitur, quòd ratione vindictæ contra eum deposuerit, & est delata omnino absoluenda, & liberè dimittenda sub debita cautione de non vindicando, &c.vt moris iudicum est.

Sed quæritur, Katharina habet puerum maleficiatum, seu ipsa per se est maleficiata seu in iumentis percepit plurima damna, & suspicatur super illam cuius maritus aut conlanguinei per prius iniustè suum maritum aut consanguineum oppresserunt in publico iudicio: Vnde cum hic duplex sit inimicitia ex parte deponentis, quia inimicatur ratione maleficii illati & ratione infamiæ iniustè obiectæ suo marito subitò s'aut consanguineo, estne eius depositio repellenda, aut non: Et quidem ex vna parte videtur quòd sic, quia inimicitia ibi est lex altera quòd non: quia profert indicia facti.

Respondetur, quòd in casu, quo non adsunt alij deponentes: nec etiam publica laborat infamia contra delatam, tunc non statur eius depositioni tantum, sed repellitur: & delata tamen redditur subiecta, si in quantum morbus est malesiciosus, & non ex naturali desectu. Et qualiter hoc cognoscitur, inferius patebit: quòd canonicè est

purganda.

Sed si iterum quæritur, an alij deponentes habeant super indicia sacti primum deponere, quæ ipsis aut aliis contigerunt, aut solum super insamiam? Respondetur, quòd si super alio indicia sacti deponunt, bene quidem: si autem tantum super insamiam, & itain re existit, tunc sudex licet repulerit deponentem propter inimicitiam, tamen indicium sacti, quod protulit & ostendit sudex ex aliis testibus, quæ super insamiam deposuerunt, capiet pro intersi-

gnosuper suspicionem vehementem, ex Triples qua ipsa delata detenta indicari poterit puna maà Iudice super triplicem pœnam, scili-roganda. cet, canonicæ purgationis propter infamiam, iuxta c.inter sollicitudines, extra: de purga.can.Item lub abiuratione propter suspicionem, inxta c.accusatus.in prin. & secundum varias suspiciones ad varias abiurationes, vt patebit in quarto modo lententiandi. Et propter indicia facti, si crimen fatetur & pœnitet, non relinquitur brachio seculari ad punitionem tanguinis, ted per Ecclesiasticum iudicem ad perpetuos carceres indicatur. Per secularem tamen Iudicem, non obflante quod ad perpetuos carceres fir per Ecclesiasticum indicem indicatus potest propter damna temporalia tradi igni. Iuxta cap.ad abolendam. §. presenti, O iuxta c. excommunicamus. 2. de haret. Quæ omnia patebunt inferius circa sextum modum sententiandi.

Epilogando. Attendat Iudex primò, quod non sit facilis ad credendum Adnocato, vbi pro delato allegat inimicitiam capitalem, eò quòd rarissime in tali crimine quis deponit fine inimicitia, cum maleficæ semper exosæ omnibus habeantur. Secundò attendat, quòd cum quatuor modis malefica possit convinci, scilicet, per testes, per euidentiam facti, per indicia facti, & per confessionem propriam. Et hoc, vel super infamiam tantum, quòd tamen fieret hoc per testes, vel super sufpicionem, tunc per euidentiam facti, aut indicia fieret, ex quibus suspicio potest iudicari leuis, vel vehemens, vel violenta. Et hæc omnia absque confessione propria, que si concurreret tunc, vt dictum eft procederetur.

Tertio applicet præmissa ad suum propositum super personam detentam ad obuiandum aduocato, sed videlicet si tantummodo super insamiam delata, aut quòd ibi concurrant aliqua indicia, vnde redditur suspecta vehemen-

# Quast. X. Quomodo nomina test.non public. 239

ter, vel leuiter: & tunc aduocato super inimicitiam allegatam respondere poterit. Et hæc quantum ad illam partem, vbi aduocatus pro delato inimicitiam

deponentium allegauit.

De minis Sed vbi allegar secundum, videlimalefica-rum quid cet, quod illa verba quæ protulit conse iudi tra deponentem, tu senties in breui candum, quæ tibi euenient, aut, tu non habebis plures dies lanos, aut veniet in breui quòd tu velles mihi talem rem accommodasse, vendidisse, & similia. Tunc Aduocatus adiungat, licet malum aliquod fuerit sublequutum deponenti, in rebus vel corporibus, non tamen propter hoc sequitur, quod illa delata huius mali sit causa tanquam malesica, eò quòd infirmitates variis modis accidere possunt. Item allegat quòd commune est mulierum, verbis huiusmodi

mutuò contendere: &c. Coniedu -Super istas allegationes index debet ræ de mor, bis male- obuiare per hunc modum : si quidem ficialibus infirmitas ex defectu naturæ accidit, tunc excusatio locum habere poterit. Sed quia ex fignis & experimentis oppositum constat, vtpote quia nullo remedio naturali curari poterit. Item quia iudicio medicorum-iudicatur vt morbus maleficialis, vulgariter, Nacht-Schaden. Item indicio fortassis incantatricum aliarum, quæ asserunt, seu asseruerunt, morbum esse maleficialem. Item quia subitò superuenit absque alia præuia debilitatione, cum tamen naturales infirmitates successiuè solent debilitare. Item quià fortassis curata fuit, ideo quia reperit certa instrumenta sub lecto, aut indumentis, leu aliis locis, & illis amotis, subitò sanitati restituța fuit, provt sepislime contigit, vt suprà in secunda parte operis patuit, vbi de remediis tractatur. Et per hæc, seu similia iudex facillimè potest obuiare, quòd talis infirmitas potius ex maleficio quam naturali defectu contigit & per minas objectas luipicatur de tali maleficio. Sicut à fimili fi quis diceret, volo tibi comburere horreum, & effectus subsequitur, vtique violentam caulat suspicionem, quòd ille, qui minas protulit, horreum succenderit, licet fortallis alius, & non iple combusserit.

#### QVÆSTIO XII.

Sequitur ad idem, magis declarans qualiter inimicitia capitalis inuestiganda.

Actus septimus.

Ttento, quòd à testimonio serendo tantummodò inimici capitales repelluntur, vt suprà quinta queftione tactum fuit. Inimicitiam autem talem declararet ex iis, quæ in capitulo pracedenti tacta sunt, Iudici fortassis nimis obscurum & difficile videatur: Attento quòd delatus vel eius procurator nollent faciliter eius acquiescere decisioni super materiam tactam, quæ dicatur inimicitia capitalis: & quæ non. Ideo exprimendi funt alij modi, quibus in notitiam talis inimicitiæ Iudex deuenire possit, vt insonté sic minimè damnet, quòd tamen reum per debitam iustitiam puniar. Et hi etiam modi, Modi caulicet sint cautelosi, seu dolosi, tamen bus iudes ludex illos practicare potest in bo-inimicinum fidei & reipublicæ: Cum & Apo-tias diff stolus dicat: Cum essem asturus, dolo possis, vos cepi, specialiter etiam hi modi practicantur super delatos, non diffamatos publice, seu etiam non notatos per aliquod indicium facti. Licet etiam Iudex super quoscunque delatos, vbi inimicitia contra deponentes allegarent, & nomina testium omnino scire

Primus modus est. Nam datur delato, seu suo Aduocato, copia processus, ad partem fuam: scilicet, deorsum,

vellent.

& nomina deponentium, seu deserentium ad partem aliam, non tamen eo ordine quo deponunt, sed isto modo, vt nomen testis, qui est primus in copia, sit sextus vel seprimus in schedula. & qui secundus sit penultimus, vel vltimus: & sic delatus, qui hoc deponat, vel illud, & quis sit primus vel secundus in sua copia: quo stante aut dabis omnes inimicos aut non: Si omnes eo citius deprehendetur delatus de mendacio, voi causa inimicitia per Iudicem scrutabitur, si quosdam verò, tunc facilius causa inimicitia inuestigabitur.

Secundus modus esset à simili, vbi daretur. Aduocato processus copia ad partem vnam, & deponentium nomina ad partem aliam & adiunctis aliis extraneis, quæ alibi à malesicis suerunt perpetrata, & non à deponentibus seu testibus in scriptis deposita, sic delatus non poterit assertiue dicere illum vel issum inimicum capitalem, quia nescit, quæ sint ab illis contra eum depo-

fita. Tertius modus, qui & suprà tactus capitulo quinto : nam quando delatus examinatur in fine secundi examinis, antequam petit defensiones, & antequam Aduocatus ipfi deputatus, interrogetur, an reputet se habere inimicos capitales qui omni diuino timore postposito, falsò imponerent illi labem hæreseos maleficarum. Et tunc fortè impræmeditatus ac improuifus, & non vihis deponentium attestationibus respondebit, quòd non reputet se habere tales inimicos: vel si dicit puto me habere, tune nominet, & illi inscribantur, & causa etiam inimicitiæ, yt postmodum Iudex valeat ed certins inuestigare, postquam copia processus & nomina feorfim fuerint tradita modis quibus Supra.

Est & quartus modus, vt iterum in fine secundi examinis aut confessionis, de qua in sexta quastione circa secon-

da interrogatoria, antequam dentur illi defensiones, interrogetur de testibus, qui granius deposuerunt contra eum, per hunc modum: Cognoscis tu talem, vnum nominando de testibus, qui graniora deposuit, & tune dicit quod sic, vel quòd non. Si dicit quòd non, tunc non poterit posteà dando sibidefensiones & Aduocatum ponere illum capitalem inimicum, cum dixerit medio iuramento prius oppositum, scilicet non cognosecre illum. Si autem dicit quod fie, tunc interrogetur, fi seit, wel audiuit quòd ipsa, vel iple egerint aliquid contra fidem Christianam sicut malesicæ facere solent. Si dieit quòd fic, talia enim & talia fecit.Interrogetur quoque, fi est eius amicus, vel inimicus, statim respondebit, quod amicus, & hoc ideo vt eius testimonio stetur: & ex tune in illa. causa, non potest dare illum inimicum capitalem per suum aduocatum cum medio iuramento, quod antea dixerat eum amicum. Si autem respondeat quod nihil scit de eo, tunc interrogetur an sit eius amicus vel inimicus, & ipse statim respodebit quòd amicus: Quia allegare inimicum, de quo nihil mali nonit, non facit. Dicet ergo, sum eius amicus, attamen fi scirem aliqua, non omitterem, quin illa reuelarem. In tali ergo causa non potenit eun ponere postea inimicum. Vel ad minus allegabit causas inimicitiæ capitalis à principio, & tune Aduocato adhibebitur fides.

Quintus modus est, nam datur delato seu Aduoeato copia processus, suppressis nominibus deponentium. Et vbi Aduocatus informabit eum de singulis, coniecturatur quis vel qui deposuerunt talia contra eum, & frequenter venit in cognitionem. Et tunc si dicet, talis est inimicus eius capitalis, & volo probare per testes, tunc sudex habet considerare concorditer iuxta processum nominatum: & tunc quia dixit velle pro-

# Quast. XII. Quomodo capit inimicitia inuest. 248

bare per testes, illos examinabit, & cau sas inimicitiæ examinabit secretè conuocato ad hoc bono confilio peritorum vel antiquorum, in quibus later prudentia: & si ita inuenerit causas inimieitiæ capitalis sufficientes, tunc repellat primos testes & illi dimittentur, si non adiunt alia grauamina testium.

Et hic modus quintus & communis observatur & de facto maleficæ citò ex copia processus elicitur, qui vel quæ aduersus eam deposuerunt: Et quia rarissime in tali causa innenitur inimicitia capitalis, nisi ea quæ ex earum malis operibus oritur: Ideo Iudex de facili se habet per præfatos modos resoluere: attento etiam quòd sæpè deponentes affectant se personaliter maleficis præfentare, & in faciem obiicere ea quæ per maleficia eis sunt illata.

Modusvi- Est & alius & vitimus, ad quem finatimus mi- liter Iudex recurrere potest, vbi præpulosus & dicti modi fortassis indicarentur ab alitaxandus. quibus dolosi, & per astutiam practicati, præsertim quatuor primi, ideo omnino ad fatisfaciendum & quietandum ferupulosas mentes, & ne Iudici quicquam obiiciatur, aduertat, quòd postquam per præcedentes modos expertus est, non esse aliunde inter delatum & deponentem capitalem inimicitiam, vult tamen hoc idem confilio aliorum assessorum concludere in finem, ne fibi quicquam obiiciatut : faciat hoc : det delato seu eius Aduocato copiam processus, deponentium tamen & deferentium nominibus suppressis: Et quia defendendo dicit se habere inimicos capitales, & fortalfis causas inimicitiarum varias allegat, siue in re ita sint, fiue non, congregat tamen Iudex confilium peritorum cuiulcunque facultatis, si commodè haberi potest, vel ad minus ex prouidis & honestis personis quibuscunque; quia ad hoc tenetur; iuxta cap. statuta, frequenter allegatum, Mall. Malefic. Tom. I.

& illis totum processum integraliter & perfectè per notarium seu scriptorem legi faciat: & cum testium seu deponentium nominibus publice exponat, ita tamen quòd ad tenendum secretum lub præstiro iuramento omnes astringat, & de illo an hoc facere velint, prius habeat inquirere, quia aliàs omnino non funt eis nomina illa exponenda.

Ex post dicat, qualiter per talem & talem modum inquirendo de inimicitia, nullam potuerit perpendere. Attamen lubinferat, si videbitur, fiat è duobus vnum, aut per confilium discernatur, qui sint ex deponentibus repellendi tanquam inimici capitales, & quomodo eligantur tres, quatuor, aut quinque qui amplius nouerint in illa aut oppido amicitiam vel inimicitiam delati & testium: & qui non sunt præsentes in consilio, & publicentur illi tantummodo nomina delati & testium; non autem articuli processus: & stabitur iudicio eofundem. Ex primo non poterunt benè testes repellere attento quòd Iudex suos modos inquirendi practicauit: ex secundo verò totaliter se immunem faciet, & omnem à se sinistram suspicionem excutiet. Tenetur etiam hunc vltimum modum seruare, vbi delatus in alieno loco & patria esfet captus. Et hæc sufficiant ad discernendum super inimicitiam.

#### QVÆSTIO XIII.

Super ea que ante interrogatoria in loco carceris & tortura proponenda habet index advertere. Et est actus octavus.

Vid denique iudici agendum fit, clar's patet. Si enim, vt communis exigit institia, ad pænam sanguinis non iudicatur, nisi propria confessione con-Hh " uincatur. uincatur. Quamuis ex aliis duobus habetur pro manifeste deprehensa hæretica prauitate, scilicet ex euidentia seu Indicio facti, & ex testium productione legitima, vt supra quæstione prima tactum fuit, & de tali etiam delata ad prælens agitur: tunc vtique quæstionibus & tormentis, pro criminum faifione exponetur.

Cafus Buidens factis.

Et vt quæstio clara sit, ponatur casus, qui Spiræ contigit & ad multorum notitiam peruenit. Quidam vir honestus, dum quandam mulierem pertranseundo non ei ad nutum in venditione cuiusdam rei venalis complacere voluisser, illa indignata post tergum, clamauit; in breui optasses quod annusses.

Et est vsitatus hic modus loquendi maleficarum, vel à fimili, quando maleficium per auisamenta volunt inferre. Tunc ille indignatus, & non immerito super eam, vultum post tergum vertit, vt eam quo animo verba protulisset inspiceret, & ecce subitò maleficio percussus os suum in obliquum horribili deformitate vique ad aures extenditur, nec retrahere potuit, sed multo tempore in illa deformitate perstitit.

Hoc enidens factum iudici propónitur, casum ponimus, & an pro manifesta deprehensa in hæresi malesicarum, sit habenda quæritur. Relpondere oportet ex verbis Bernar. in glo.ordinaria, & in c.ad abolendam, vt suprà quefione notata, tangitur quòd sic eò, quòd tribus modis, vt ibi tangitur, quis vt taliter deprehensus indicatus: Et illa etiam tria non copulatiue, id est, quod omnia tria habcant infimul concurrere, sed vnum quodque per se, scilicer, enidentia facti, testium legitima productio, & propria confessio reddit maleficam, videtur manifeste deprehensam repurari.

Enidentia facti difdicio fa-

Indicium autem facti differt ab euifert ab in- dentibus quia cum minus sit quam enidentia, tamen capitur etiam ex verbis

& operibus Maleficorum, vt in illa quæstione septima tangitur, & iudicatur ex maleficiis non ita subitò. Sed processu temporis illatis, per minas tamen etiam præcedentes: sicque concludamus, quòd de similibus maleficis delatis, & quæ sub defensionibus, vt præmissum est, defecerunt etiam vel non defecerunt eo quòd non fuerunt concessa ? non concessa autem quia non fuerunt petita: Iam nostra quæstio verlatur, quid iudici agendum, & qualiter ad quæstiones sit procedendum pro dicenda veritate in punitionem languinis.

Vbi plura sunt iudici propter ingen- Cur iudites labores contra maleficium tacitur- turam non nitatis aduertenda, quæ etiam successive properanper capitula deducentur.

Et primum est, quòd ad maleficam quæstionandam non sit pronus, habeat tamen ad certa figna quæ fequentur aduertentiam. Quare autem non debeat esse facilis, causa est, quia nisi Dinina coactio per lanctum Angelum, vt maleficium Diaboli abscedat, concurrat, ita insensibilis in illis doloribus efficitur, vt membratim citius discerpetetur, quam aliquid veritatis fateri valeat.

Nec propter hoc omittendum, tum quia non æqualiter omnes funt huiufmodi maleficiis irretitæ, tum etiam quia diabolus sponte interdum non coactus fancto Angelo Maleficam fateri crimina permittit. Pro cuius intellectu ca quæ suprà in secunda parte operis, de modo præstandi homagium diabolo tacta, funt aduertenda.

Sunt namque, quæ sub certis annis Non priprius diabolo militant, vt fex, octo aut mos flatim decem annis antequam ipfi homagium libet mapræstent, scilicet in corpore & anima se lesica diaeis deuouendo, vbi tamen aliz à prin-magium cipio illi profitendo fidei abnegatio-prafiate nem etiam subitò homagium præstant. Cur autem diabolus hoc spacium temporis postulatum acceptat? vtique ea

### Quast.XIII. Quomodo agen in verit. & c. 243

de causa, vt illo intermedio maleficam experiatur an ore tantum & non corde fidem abnegando fimili modo etiam

homagium fibi præstaret.

Nam cum diabolus intima cordis Diabolus per exter non nist per exteriora & coniecturali-tiora cor- ter cognoscere habeat, vt in prima pardis intima te operis, sub difficultate, an dæmones ris affe- ad odium, vel amorem mentes homiquieur. num immutare possint: plures etiam reperiantur, quæ necessitate aliqua, aut egestate inductæ, per alias maleficas, & sub spe confessionis, euasionis, à fide in toto vel in parte apostatant: tales vtique etiam non coactus à sancto Angelo relinquit, vnde & faciliter sua

> crimina fatentur: cum tamen illæ,quæ sicut ore, imò & corde sibi adhæserunt, pro viribus ab eo defendantur, & indurentur ad taciturnitatis male-

Cur qu#-

Et per hæc patet solutio ad quædam ma-lefice ad stionem, vnde proueniat, quod certæ consten- maleficæ de facili fateantur: aliæ verò dum faci- minimè. Quia vbi diuinitus diabolus non repellitur, adhuc tamen iponte illas relinquit, vt per temporalem confusionem & horribilem mortem ad desperationem inducat, quos corde allicere nunquam poterat. Patent hæc etiam ex facramentalibus earum confessionibus, in quibus asserunt, se nunquam voluntarie adhæsisse, & plura maleficia coactas à dæmonibus intu-

Est & alia differentia, quòd cernuntur aliquæ post fassionem criminum sibi ipsis mortem intentare, vt laqueo vel suspendio vitam sibi ipsis auferant. Quod viique inimicus ille operatur, ne per sacramentalem confessionem veniam à Deo consequantur. Et hoc præcipuè illis, quæ non voluntariè sibi adhæserunt: licet & aliis, quæ sibi voluntarie adhælerunt post criminum falfionem intentet. Sed tunc cernitur, quòd diabolus coactè malen-

cam habuit relinquere.

Concludamus, quòd tantus vel Tam diffietiam maior præsupponitur labor ad culter quæstionandum pro dicenda veritate natu. Mamaleficam, quantus ad exorcizandum gu, quam à dæmone possessium. Ideo sudex nec sur obsesvoluntarius nec facilis ad hæc esse de-sus. bet, nisi, vt dictum est, in punitionem sanguinis. Sed & in hac causa faciat diligentiam, provt lequitur: primò ferendo sententiam.

#### QVÆSTIO XIV.

De modo sententiandi delatam ad questiones. Et quomodo prima die sit questionanda; & an possit conseruationem vita compromittere. Actus decimus.

Vid denique secundo loco Iudex habet aduertere; statim post actus, in eo quòd refert sententiam suam per

modum qui lequitur.

Nos Iudex & assessores attendentes sententia meritis, seu considerantes merita pro-interlocucessus facti per nos, contra te talem, questiotalis loci, talis diœceleos, & diligenter nem fubomnibus examinatis, inuenimus, quòd tu es varius in tuis confessionibus. vtpote quia dicis tales minas te protulifie, non autem in eo nocendi animo,& tamen nihilominus sunt indicia, quæ funt sufficientia ad te exponendum quæstionibus & tormentis. Quapropter, vt veritas ab ore tuo proprio habeatur, & vt deinceps aures iudicum non offendas, interloquendo declaramus, indicamus & sententiamus die præsenti, & hora tali, supponendum quæstionibus, & tormentis. Lata suit hæc sententia, &c.

Secundo stat actus in eo, quòd & præmissum est, adhuc non sit voluntarius ad quæstionandum, sed carceribus

Hh 2

Admoni cliciendæ

ad poenam mancipatus, & non iam ad custodiam tantum vt prius, & adhibitis eius amicis, vt pænas subterfugiat, & confessio qu'd fortallis morti non tradetur, licet alias punietur, vbi veritatem fatetur, illis proponat, & quòd ad hoc ipium delatum inducete velint, hortatur. Nam meditatio frequens, & carceris calamitas, ac replicata informatio proborum virorum disponunt ad veritatem eruen-

> Et à nobis expertum est, quod per huiu modi informationes maleficæ taliter confortatæ fuerunt, vt in fignum relistentiæ in terram spuentes, quasi in faciem diaboli, dicebant, exeas maledicte diabole, faciam quod iustum erit, & consequenter crimina sua fatebantur.

> Si verò conuenienter delato expe-Chato, & tempore congruenter prorogato, & multipliciter informato:credat iudex bona fide iplum delatum negare veritatem, quæstionent eum moderate, vtpote fine fanguinis effusione: scientes quod quastiones sunt fallaces, & sapins, vt tactum est, inessicaces.

Modus in proceden-

Jan Street

Est autem modus incipiendi talis, vt dum ministri se disponunt ad quæstionandum pôst exspolient eum : vel si est mulier, prius antequam ad carceres pœnosos ducatur, ab aliis mulieribus honestis & bonæ famæ exspolietur ! ea de causa, vt si maleficium aliquod insutum esset vestimentis, provt sæpè ex informatione dæmonum practicant ex membris pueri non baptizati, in finem ve pueri visione beatifica priuentur. Et dum instrumenta disponuntur, Iudex per se & alios bonos viros fidei elatores, inducat quastionandam ad fatendum veritatem libere, & si fateri no-Inerit, mandet ministris, quòd ad cordas ligetur, vel ad alia instrumenta applicetur, & ibi statim obtemperent non læti, sed qua fi turbati. Post iterum soluarur ad petitionem aliquorum, & ad partem trahatur, & iterum inducatur, & inducendo informetur, quòd non tradetur morti.

Vbi quæritur. An hic iudex super an indici delatum infamatum, & per testes, & in- liceat promittedicia facti legiume convictum, cum de impunihil desit nisi in ore proprio crimen nitatem reo plefateatur, possit licitè conservationem aendo, vitæ compromittere, cum tamen, si veritatem crimen fatetur, vltimo supplicio pu-

Respondetur: A variis varia sentiuntur. Nam quidam itasentiunt, quòd si delata est plurimum infamata, & super indicia facti violenter suspecta: & quòd ipfa in magnum nocumentum fit, tanquam aliarum maleficarum magistra, etiam tunc securari posset de vita Inb his circunftantiis, vt perpetuis carceribus, in pane & aqua adiudicaretur, dummodò alias maleficas sub certis & verissimis signis manifestaret; nec tamen illa poenitentia carceris, vt ponitur, ei manifestanda esset, sed duntaxat securitas vitæ promittenda, & aliquali pœnitentia, puta, per exilium, vel alio modo puniéda. Et sine dubio pro maleficis famolis & præsertim quæ maleficis medicaminibus infistunt, & maleficiatos superstitiosis actibus curant, taliter servandæ essent, vt aut malesiciatis inbuenirent, aut maleficas proderent: Nec tamen eorum proditioni staretur, ed qu'od diabolus mendax, nisi pariter & alia indicia facti cum testibus occur-

Aliis videtur ad idem in casu, quo fic carceribus deputata esset, ad tempus promissionem sernandam esse, & post ipatium temporis incinerandam.

Tertij funt, qui dicunt Iudicem se- Ad tepno cure polle in confernationem vita com- folium hapromittere, ita tamen, quod ex post à malesieus sententia ferenda se exoneraret, & in fide, tesfuum locum alium substitueret.

Inter quos modos primos, licet videretur vtilis propter maleficiatorum

cura-

# Quast. XIV. De quast. & modo quastionan. 245

curationem, tamen quia non est licitum maleficia seu illicita opera tollere licet, vt in quæstione prima, & introductoria huius tertiæ partis patuit, plurimorum opinio sit, quòd licitum sit malehcia per opera vana & superstitiosa tollere. Sed quia in his magis docet Iutia doce-bit Iudi dices experientia atque vius, & negotiorum varietas, quam ars alicuius ieu doctrina: ideo relinquitur hoc iudicibus. Certum est autem, vt experientia pluries docuit, quòd multi faterentur veritatem, nisi metu mortis retrahe-

Quòd si nec minis, nec talibus promillis fateri voluerit veritatem, tunc ministri tententiam latam exequantur, & quæstionetur consuetis modis & non nouis nec exquifitis, leuiu, vel fortius, secundum quòd crimen exigit delinquentis. Et dum quæstionatur de certis articulis luper quibus quæstionatur,& hoc læpè & frequenter à leuioribus incipiendo: quia citius concedet leuia quam graniora. Et dum hæc fiunt, pr mò in- notarius totum scribat in processu , & ierrogan- quomodo quæstionatur, & de quibus interrogatur, & quomodo respon-

> Et nota, quod si fatetur per tormenta, ducatur postea ad alium locum, vt denuò recognoleat, & quòd nen tantummodò vi tormentorum cogno-

Quarto statactus in isto, quod si quæstionatus decenter noluerit fateri veritarem, ponantur alia tormentorum genera coram eo, dicendo, quòd oporteat eum hæc sustinere, nisi fateatur veritatem. Qu'dd si nec sic poterit ad terrorem vel etiam ad veritatem induci, tune pro secunda ant tertia die quæstionanda ad continuandum tormenta, non ad iterandum: quia iterari non Sententia debent, nisi noua superuenissent in-

ad contie dicia. nuandam Feretur coram eo sentétia in modum

qui sequitur. Et nos præfati Iudex, vt suprà, assignamus tibi tali, diem talem, ad quæstiones continuandum, vt à tuo ore proprio veritas audiatur; & totum ponatur in processu à notario.

Et intra illud tempus assignatum Index per se, aut per alios probos viros, inducet eam ad fatendum veritatem, modo præmisso, cum securitate vitæ, fi ita videbitur expedire.

Adnertat etiam Index, vt intra il-Malefica lud tempus continue apud eam fint cu- relinque. stodes, vr videlicet sola non relingua. de. tur, quia a Dæmone frequentabitur, vt fibi ipfi mortem inferat: si quantum Diabolus deserere ipsam intendit, aut ad delerendum iplam dininitus arcetur, hoe ipium enim Diabolus melius noscere potest, quam aliquis scriptis referare.

#### QVÆSTIO XV.

Super tormenta continua da, & de cantelu, & signis quibus cognoscere potest ludex maleficam: & quomodo se abearum maleficiis debeat pramunire. It un quemodo sint abrader da in locis ubi sua habent maleficia abscondita, cum declirationibus varius, ad obuiandum maleficio taciturnitatis. Et est actus vndecimus.

Vid autem consequenter restat Indici super tormenta continuanda? Est aduertendum primò, quòd ficut non omnium membrorum est eadem medicina, sed potius divertorum & singulorum funt diuerfæ & fingulares medicinæ, sic nec ad omnes hæreticos. sen de hæresi delatos, idem modus interrogandi, inquirendi & examinandi, quoad articulos est lexuandus, led lecundum veritatem lectarum, & personarum, varius & diuerlus modus examinandi. Idcirco prudens iudex & me-

Hh 3 dicus

Leuiora

Experie-

dicus qui putrida membra, & scabiosas oues relecare, & sequestrare ab innoxiis nititur, tam æstimare potest, delatam maleficio taciturnitatis infectam, quam taciturnitatem euellere, non potest vna & infallibilis depingi regula, seu modus, imò etiam dare non esset tutum: eò quòd cum illum modum confequenter affuetum, ac regulam generalem, tenebrarum filij præuiderent, ipfam tanguam laqueum fux perditionis, facilius euitarent, seu etiam præcauerent.

Curet igitur prudens ac industrius turnitatis, iudex occasionem & modum interrogadi arripere, sine ex testium responsis, seu attestationibus, siue ex iis, quæ aliàs experientia eum docuit, siue ex iis quæ proprij ingenij acumen aperit: subscriptis cautelis vtendo.

Maleficæ

Nam si inuestigare affectat, an manon que ut la ficio taciturnitatis sit inuoluta, aduerfundere, tat an lachrimari coram eo stando queat:aut tormentis exponendo. Hoc iplum enim pro certissimo signo, ex side dignorum antiqua relatione, ac propria experientia docente, adeò compertum est, quòd etiamsi ad lachrimandum coniurationibus aliqua hortetur, & compellatur: si malefica existit, hoc iplum, scilicet, lachrimas emittere non potest: dabit quidem flebiles, & ex sputo, genas & oculos linire, ac si fleret attentabit, super quo à circunstantibus cautè aduertendum erit.

Modus

Modus autem conjurandi ad lachriconjuradi mas veras, si innoxia fuerit, & cohibere ad lachil- lachrimas falfas, talis vel confimilis in sententia practicari potest, à iudice, seu presbytero: manum super caput delati seu delatæ ponendo: Coniuro te per amarissimas lachrimas à nostro saluatore Domino Iesu Christo in cruce pro salute mundi effusas, ac per ardenditissimas lachrimas ipsius gloriosissimæ virginis Mariæ, matris eius, super vulnera ipsius hora vespertina sparsas, &

per omnes lachrimas, quas hic in mundo omnes sancti & electi Dei effuderunt, & à quorum oculis iam omnem lachrimam abstersit, vt in quantum sis innoxia, lachrimas effundas, si nocens, nullo modo, in nomine Patris & Filij & Spiritus sancti. Amen.

Experientia docuit, quanto amplius coniurabantur, tantò minus flere poterant, cum tamen vehementer se ad fletum stimulabant, & genas sputo humectabant. Possibile tamen, vt post in absentia iudicis, & extra locum & tempus torturæ, coram custodibus slere valeant.

Quòd si causa impedimenti sletus in Causa im? maleficis quæritur, potest dici, quòd fletus in quia gratia lachrimarum in pœnitenti-maleficis. bus præcipuis donis ascribitur, cum cœlum penetrare,& inuincibilem vincere, humilis lacrima à Bernardo, asseritur: nulli dubium, quin & inimico salutis displicere nolcitur, vnde & summis conatibus illas impedire nemo ambigat, vt finalis impœnitentia potius introducatur.

Sed quid si astutia Diaboli, Deo Humiles permittente, etiammale ficam flere con-vincunt tingeret, cum flere, nere, decipere potentia etiam proprium mulierum dicatur fimos. Responderi potest : cum occulta sint Flere, de-Dei iudicia, si aliàs non possit conninci cipere, neper legitimos testes, super aliqua indi-lierum cia facti, nec etiam suspecta esset gra-proprium uiter aut violenter, vtique esset absoluenda, & pro leui suspicione, in qua staret propter infamiam, quam testes depoluerunt, haberet hæresim malesicarum abiurare: vt in secundo modo sententiandi discutietut.

Secundacautela non folum post hancing feráe primam observanda, verum etiam omnise à matempore iudici & omnibus assessoribus tangi, aduertenda, quod non permittant se ab ea tangi corporaliter, prælertim luper nudam iuncturam manuum & brachiorum, sed omnino secum deserant sal

exorcizatum

### Quast. XV. De contin.quast. & alies caut. 247

exorcizatum in Dominica die palmarum, & herbas benedictas. Hæc enim res insimul cum cera benedicta inuolutæ, & in collo deportatæ, vt suprà in secunda parte operis de remediis contra malesiciales insirmitates & defectus patuit, miram habent essicaiam præseruandi, non solum ex malesicatum testimoniis, verum etiam ex vsu & consuetudine Eeclesiæ, quæ in hunc sinem huiusmodi exorcizat & benedicit, vt patet in earum exorcismis, cum dicitur ad essignandam omnem potestatem inimici, &c.

Et non videatur extraneum de tactu iuncturarum seu membrorum, quia diuina permissione interdum per auditum verborum ab eis prolatorum malesicare opere Dæmonum possunt, præcipuè eo in tempore, vbi quæstionibus

exponuntur.

Experientia nos edocente, nouimus visu maleficia im quasdam in castris detentas, quæ nihil maleficz: aliud à Castellanis instantissimis precibus flagitabant, nisi vt in aduentu Iudicis, aut alterius præsidentis, eis concederetut, vt primum intuitum visus in iplum iudicem dirigere possent, antequam ab eo vel aliis essent vilæ, ex quo intuitu etiam sortitæ, quòd talis iudex aut alij sui assessores, ita alieni in corum cordibus fuerunt, quòd omnem si quam habuerunt indignationem, amiserunt, nec ipsas molestare quoquo modo prælumebant, led liberè abire permiserunt. Qui scit, & expertus est, verum dat testimonium, & vtinam talia procurare non possent.

Non paruipendant Iudices talia auifamenta & remedia; cum vilipenfio talium post tantas admonitiones, in æternameis cedet damnationem, iuxta faluatoris dictum: Si non venissem, & locutus eis fuissem, peccatum non haberent: nunc autem excusationem non haberent pro peccato. Muniant

ergo se præmissis ex Ecclesiæ constitu-

Et si commodè sieri potest, ipsa à Malesca tergo dorsum vertendo ad iudices & ita in iudició proasses introducatur. Et non solum ducenda in præsenti actu verum in omnibus vertergum indicious præcedentibus & sequentibus, signo vertant, crucis se muniendo, & viriliter aggrediendo, frangentur cum Dei adiutorio vires antiqui serpentis. Nec quis æstimet superstitiosum, ve à tergo introducatur, cum, ve sæpè tactum est, Canonistæ ad tollendum & impediendum malescia maiora concedant, & vana vanis contundere semper dicant esse licitum.

Tertia cautela in præsenti actu vn- De abradecimo observanda, vt pili ex omni dendis piparte corporis abradantur: Et est ea-ficarum, dem ratio, sicut suprà de vestimentis exeundi. Habent enim pro malesicio taciturnitatis aliquas superstitiosas alligaturas quarundam rerum, siue in vestimentis, siue in pilis corporis, & interdum in locis secretissimis non nominandis.

Quòd si obiiceretur: Nunquid diabolus absque huiusmodiligaturis rerum posset mentem malesicæ indurare, vt. crimina non valeat fateri, sicut & alij scelerosi sæpius inueniuntur, sub quibuscunque maximis tormentis, quantumcunque per indicia facti, aut per testes sint connicti. Respondetur, vtique verum esse, quòd absque rebus quibuscunque dæmon valeat talem taciturnitatem procurare: illis tamen rebus vtitur in animarum perditionem, ac offensam maiorem Diuinæ maiestratis.

Quod vt clarius pateat, malefica Procuraquadam in oppido Haganona, de ficil taciqua suprà in 2. parte operis tactum est, turnitatis tale maleficium taciturnitatis procutare sciebat, vt masculus recenter natus, & non baptizatus, & cum hoc primogenitus interemptus,

80

& in fornace assatus, cum aliis rebus, quas exprimere non expedit, incineratus & puluerizatus, si qua malesica aut flagitiosus, ex iis quicquam secum deferret, nullo modo sua crimina fateri pollet.

Hic clarum est, quod sic centum millia puerorum adhiberentur ex naturali incineratione, nunquam talem effe-Aum taciturnitatis causare possent:vtitur tamen, vt cuique intelligenti patet, in animarum perditionem, & Diuinæ

maiestatis offensionem.

Sed & hoc, quòd allegatur, quòd rosa taci sæpè flagitiosi homines; & non maletorturis, fici, talem penes se taciturnitatem retivnde pro- nent. Dicendum est, quòd malefici taciturnitas triplici ex causa prouenire potest, primò, ex naturali quodammodò duritia mentis. Quia sicut aliqui sunt molles corde, aut vecordes, quòd ad leuem torturam omnia concederent, etiam quæcunque falsa; ita aliqui sunt ita duri, quòd quantum cunque vexentur, veritas ab eis non habeatur: Et præcipuè illi, qui aliàs fuerunt quæstionati, quorum brachia citò ficut trahuntur, ita & flectuntur.

Maleficz etia alios

Secundò, prouenit ex maleficio pead taci- nes le retento provt dictum est, siue in turnitate vestimentis, siue in pilis corporis. Termalefica-re possut, tiò, quòd interdum, licet penes se non habeant maleficia insuta, aut alligata, maleficientur tamen ab aliis maleficis, quantumcunque remotis. Provt malefica quædam in Isburg se iactare solebat quòd vbi ad minus filum ex vestimentis alicuius detenti haberet, tantum esticere posset, quòd quantumcunque tormentaretur, etiam vsque ad mortem, nihil fateri posset : quare patet responfio ad objectionem.

mauent in casu contigisse assertur? Quod dum quidam hæretici ex propria confessione deuicti, non solum vt impænitentes, imò & defensores illius perfidiæ,

morti fuissent adiudicati, accidit, vt illæsi in igne remanerent: Tandem per aliam lententiam ad lubmersionem adiudicati, nihil proficere potuerunt: Stupentibus omnibus,& fidem ipsorum vt iustam defendere dum quidam conabantur, follicitus præful luper gregem, triduanum iciunium indixit, quo deuo- Maleficia tè expleto cuidam notificatur, quòd in ignem incerto loco corporis, videlicet sub bra- cer camé chio vno, maleficium quoddam inter insutum. pollem & carnem infutum haberent, quo reperto & amoto, continuo incendio confumpti fuerunt. Licet ab aliis opinetur, quòd quidam Necromanticus ex Dæmonis consultatione, qui sibi hoc indicauerat, prodidiflet. Sed quocunque modo factum fuerit, verisimile est, quòd dinina virtute Damon coactus, dum semper ad subuersionem fidei machinatur, hoc manifesta-

A simili, vbi talis Iudici acciderit casus, quid faciendum foret, elicere potest, vt videlicet ad Dininum recurreret præsidium, vt ieiuniis & orationibus denotarum personarum hoc genus Dæmoniorum à maleficiis expellatur, in cafu, quo nec per mutationem indumentorum, aut tonsuram pilorum ad veritatem fatendam sub tortura induci valeant.

Et licet in Alemaniæ partibus, talis Cera beabrasura, præsertim circa loca secreta, immissa, plurimum cenletur inhonesta: qua de malesicia causa nec nos Inquisitores vsi sumus: taciturni-Sed tonsis capillis capitis cum calice git, si biaut cipho aquæ benedictæ, guttulam ceræ benedictæ immittendo, & inuocatione sanctissimæ Trinitatis ieiuno stomacho trinies in potum ministrando, per Dei gratiam à plerisque taciturnitatis maleficium abstulimus. Tamen in aliis regnis Inquisitores talem per totum corpus ac rafuram fieri mandant. Vnde & Cumanus Inquisitor nobis infinuauit, quòd anno elaplo, qui fuit

# Quast. X V. De continuatione quast. & c. 249

fuit 1 485. vnam & quadraginta maleficas incinerari mandasset, omnibus per totum corpus abrasis. Et hoc in districtu & comitatu Burbiæ, vulgariter dicitur Mormbserbad in confinibus Archiducis Austriæ, versus Mediolanum.

Quòd si quæritur: an tempore necellitatis, quo nullis remediis congruis maleficium remouerint, vti præmislum est, licitum foret, diuinatrices, quæ etiam maleficia curare & tollere folent, pro amotione talis maleficii consulere. Re-Nulla sút sponsio. Quicquid sit de negotio Ra-Diuinatri tisbonæ peracto, exhortamur in Do-Repub. mino, vt in nullo casu, quantum cunque necessario, pro Republica dininatrices consulantur, & hoc propter magna offensam Dininæ maiestatis, cum tot alia sint nobis remedia concessa, per quæ omnino assequi poterimus, aut in propria potiri forma, aut in æquiualenti, ita quòd omnino veritas experiatur, vel ab eius ore, vt incinerari valeat, vel Deus auferet ipsam de medio; aliam mortem fuper eam permittendo.

Media li-

confu-

lendz.

Hæc autem nobis remedia propocita pro nuntur: ve primò faciat homo id quod taciturei- potest ex propria industria, & ex protate sub- pria virium suarum exercitatione, moquationi dis suprà tactis infistendo pluries & attenden præsertim certis diebus, vt iam in sequenti quæstione patebit. 2. Cor. 9. Abundetis in omne opus bonum.

> Secundo, quòd si desicit recursum habeat pro confilio ad alios homines, qui fortè sibi remedium, de quo nunquam cogitauerat, impertiretur eò quòd varij sunt modi ad maleficia tollenda.

> Tertiò si prædicta desiciunt, habeat recursum ad deuotas personas, iuxta illud Ecclesiast.37. Cum viro fancto assiduus esto, quemcunque agnoueris observantem timorem Dei. Item vt san-Eti in patria inuocentur per eos. Quæ si omnia defecerint, recurlum habeat immediatè ad Deum iudex & omnis

> > Mall. Malefic. Tom. 1.

populus ieiuniis & orationibus, vt tale maleficium sua pietate amoueatur. Sicut Iosaphat. 2. Paral. 20. Cùm ignoramus quid agere debeamus, hoc solum habemus residui, vt oculos nostros dirigamus ad te: & sine dubio Deus in necessariis nostris non deficiet.

Vnde & Augustinus & habetur 26. 9.7. non obsernabitis. Qui has & quascunque Diuinationes, aut facta, aut auguria obsernat, aut attendit, aut confentit observantibus, aut talibus credit. scilicet opere prosequendo, aut ad domum earum vadit, aut in domum suam propriam introducit, aut interrogat, sciat se fidem Christianam & baptismum præuaricasse, & Paganum, & Apostatam, & Dei inimicum, iram Dei in æternum grauiter incurrere, nisi Ecclesiastica emendatus, Deo reconcilietur. Non deficiat ergo iudex semper licitis vtendo iuxta præmisla, remediis, & finaliter subscriptis cautelis.

#### QVÆSTIO XVI.

De tempore, & de secundo modo interrogandi. Et est adhuc duodecimus super finales cautelas à indice obseruandas.

C V per præmissa sunt aliqua aduer-precarie-Stenda: Primo quod sacratioribus ca Ecclediebus, & infra missarum solemnia sint siz conmaleficæ interrogandæ, ita vt populus ducunt adhortetur ad implorandum Dini-stinatione num auxilium, in generali nihil speci-malefica; ficando, nisi vt contra qualcumque Dæmonum infestationes sancti inuocentur.

Secundo, ea quæ suprà tacta sunt de sale & aliis rebus benedictis: cum septem verbis, quæ Christus protulit in cruce, in schedula conscriptis: insimul colligatis, collo eius alligentur, longitudo Christi super nudum corpus,

leficas

confiteri.

& extra benedicta circumcingatur: Siquidem longitudo ipía commode ha-Longitu- beri potest: Experientia docuit miro do Christi modo his rebus ipsa molestari, vixque retinere: præcipuè autem reliquias ian-, cogat ma ctorum.

His sic dispositis, & aqua benedicta in potum porrecta, disponatur iterum ad quæstiones, continuò exhortando, vt prius. Dum aurem à terra eleuatur, & si per talem modum tormentatur, iudex legat vel legi faciat dicta testium, submissis nominibus, taliter dicendo, Adfronta- ecce per testes conuicta es, item si testes vellent se facie ad faciem adfrontare tunc iudex interrogaret, an fateri vellet, si testes sibi in faciem præsentarentur. vbi si annueret, tunc inducendi testes essent, & coram ea statuendi, si fortè robore, seu verecundia quicquam criminum fateretur.

De indidentis ferri.

Vltimò si videat, ipsam non velle detegere flagitia sua, interrogabit eam, an pro fua innocentia indieia candentis ferri vellet subire: Et quia illud omnes affectant, scientes quòd per Dæmones à læsione præseruantur: Vnde etiam quòd veræ maleficæ existant cognoscuntur: replicabit iudex: qua temeritate se tantis periculis submittere possit, & omnia conscribantur. Sed quod illud candentis ferri indicium non sit eis concedendum inferius patebit.

Aduertat etiam iudex, quod sextis feriis præcipuè vsque dum fit compulconfiretur sus pro expectatione nostri Saluatoris mage, quamalio interrogatæ, sæpè fassæ suerunt.

Sed quia super extremum nos pro-Quomodo cedere oportet videlicet super omnimodam eius negatiuam, in qua si peragendum, stiterit, iudex relaxabit eam, & sequentibus adhuc vtatur cautelis educendo conficean eam de carcere pænoso ad alium, pro custodia tamen benè munitum, ita tamen, quòd sibi omnino caueat, quòd nullo modo, & tradatur cautionibus, seu fideiussoribus, nec alias manulenta de-

creto. Quia à talibus manulente datis veritas nunquam haberetur, imò semper peiores efficiuntur.

Sed hoc primò procuret quòd humaniter in cibo & potu tractetur, & interim intrent honesti, & non suspecti, qui etiam frequenter de diuersis impertinentibus ei colloquantur, & tandem vt confidenter consultent, quòd fatea. tur veritatem, promittendo quòd iudex fibi faciet gratiam,& quòd velint esse tanquam mediatores: Et in finem huius Nota effeintrabit iudex,& promittet facere gra- dum votiam, sub intelligendo vel sibi aut Rei- bi, pro publicæ: in cuius conservationem to- ipsi. tum quod fit est gratiosum.

Si verò sibi ad vitam promittere, quæ suprà quest. 14. super tres modos tacta funt, scribantur singula à notario, & lub qua forma verborum ac intentione sit gratia promissa. Et si quidem delata sic gratiam petierit, & facta detexerit, dicantur verba generalia, quòd amplius fiet illi quam ipla petierit, in eu fine vt ampliori confidentia loquatur.

Secunda cautela in hoc actu, quòd si omnino noluerit detegere veritatem, habeat iudex, vt supra tactum est, de eius complicibus, fine ipfius scitu examinare. Et si quid huinsmodi depoluissent, per quæ conuinci posset, hæc index proponat, & diligenter de fingulis inuestiget: Et ad idem, si quæ instrumenta vel vnguenta, & pixides in domo fuerint reperta: sibi offerantur, & ad quæ vsa fuerit, &c.

Tertia cautela, si adhuc perseuerat in sua pertinacia & habere consodales examinatas, quæ contra & non pro ea depoluissent, vel si non habet, procuret alium fide dignum quem nouit fibi non ingratum, sed tanquam amicum & fautorem qui quodam sero intret ad maleficam, protrahendo locutiones, & tandem, si quidem non est de complicibus, fingat nimis esse tardè pro recessu, & remaneat in carcere cum

eadem,

Feriarum tempore. prorfus

# Quast. XVI. An iud. candentis ferri, & c.

eadem, & de nocte pariter colloquantur: Si verò de complicibus, tunc edentes & bibentes, mutuò etiam conferant de rebus commissis: Et tune sit ordinatum quòd stent extra carcerem in loco congruo explorantes eos, aufcultantes & verba colligentes, & si opus fuerit, scriptor sit cum eisdem.

Quarta cautela, vt si tunc incipiat dicere veritatem, nullo modo differat iudex recipere eius confessionem, etiam media nocte, sed continuet quantum potest: & si in die non curet, si proroget prandium vel coenam, sed instet quoadusque dixerit veritatem, saltem quoad principalia. Nam per dilationes, & interruptiones frequentius est repertum, quòd redeunt ad vomitum & non aperiunt veritatem quam detegere inceperant habito consilio dete-

In fine inincubo leficz.

Et aduertat iudex, quòd post confesterrogate fionem nocumentorum, hominibus aut iumentis illatorum, inquirat, quot angande ma- mis Incubum Dæmonem habuerit, & à quanto tempore fidem abnegarit. Quia sicut de iis nunquam fatentur, nisi prius alia fuerint fassa, ita etiam omnino in fine funt interroganda.

Quinta cautela, si prædicta omnia deficerent, tunc fi fieri potest, ducatur ad aliquod castrum, & ibi certis diebus custodia mancipata, fingat castellanus se ad partes longinquas peregrinaturum, & interim familiares aliqui, vel etiam mulieres honestæ eam visitantes, promittant ei, quòd velint eam omninò dimittere liberè abire, dummodo informet eos, vel eas, de certis experimentis. Et aduertat iudex, quòd sæpissimè per talem modum fassæ fuerunt & conuictæ.

Et nouissime in Dicecesi Argentinensi prope oppidum Schletstatt & castro Ronigsheym malefica detenta, nullis tormentis & quæstionibus deduci p-o terat ad fatendum fua crimina:tandem

modo supra dicto da castellano seruata, licet præsens erat in castro, ipsamtamé malefica æstimabat abesse, mulieres familiares intrabant, & ei liberam relaxationem promiserunt, dummodo super certa experimenta eos informaret. Et licet prima fronte renueret, & quòd dolosè cum ea agerent proponeret:tandem interrogans de quibus informari vellent, vnus dixit, super grandinem excitandum alter super carnalia facta. Tandem vbi super grandinem illum informate volebat, & scutella aqua plena appararetur malefica fibi iniūxisset, vtque digito paululum aquam moueret, & ipsa certa verba protulisset, subito locum quem explorator nominauerat, Icilicet (yluam adiacentem castro, tanta tempestas & grando replenit, sicut à multis annis vilum non fuerat.

In calu tamen quo omnia deficerent, vel etiam in casu quo crimina faterentur, quid vlterius iudici per sententiam faciendum sit, vt totus processus finiatur in quo vkima pars huius operis terminatur, restat declarare.

Qualiter processus iste fidei sit debito fino per sententiam definitiuam terminandus.

DEr Dei gratiam iis expeditis, quæ I ad cognitionem proprietatum super hæresim malesicarum deseruiunt:insimul etiam qualiter processus fidei aduersus illam sit initiandus & continuandus: restat nunc discutere, qualiter talis processus per debitam sententiam sit congruo fine terminandus.

Vbi primò notandum, quòd cum hæresis hæc, vt in principio huius vltimæ partis tactum est, præ aliis hæresibus fimplicibus hoc habeat, quod non est pura, sed mixta crimine Ecclesiastico & ciuili, vt de se patet. Ideò de modis lententiandi tractando, primò tractandum est de quadam sententia, ad quam

Ii 2 malefica maleficæ solent appellare, de qua secularis iudex per se irrequisito ordinario agit. Secundo, de his, in quibus fine ordinario agere non potest. Et sic tertiò, quomodo ordinarij se exonerare possunt, patebit.

#### QVÆSTIO XVII.

Super purgationem vulgarem & pracipuè Super examen candentis ferri, ad quod malefica appellant.

candens ferrum.

N autem malefica vulgari purga-Ltione, de qua 2.q.4.consuluisti,& Appella- cap. monomachiam. super reatum tentatiuè purgando, & per iudicem secularem ad hoc astringenda, vel admittenda ad iudicium candentis ferri, si ad hoc appellar, & videtur quòd sic.

> Nam sicut duellum ad conseruationem vitæ propriè in causa criminali, vel rerum suarum in causa ciuili ordinatur: ita & iudicium candentis ferri, per tactum vel aquæ bullientis per totum: Sed primum licitum est in aliquo casu, iuxta sanctum Thomam 2.2.q.95. in fine vltimi articuli. vbi dicit: quòd tunc duellum potest esse licitum, vbi ad communem rationem fortium appropinquat : ergo etiam in aliquo calu iudicium ferri candentis.

> Item multi principes sanctæ vitæ, & qui bonorum confilio vtebantur, vt fanctus Henricus Imperator erga coniugem virginem Kunigundam, quam de adulterio suspectam habuerat,

Item ficut index, qui habet curam tur mere- communitatis, licitè potest minora trices,om mala permittere ad vitandum peiora, buntur li- vt meretrices in ciuitatibus, ne omnia turbentur libidinibus: iuxta Augustinum in libero arbitrio. Tol'e meretrices, & omnia turbabis libidine. Ita per tale iudicium, vbi quis ab infultibus & iniuriis alicuius communitatis super causam criminalem aut ciuilem liberari posset.

Item quia minus est læsio manuum per candens ferrum, quam vitæ interfectio per duellum, ideo fi duellum admittitur, vbi consuetudo habetur: à fortiori & examen candentis ferri.

Contrarium habetur 2.q.4.monoma- Tentatur chiam. Vbi dicitur : hæc & huiusmodi duellum sectantes Deum tentare videntur. Vbi & candens attendendum esse dicunt Doctores, ferrum, quòd quia non solum à malo inxta Apostolum 1. Thessal.5. sed etiam ab habente speciem mali abstinendum est: ideò non dicitur in illo c. omnes hæc sectantes tentant Deum, sed videntur tentare, vt intelligatur, quòd posito casu, quòd aliquis talia exercens intendat alium finem, fortè rectum: quia tamen apparentia est mala, cauendum est.

Respondeo, quòd tale judicium seu examen sit illicitum præcipuè candentis ferri, deduc tur ex duobus: Primò, quia ordinantur ad iudicandum occulta, quæ Dinino iudicio reservantur. Secundo etiam, quia huiusmodi iudicium non est authoritate diuina, aut etiam documentis fanctorum patrum fancitum. Vnde in c. consuluisti 2.9.5. Quòd Sanctorum patrum documento que non sancitum non est, superstitiosa adin-docent uentione est prælumendum. Et Ste-patrum phanus Papa in eod. cap. Spontanea funt fuconfessione vel testium approbatione, ia delicta concessa sunt vestro regimini iudicari : Occulta enim & incognita illi sunt relinquenda, qui solus nouit corda hominum.

Est tamen differentia inter duellum Differen-& ferri candentis examen, seu etiam duellum potum bullientis aquæ: Quia duella & e camen magis accedunt ad communem ratio-potus nem sortium, vipote, quia pugiles sunt eis aque penitus pares virtute & arte quam exa-vel canmen candentis ferri. Quia licet vtrumq; ferri.

# Quast XVII. An iud candentis ferri deb dari. 253

ordinetur ad alicuius facti occulti inquisitionem, per aliquod factum ab homine: tamen quia in iudicio candentis ferri aliquis miraculolus effectus expectatur, quod non contingit in duello, vbi folummodò contingit interfectio vnius vel amborum. Ideò examen illud est omnino illicitum, licet duellum non sit ita illicitum. Incidentaliter tamen propter principes & iudices seculares super duellum admittendum est.

Aquinas & Lira probant duella.

Notandum quòd occasione horum verborum sancti Thomæ, qui hanc distinctionem ponit, Nicol. de Lira in Postilla sua super Biblia. 1. Reg. 17. occasione etiam duelli seu conflictus ipfius Dauid cum Philistæo, vult elicere, quòd in aliquo casu duellum possit esse licitum. Ideo quod hoc non sit de mente Doctoris Thom. sed potius oppositum probat Paulus Burdegalensis contra Nicolaum præfatum: Cuius probationem benè aduertere debent principes & iudices seculares.

Primò per hoc, quia duellum, sicut Danidis cogressus & examen alterum ordinatur ad iudiliath non candum occulta, quæ Dinino iudicio foit duel-reservantur, vt supra tactum est. Nec potest dici, quòd institutionem habuerit ex conflictu Dauid. Quia illi reuelatum fuit à Domino interiori instinctu, vt tale certamen inite deberet,& quòd iniuriam sibi illatam per eum vindicare contra Philistæum vellet: quod ex verbis Dauidis elicitur. Ego venio contra te in nomine Dei viuentis. Et sic non fuit propriè duellator, sed diuinæ iusti-

tiæ executor.

Secundò ex hoc, quòd præcipuè iudicibus est aduertendum, quia in duello datur potestas, vel saltim conceditur licentia vtrique interficiendi le mutuò: etiam cum alter eorum sit innocens: adeò præstatur auctoritas, vel saltem licentia interficiendi innocentem, quòd cum simpliciter sit illicitum quid contra dictamen iuris naturalis & Dininum præceptum; ided omnind illicitum tam ex parte appellantis, quàm recipientis, qu'am etiam iudicantis & conlulentium, qui omnes homicidæ reputantur.

Tertiò, ex hoc, quia cum Duellum In duellis fit singularis pugna duorum, vt per viz & pugnactoriam vnius appareat institia, tan- dices coquam per divinum iudicium, alterius fu ereiq; iniustitia non obstante, quia tunc Deus mic.dz. tentatur: Vnde redditur illicitum ex parte appellantis & recipientis. Tamen cum ipsi iudices illis mediis iustum iudicium aut terminationem licis procurare pollent, cum hoc non faciunt, fed consulunt, vel omnino permittunt, cum prohibere possent, consentiunt viique ad interfectionem innocentis.

Verum quia non est verisimile, postillatorem Nicolaum hæc latuisse aut ignorasse, ideò vbi dicit in aliquo casu duellum absque peccato committi mortali, loquitur ex parte iudicantium aut confulentium; vbi, non per ipforum inductionem aut confilium, sed per iplos appellantem & recipientem tale examen exercetur fine alio respectu.

Et quia non est nostræ speculationis his immorari, sed de ipsis maleficis dislerere, clarè patet, quòd in aliis criminalibus cansis circa furtum aut latrocinium tale examen inhibetur. Quantò magis hic, vbi constat, maleficas cuncta maleficia auxilio Dæmonum procurare, fiue in læfionibus inferendis, fiue curandis, fiue tollendis, aut impediendis.

Nec mirum quod opere Damonum Diabolum à læsionibus in tali examine præseruan- naturalia tur maleficæ: cum, vt naturales tra- posse candunt, succus cuiusdam herbæ, vbi ma- inefficax nus inunguntur à combustione possit reddere præseruare. Et cum ipsum Dæmonem virtutes herbarum minime lateant, dato quod per interpositionem alicuius corporis inter manus deferentis; &

Ii 3

ipsum ferrum læsionem non interciperet, provt inuisibiliter procurare potest: Tamen per huiusmodi naturales rerum proprietates hoc essicere posset, vnde minus quàm quibuscunque aliis malesactoribus ipsis malesicis, propter intimam samiliaritatem, quàm cum Dæmonibus tenent tali examine sunt purgandæ: sed ipso sacto, vbi ad hoc appellant, iam vt suspectæ malesicæ sunt habendæ.

Deseruit ad hoc factum, quod in Constantiensi Diœcesi tribus annis vix iam elapsis contigisse fertur. Nam in dominio Comitum de Furstenberg ad quod pertinent Nigræ (yluæ, fuit malefica quædam famosa, & plurimum ab incolis diffamata, quæ vbi per Comitem ad instantiam plurimorum suisset comptehensa, & de plurimis indiciis luper varia maleficia delata, tandem cum inter tormenta & quæstiones interrogaretur, manus omnium volens euadere, ad examen candentis ferri appellauit. Iuuenis Comes non multum in his expertus, examen admisit, & dum candens ferrum per tres duntaxat pafsus deferre adiudicata suisset, per sex deportauit, offerens se denuò ad ipsum longiori spatio deportare. Qua ex re, dum manifestum habuissent iudicio maleficij iudicare: quia nullus sanctorum prælumplisset taliter Diuinam alsistentiam tentare, ipsa tamen absoluta à vinculis, & illæsa vsque in præsens perseuerat, non tamen sine sidelium scandalo.

#### QVÆSTIO XVIII.

De Sententia Diffinitiua in se qualiter est ferenda.

Consequenter ad tractandum de his, in quibus secularis iudex per se cognoscere & sententiare potest dicecelanis, si libet, manentibus exo-

neratis. Hoc ipsum enim præsupponimus, vt ne dum nos ipsi Inquisitores salua side, & iustitia simus ab his sententiandi modis exonerati. Verum & ipsos Diœcesanos eadem sinceritate exoneratos affectamus, ipsorum facultatem & iurisdictionem minime amputando. Qua tamen si vti vellent, neceses foret, & nos inquisitores, iuxta cap. multorum querela. de hare in Cler. patiter concurrere.

Attendant tamen, quòd quia hoc crimen maleficarum non est merè Ecclesiasticum: Vnde nec potestatibus, nec dominis temporalibus adiudicandum & sententiandum, vt in cap. inquisitoribus. S. inhibemus: de her.lib.6. interdictum. In quibus tamen præstata potestas dissinire & cognoscere sine diccesanis non potest, similiter deducer.

Sed primò videndum de ipla sententia in secundò qualiter sit serenda. Ter-

tiò quot modis.

De primò. Cùm secundùm Aug. vt 2.q.2.c.1. Nos in quenquam sententiam ferre non possumus, nisi aut conuictum, aut sponte confessum. Et sententia sit que intriplex, vt dicit gl. summaria in 1.q. scili- terlocucet interlocutoria, diffinitiua & præce- tentia dipti. Et Ray. explicans dicit, interlocucatur. toria sententia dicitur, quæ non super principali, sed aliis quæstionibus profert inter principium causæ & sinem emergentibus: vt est de teste repellendo, vel de dilatione causanda, vel non, & huiusmodi. Vel fortè dicitur Interlocutoria, quia inter partes loquendo profertur sine scripturæ solemnitate.

Diffinitiua autem sententia dicitur, quando principalis quæstio diffinitur.

ff.de re ind.l.x.

Sententia præcepti est, quando maior quid senpræcipit minori. De primis duabus nocepti distra consequenter erit speculatio, præ-catur, cipuè super sententiam diffinitiuam.

Notandum secundò, quod licet in glossa præfata dicatur, quod iure nulla

lit.

# Quast. XVIII. De sent diffin & qualit ferenda. 255

Duplex

proceffu

sit. 2.9.2. Si guando. S. diffinitina. Et post dicatur: Scias quòd duplex est ordo iuordo iu- ris. Vnus, qui est de necessaria substantia de substā- iudiciorum, vt siat litis contestatio, & tia, alter lites recipiantur, si contra hunc ordinem feratur, sententia non tenet. Est alius ordo qui non est de substantia iudiciorum, vt scilicet sententia non feratur sub conditione, & vt prius non pronuncietur de possessione, quam de proprietate: si tamen hoc non seruet, tenet sententia. 2. q.6. Anteriorum. §. biduum.

In hac tamen causa, quia est causa fidei, & hæreseos crimen, licet mixtum, proceditur summarie, simpliciter & de plano, vt patet in cap. statu. lib. 6. Et qualiter ista verba intelligantur, habes suprà q.6. & vt ibi deducitur, Iudex necessariò libellum non exigat, litis contestationem non postulet,&c.sequenti. Probationes tamen necessarias admittat, similiter citationem & protestationem iuramenti de calumnia, &c. Vnde & alius modus procedendi iam per iura noua declaratur. Quid in

De secunda autem, qualiter sit ferenfummario da, vt nota quòd proferri debet à iudiattenden- ce, & non ab alio, aliter non valet. Item, in loco publico & honesto etiam sedendo, vt 3.9.3. inducia. §. spacium. Et similiter de die, & non in tenebris: & sic de multis, quæ ibi notantur: Tum quæ ibi continentur, quòd non diebus feriatis, & non in scriptis feratur.

Notandum, quòd quia hîc summariè, simpliciter & de plano, vt suprà tachum est proceditur, & de verb. signific. cap. Sape contingit in Clem. dicitur, quod tempore feriarum, ob necessitates hominum indultarum, à iure procedere valeat: & quòd iudex amputet dilationem. Ideo si Iudici libet, seruare illa poterit, nec scripto proferre tenetur. Cum secundum Io. Andr. plures sint casus, in quibus sine scripto sententia valet,& inter illos enumeratur consuetudo loci, vel fori dist. 11. consuetudinis.

Episcopus etiam, si est iudex, potest per alium sententiam recitare, ad instar illustrium.

Item nota, quod licet in actionibus Quando criminalibus exequutio sententiz non executio sit differenda, fallit tamen hoc in aliqui- sit diffebus casibus, præcipue quatuor: sed pro renda hac materia capiuntur duo. Primò fi lata est in muliere prægnante: differtur enim vique ad tempus partus.ff.de re indie.in 1.pragnantis. Item cum quis est confessus crimen,& postea negat. Et intellige, si confellio prius non fuit reiterata, modo quo suprà tactum fuit q.15.

De tertio autem, quot scilicet modis sit ferenda, quia consequenter vsque in finem operis de his tractabimus, sunt tamen adhuc aliqua præmittenda, de modis quibus persona delata redditur suspecta, eò quòd variæ sententiæ super varias suspiciones sunt ferendæ.

#### Q VÆSTIO XIX.

Quot modis capiatur suspicio pro sententia ferenda.

C Vspecti de hæresi, vel alio crimi-quaruer One, quot modis & quibus dicendi modi confint, & an in tali casu pro tali crimi- reum. ne, ex illis iudicandi & sententiandi sint vbi quæritur: Respondendum est & per antiqua & noua iura. Nam gl. super cap.nos in quenquam, in pracedenti quastione allegato, dicit quòd quatuor sunt modi conuincendi reum, aut scilicet iure, vt instrumentis & testibus, aut facti euidentia: Extrà de cohab.cler. c.tua, aut iuris interpretatione, vt lapius citatum esse reum. 3. quast. 9. decreuimus, aut violenta suspicione 3 2.9.1.

Notant etiä Canonistæ, quod triplex Triplex est sulpicio. Prima temeraria, de qua ca-suspicion non. Nullū iudicetis sulpicionis arbitrio 2.q.1. Secunda probabilis, & hæc purgationem inducit, non autem prima,

vt 2.q.4.presbyter. Tertia est violenta, quæ condemnationem inducit. Et de hac intelligitur dictum. Hieron, quòd vxor dimitti potest propter fornicationem, aut fornicationis suspicionem

23.q.1.dixit.

Duplex

*fufpicio* 

violenta. Sulpicio

Iuris &

de iure.

Nota insuper quòd secunda, quæ est probabilis, admittitur ad semiplenam probationem, vt extra de præfumpt. in multis. Vnde coadiuuat ad probationem, si adsint alia adminicula: vnde non solum admittitur ad purgationem inducendam, sed etiam ad arbitrationem. De violenta etiam quæ ad condemnationem sufficit, nota quod est duplex, dum quædam iuris & de iure: Vt cum ius fingit & statuit aliquid super facto, & contra hanc non admittitur probatio extra: de sponsa, nec qui fidem. Vbi dicitur, quòd si quis dederit sidem mulieri de contrahendo matrimonio cum ea, & postea copula sequitur matrimonium esse præsumitur, & probatio in contrarium non admittitur. Quædam est iuris, sed non de iure, vt vbi ius præfumit, sed non statuit aliquid, vt si vir diu mulieri cohibitauit, prætumitur ab eo cognita. 27. quest. 1. dixit: Et contra hanc admittitur probatio.

De triplicione hæ-

Applicando ad propositum nostrum ci suspi super hæresim malesicarum & super noua iura, dicimus, quòd in iure triplex suspicio seu crimen hæreseos habetur: prima est modica, secunda magna, tertia maxima.

Prima quæ est modica, in iure vocatur suspicio leuis. Ita habetur capit. Accusatus, de haret. lib.6.in princip. vbi dicitur: Si autem leuis & modica sulpicio illa fuit, & relabatur, quanquam ex hoc fit grauiter puniendus, non tamen debet pæna in hærelim relapiorum puniri. Et hæc suspicio ideo dicitur modica siue leuis, tum quia modica & leui defensione tollitur; tum quia ex modicis & leuibus oritur coniecturis. Vnde dicitur modica à modicis indiciis, & dicitur leuis à leuibus coniecturis.

Vipote in simplici hæresi circa si- Exempla dem, si aliqui reperiantur occulta con- spicionis uenticula celebrantes, vel vita, vel de males moribus à communi conversatione fidelium deuiantes, vt patet c. excommunicamus primo.extra, de hærefi.circa maleficarum hærefim. Simili modo vbi conuenticula in angariis, aut sacratioribus anni temporibus, in campis, aut syluis, siue de die, siue de nocte convenirent, aut aliquæ seorsim reperirentur, aut non frequentare diuina temporibus consuetis, & modis confuetis, aut cum luipectis maleficis familiaritates secretas contrahere. Tales enim leuiter ad minus de hæresi habentur suspecti, ed quod talia frequenter facere huiulmodi hæretici comprobantur. De qua etiam leui suspicione habetur C.de har.lib. z. in fine, vbi dicitur, Hæreticorum vocabulo continentur, & latis aduersus eos sententiis debent succumbere, qui vel leui argumento à indicio Catholicæ Religionis & tramite detecti fuerint de-

Et huic sententiæ concordat Hostiensis in summa, titulo. de prasumptione, §. finali. vbi dicit, Notandum, quòd quamuis hæretici leui argumento detegantur, scilicet, ad hoc quòd suspecti habeantur, tamen non debent vt hæretici haberi: & probatur per præcedentia.

Secunda suspicio quæ est magna, in De vehe iure vocatur vehemens, siue fortis, de menti suqua iterum in allegato capitulo, Accu- hareseos satus, in principio etiam sic habetur. vel male; Accusatus de hæresi vel suspectus, contra quem de hoc crimine magna & vehemens suspicio orta erat, &c. Ibi enim hæc coniunctio. Et non tenetur copulatiue, sed expositiue, vt

notat Ioannes Andreas ibidem. Vehe-

### Quast. XIX. Quibus modis convincitur reus. 257

mens autem idem est quod fortis, vt dicit Archidiaconus super allegatum canonem, acculatus. Et verbo vehemens, vt dicit Papias & Hugitio, quòd vehemens idem est quòd fortis siue grandis. Allegat etiam Gregorium, primo moralium. Ventus vehemens irruit: Vnde dicimus aliquem vehementem habere casum, cum habet fortem. Hæc ibi.

Ergo suspicio magna dicitur vehemens, fiue fortis: & fic nominatur, quia non nisi vehementibus & fortibus defensionibus repellitur, & etiam quia ex magnis & vehementibus ac fortibus oritur coniecturis, argumentis & indiciis. Vt pote in fimplici hærefi, fi aliqui comperiantur, qui eos sciunt hæreticos fore occultant, fauorem impendunt, associant, visitant, munera offerunt, recipiunt, defendunt & similia exercentes. Tales namque de hæresi vehementer suspecti sunt : Et similiter cognoscuntur circa hæresim malesicarum, eò quòd suspicio oritur, quòd participent cum eis in crimine.

Et præcipuè notantur hic mulieres aut viri, qui ad amorem vel odium inordinatum, licèt non ad alias læsiones hominum tendant, aut iumentorum, solent maleficiare. Similia enim, vt præmissumest, in quacumque hæresi exercentes, vehementer funt suspecti. Vt patet prealleg. ca. accusatus. §. illo verò, & per notata ibidem per Archidiaconum. Cum non sit dubium cos talia facere in fauorem hæreticæ prauitatis.

Tertia suspicio est maxima, & in iure vocatur violenta. ca. cum contumacia, & c. cum accusatus lib. 6. de baresi. & per notata per Archidiaconum & Ioan. And. super cap. accusatus, & verbo De viote vehemens: vbi dicunt: dicit vehemens ta & ma- non violenta, suprà de presumpt. c. literas. De hac suspicione loquitur Caherescos non distintt. 3 4. quorundam: & hæc Mall. Malef. Tom. I.

prælumptio seu suspicio dicitur violenta, tum quia violenter cogit & arctat iudicem ad credendum, nec tergiuerlatione refellitur qualicunque. Tum quia ex violentibus, conuincentibus atque coërcentibus oritur conie-

Exempli gratia, in simplici hæresi, si aliqui reperiantur qui hæreticos adorauerunt, id est, reuerentiam suo amore exhibuerint, consolationem vel communionem ab eis acceperunt, vel similia quæ ad ritum eorum pertinent, perpetrauerint: Tales namque violenta suspicione de hæresi & hæreticorum credentia sunt convicti, per caput. filij, & per caput. accusatus, de haresi, lib. 6. & per notata per Archidiaconum, super caput. quicunque hareticos, & verbe credentes, eod. lib. 6. cum non sit dubium eos talia facere in credentiam hæreticæ pranitatis.

Super hæresim verd malesicarum à Ex simili, qui perpetrant ea, quæ ad ritum præ maleficarum pertinent. Et talia cum violent fint varia, videlicet aliquando per verba solum contumeliosa, dicendo: Tu ienties in breui quæ tibi euenient, vel similia in effectu: & per tactum, solum tangendo hominem, aut bestiam manibus:aut per visum tantum se manifestando nocturno vel diurno tempore cæteris dormientibus in cubilibus : Et hoc vbi homines aut iumenta nituntur maleficiare. Licet circa grandines varios alios observant modos, se aliis offerendo cæremoniis, circà flumen aliquod se agitando diuersimodè, vt in præcedentibus circa modos maleficia inferendi patuit. Tales vtique violenta suspicione super hæresim malesicarum, vbi reperiuntur, & fama labo-Fat, sunt conuicti: Præsertim vbi effectus est subsecutus in maleficio sine statim, siue per successum temporis. Quia tunc euidens factum concurrit siue iudicium facti, vbi instrumenta

Kk

male

maleficij in aliquo loco reposita reperirentur: Licet successus temporis non ita aggrauaret ad euidentia facti, manet tamen suspecta veheméter, & à fortiori amplius circa simplicem hæresim,

Et si quæritur, nunquid diabolus absque visu, aut tactu mulierum maleficiare possit homines seu iumenta. Respondetur vtique, si Deus permittit. Sed quiamaior Dei permissio vbi creatura Deo dicata, per fidei abnegatioereaturas, nem, & aliis horrendis sceleribus concurrit, ideo & diabolus amplius talem creatorem modum maleficiandi creaturas affectat. Imò & dici potest, quòd diabolus etiamsi absque malesica posset, adhuc iummè, per maleficam talia exercere affectat, variis respectibus, vt in præcedentibus patuit.

Epilogando ad nostrum propositum super modos & præsumptiones iudicandi, dicendum, quòd super præfatam distinctionem, suspecti de hæresi maleficarum sunt in triplici genere, cùm quidam leuiter, quidam vehementer, & quidam violenter. Leuiter suspecti qui talia modica vel leuia peragunt, quod ex eis oritur modica vel leuis sulpicio contra eos de tali hærefi. Et licet, vt dictum est, vbi quis sic inuenitur sufpectus, non fit hærericus habendus, tamen debet sibi indici canonica purgatio, vel iniungi tanquam pro leui abiuratio.

propter leuem fufmaleficij iniungitur vel abiusatio.

magis of-

fendat.

Et quidem quòd purgatio possit ipsi indici habetur c. excommunicamus 1.in picionem Prin. Extra de har. vbi dicitur. Qui autem inuenti fuerint sola suspicione notabiles suspicione probabili, hoc est, leui, & quæ leuiter apparet dicit Host. Sequitur, nisi inxta considerationem suspicionis, qualitatémque personæ propriam innocentiam congrua purgatione monstrauerint, anathematis gladio feriantur, & vique ad latisfactionem condignam ab omnibus euitentur. Ita quòd si per annum in excommuni-

catione perstiterint, & tunc velut haretici condemnentur. Hæc ibi.

Et nota quòd indicta sibi purgatione canonica fiue consentiat, fiue non, siue deficiat, siue non, sit per omnia iudicandum sicut de diffamato de hæresi, cui est purgatio canonica indicenda.

Sed & hoc, quòd abiuratio possit tali indici tanquam leuiter suspecto de hæresi, patet per c. accusatus, in prin. vbi dicitur: Accusatus de hæresi vel suspectus contra quem de hoc crimine magis & vehemens suspicio orta erat, si hæresim in iudicio abiurauit, & postea committit in ipsam, censeri debet quadam iuris fictione relapsus, licet ante abiurationem suam, hæreleos crimen probatum non fuerit contra iplum. Si autem modica & leuis fuit suspicio, illa quanquam ex hoc si grauiter puniendus, tamen non debet in hæresim relapsorum pæna puniri. Hæc ibi.

Quidam autem, cum sint suspecti ve- De vehehemeter, & funt illi qui talia vehemen- fuspeais. tia & fortia peragunt, quòd ex eis oritur vehemens & magna suspicio: & tales, licet non fint hæretici, nec vt heretici condemnandi, eo quòd expressè habetur extra de prasump.c.literis. §. quo circa. Nullus pro suspicione vehementi est de tanto crimine condemnandus. Nam ibi ita dicitur.

Quocirca mandamus, quatenus cum' propter solam suspicionem, quamuis vehementem, nolumus illum de tam graui crimine condemnari, tamen de tali sic vehementer suspecto debet sibi mandari quòd abiuret generaliter omnem hæresim & specialiter in quam incidit, tanquam vehementer suspectus per allegatum cap. accusatus, in principio. vt est dictum, & per c. inter sollicitudines, extrà de pur. cap. & per c. litera, extrà de prasumptione.

Quod si postmodum relabatur vel De relapin pristinam, vel in aliam, vel in eos sis haretiquos scit maleficos, aut hæreticos asso- leficis.

# Quast. XIX. Quibus modis conuincitur reus. 259

ciet, visitet, vel deducat, vel consulet munera donando vel mittat, seu fanorem eisimpendat, relapsorum pænam non euadet: per allegatum c. accusatus. Vbi dicitur sic, Eum verò, qui in vna hæreseos specie vel secta commissi, aut in vno articulo fidei seu sacraméto Ecclesiæ errauit, & postmodum hæresim impliciter vel generaliter abiurauit. Si ex tunc in aliam speciem hæreseos, siue lectam ac alio articulo, seu sacramento committit, volumus vt relapsum in hæresim iudicari. Ille ergo de cuius relapsu in hæresim ante abiurationem constiterit, vel nunc constat, si postillam abinrationem receptet hæreticos, deducat, visitet, sine associet, ac dona vel munera eis donet, vel mittat, seu fauorem eis impendat, & infra, &c. meritò debet iudicari relapsus: cùm illum ex approbato à se prius errore non sit dubium illud fecisse. Hac ibi.

Tres cafus quibus

Ex quibus verbis apparet, quòd in tribus casibus in genere suspectus de pleduntur hæresi vehementer, postqua abiurauit, panare- poena plectitur relapsorum. Primus est, lapsorum. quando relabitur in eandem & pristinam hæresim, de qua suspectus fuerat vehementer. Secundus, quando hæreim simpliciter vel generaliter abiurauit, & relabitur tamen in alia hæresim: esto quòd de ea antea nunquam inipectus habitus fuerit, nec delatus. Tertius, quando hæreticus receptat, & eos deducit, & fauorem impendit. Et hic casus coplectitur multos casus, & habet multos finus, vt patet in allegato §. cum verò, in c.accusatus, frequétius repetito.

An renues Sed quæritur, quid agédű, si talis veabiuratio hementer suspectus ad mandatum sui tim secu- iudicis non consenserit continuèabiulari Iudici rare, an tradendus sit seculari arbitrio nam tra- potestatis animaduersione debita puniendus, per caput. ad tollendam. S. in prasenti verò. respodetur nequaqua, quia c.illud & S.eins, expresse loquitur non de suspectis, sed de manifeste deprehesis in hæresi,&c. Et rigorosis cótra deprehensos manifeste, quam contra suspectos tantumodo est agendum.

Et si quæritur, qualiter ergo sit procedendum contra talem. Respondetur, quod procedet contra eum per cap. excommunica.1. & per §. qui verò sola suspicione, &c. superius inserto, & excommunicabitur: In qua excommunicatione, si per annum steterit, est vt hæreticus condemnandus, per alleg. cap.

Quidam autem suspecti sunt violenter, & sunt illi, quia talia violenta peragunt, quòd ex illis oritur violenta suspicio contra eos, talis est hæreticus habendus, & sicut de deprehenso in hæresi est de eo per omnia iudicădum:per c.excomunicamus,1.extra de haresi, §. qui verò, & per c.cum contumacia, & per c.ve officium, lib. 6. Nam vel fatentur crimé, vel non si sic, & volunt redire : & hæresim abiurare ad pœnitentia recipiedi funt:per c.ad abolendam, & per c.excommunic. 2. 6. fi. Quòd si non consenserint abiurare, tradendi sunt curiæ seculari, animaduersione debita puniendi, per c. ad abolendam §. 1. allegatum.

Si autem non fatetur crimen, post-Summus quam est conuictus, nec consentit abiu- & malefirare, est vt hæreticus impænitens con-cus qui demnandus, per c. ad abolendam. Vio-cesendus,

lenta enim suspicio ad condemnandum sufficit, & probationem in contrarium non admittit. Vt habetur extrà de pra-Jum.c.literis.&c.afferre.Et cum hac difcussio locum habet in simplici hæresi, absque enidentia aut indicio facti. Sicut in sexto modo sententiandi patebit:vbi quis vt hæreticus condemnatur, etiamsi non sit hæreticus in re: Quanto magis circa hæresim malesicarum, vbi semper concurrit aut euidens factum in pueris. hominibus aut iumentis maleficiatis. aut indicium facti, puta per instrumenta reperta.

Et licet in simplici hæresi pænitetes, & abiurates, vel pœnitentia & ad per-

Kk 2 petnos

fit ad poedendus.

petuos carceres recipiantur, vt tactum est, in hac tamen hæresi, licet Ecclesiasticus Iudex recipiat vt sic ad pœnitentiam, ciuilis tamen propter malefacta circa damna temporalia, vltimo lupplicio punire potest, nec Ecclesiasticus ipsum impediat, qui licet non eum tradat ad puniendum, tamen relinquere potest.

#### Q VÆSTIO XX.

Super primum modum sententiandi:

Repetitio neris ma-

Via ergo delata persona, vel reperitur immunis: & abioluenda totaliter, vel reperitur solum diffamata de hæresi generaliter, vel reperitur vltra infamiam quæstionibus & tormentis exponenda aliqualiter, vel reperitur suspecta de hæresi leuiter, vel reperitur suspecta de hæresi violenter, vel reperitur diffamata de hæresi & suspe-& insimul, & communiter, vel reperitur confessa hæresim, & pænitens, & non relapía veraciter, vel reperitur confessa hæresim, & pænitens, sed relapsa probabiliter, vel reperitur confessa hæresim & impænitens, sed non relapsa realiter, vel reperitur confessa hæresim & impænitens, atque relapla certitudinaliter, vel reperitur confessa : sed conuicta de hæresi legitimis testibus, & alias indicialiter, vel reperitur conuicta de hæresi, sed sugitiua vel absens contumaciter, vel reperitur maleficia non inferendo, sed tollendo per remedia illicita & incongruenter, vel reperitur vt maleficus sagittarius & armorum incantator interimendo lethaliter, vel reperitur vt malefica obstetrix, infantes Dæmonibus execrando hostiliter, vel reperitur remedio appellationis se tuendo friuolè & fraudulenter. Et si quidem reperitur immunis totaliter erit per sequentem modu nsententiandu m finaliter.

V bi notandum, quòd persona delàta, tunc reperitur immunis totaliter, quando processus, meritis diligenter cum bono confilio peritorum discussis, non conuincitur, nec confessione propria: nec facti euidentia, nec testium productione legitima: quia videlicet discrepant in principali:nec etiam aliàs illa persona fuit suspecta aut diffamata publicè de antedicto crimine. Quia secus, si de aliquo alio crimine esset diffamata. Nec etiam sunt indicia facti contra talem personam, circa tale talis practica, seruatur, quia absoluenda est per Episcopum aut Iudicem per lententiam tenoris sequentis.

copustalis ciuitatis, aut Iudex ta- fententia lis, &c. Attendentes, quod tu talis de riz & diftali loco, & talis Dioceleos fuisti no- finitiuz. bis delatus, vel delata, de tali hæretica prauitate, scilicet maleficarum, attendentes etiam illa esse talia, quòd non valebamus, nec debuimus conniuentibus oculis pertransire, descendimus ad inquirendum, si prædicta fulcirentur aliqua veritate, testes recipiendo, te examinando & alia faciendo quæ decebant secundum canonicas lanctiones. Quapropter visis & diligenter examinatis omnibus actis & actitatis in hac causa, habitóque consilio peritorum in iure ac etiam in Theologica facultate illóque sæpius repetito sedentes pro tribunali more iudicis iudicantis ac habentes præ oculis solum Deum, & negotij veritatem, sacrosanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem ad nostram diffinitiuam sententiam procedimus in hunc modum, Christi nomine inuocato. Quia per ea quæ vidimus & andinimus & producta & oblata, acta & actitata sunt coram

nobis in præsenti causa, noninueni-

N TOs N. miseratione Diuina Epis- Forma

#### Quaft. XX. De variis modis sententiandi. 261

mus aliquid contra te legitime probatú fore de iis de quibus delatus fueras coram nobis, pronunciamus, declaramus, & sententialiter disfinimus, contra te non esse actum legitime cotam nobis, propter quod possis & debeas vt hære. ticus aut maleficus iudicari, nec suspe-Aus haberi aliqualiter de hæretica prauitate. Quare à præsenti instantia, inquisitione, & iudicio, totaliter te relaxamus. Data fuit hæc sententia, &c.

Caucatur, vt non ponatur in fententia quacunque, quòd delatus sit insons, vel immunis, sed quèd non fuit probatum legitimè contra eum, quia si postmodum temporis processu iterum deferatur, & legitime probetur, potest non obstante prædicta absolutoria sententia condemnari.

Nota etiam quòd eisdem modis absoluendus est quis, quando est delatus de receptione, defensione, seu alia fautoria hæreticæ prauitatis, vbi nihil probatur legitime contra eum, Secularis Iudex commissione Episcopi modo suo iudicabit.

#### QVÆSTIO XXI.

Super secundum modum sententiandi delatam, & tantummodò diffamatam.

fententia concipiéfama la. borat,

gromodo C'Ecundus modus sententiandi est, quando delatus vel delata, procesda super sus, meritis diligenter discussis, cum que fola bono confilio peritorum, reperitur tantummodò de tali hæresi dissamatus, in aliqua villa, ciuitate, vel prouincia. Et hoc est, quando delatus talis non conuincitur, nec propria confessione, nec facti enidentia, nec testium productione legitima: nec sunt quæcunque indicia alia probata contra eum, nisi præcisè sola infamia: ita quòd in speciali nullum probatur maleficium perpetratum, quòd quidem probare potest super vehementem aut violentam suspicionem, quando verba comminatoria super læfioneminferendam, protulisset, dicendo in effectu, vel in sententia: In breui to lenties quæ tibi euenient : & post effectus aliquis fuisser subsequutus in læfione corporum, aut iumentorum.

Circa istum igitur contra quem nihil probatur, nisi præcisè infamia, talis practica est seruanda. In tali enim casu. quia sententia non potest pro delato ferri, absoluendo eundem, ficut in primo modo tactum est: sed contra indicendo ipsi canonicam purgationem: Ideò Epilcopus, seu eius officialis aut Iudex, aduertant primò, quòd in causa hæreseos non refert, an aliquis sit tantummodo apud bonas & graues personas: Imo attenditur hîc, quòd etiam apud quoscunque viles & simplices sit

Et ratio est, quia à quibus quis potelt acculari in crimine hæreleos, apud illos etiam potest quis infamari. Sed quilibet hæreticus potest à quibuscunque personis accusars, cum tantummodo inimici capitales, vt suprà patuit, excipiuntur. Ergo apud illos potest infamari.

Feret ergo Episcopus, seu ludex super canonicam purgationem sententiam per hunc modum, vel consimilem.

NOS N. miseratione Diuina, Epi-sententie Copus talis civitatis, aut Iudex ta- definition lis dominij, considerantes quòd meritis processus facti per nos contra te talem, talis Dioceseos nobis delatum de tali hæretica prauitate, diligenter discussis, &c. Non invenious te confessum, nec etiam conuictum de prædicta labe, nec alias suspectum ad minus leuiter, nisi quod te reperimus legitime & veraciter, in tali villa, aut ciuitate, vel Diœcesi, & apud bonos,

KK

8c malos publice diffamatum. Quapropter ad purgandum huiulmodi infamiam, & vt bonos odor in cœtu fidelium existat, tibi indicimus canonicam purgationem, vt est iuris, assignando tibi talem diem talis mensis, & talem horam diei, in qua compareas personaliter coram nobis, vt purges tuam infamiam Compur tanta manu ordinis tui. Qui quidem purgandi compurgatores sint homines side Cacanonice, tholici, ac vita probati, & qui conuerlationem tuam ac vitam nouerunt, non tam modernotempore, quàm transacto: Significantes, quòd si in purgatione defeceris, te habebimus pro conuicto provt volunt canonicæ sanctiones.

Quid vo-

Hîc autem considerandum est, quòd cetur pur- quando aliquis reperitur de aliqua hænonica, resi publice diffamatus, & contra eum aliquid non probatur nisi infamia ipsa, tola indicitur illi Canonica purgatio, hoc est, quòd habeat aliquos viros, septem, decem, viginti vel triginta, secundum quod plus vel minus & in locis pluribus vel paucioribus magis vel minus infignibus, fuerit diffamatus, qui funt suæ conditionis seu ordinis: Wt si diffamatus sit religiosus, & illi sint religiosi, si clericus secularis, & illi clerici seculares, siue milites, & illi milites qui purgant eum à crimine, de quo est diffamatus. Qui compurgatores dicuntur esse homines fide Catholici, & vita probati, qui & illius conuerfationem & vitam non tam moderno tempore, quam antiquo nouerunt: Vt habetur extrà. de purg.ca.inter sollicitudines.

Si autem se purgare noluerit, excomcanonica municetur, quam excommunicationem purgatio- si per annum sustinuerit animo indune, excom. rato, ex tunc vt hæreticus condemnatur, iuxta ca. excommunicamus itaque. §. qui autem.

Si autem se purgare decreuerit, sed in purgatione defecit, hoc est, quòd purgatores tales & tantos, provt ei iniunctum fuit, qui eum purgent, non inuenerit, pro conuicto habetur, & sic vt hæreticus condemnatur. Vt habetur extra. de har.excommunicamus. 1. 6.adiicimus. & ver. qui non se. & de purg.cap. cum dilectus.

Considerandum autem est hic, quod quid siquando dicitur, quòd indicatur diffa-gnificat mato, quatenus purget se trina veldinis sui quarta manu ordinis sui quòd ordo su- se purgamitur ibi in genere, & non in specie. Vnde si Epilcopus purgandus est, non negatur, quin cum Epilcopis purgandis possint admitti Abbates, & religiosi presbyteri, & in aliis pari forma, de purgatione canonica. Quotiens purgabit autem se diffamatus per modum qui sequitur: Vt colligitur extra de purg.c. quotiens. S. porro. & c. accepimus. Quoad

Adueniente autem termino eidem Coniuradiffamato ad se purgandum canonicè tores purassignato comparebit personaliter purgandus, cum suis coniuratoribus coram Epileopoinquisitore, in loco vbi noscitur infamatus: & illæ qui diffamatus est ponens manum super librum Euangeliorum ante eum politum dicet sic.

Ego iuro super ista quatuor Euangelia sancta Dei quòd talem hæresim (exprimendo eam) de qua sum diffamatus, nunquam tenui, nec credidi, nec docui, nec teneo, nec credo.

Negabit scilicet illud cum iuramen-Iuramento, de quo est dissamatus, quicquid sit gantis se illud.

Quo facto omnes Compurgatores ponent manum super librum prædictum Euangeliorum. Et quilibet dicet ita. Et ego iuro super ista sancta Dei Euangelia, quòd credo ipium verum iurasse. Et tunc canonice est pur-

Considerandum est etiam, quòd tus in pludiffamatus de hæresi, ibi est purgan- cis etiam dus, vbi noscitur diffamatus: Et si multislofuerit in multis locis infamatus impo-gatur.

Renuens

# Quaft. XXII. De sentent diffam. &c.

natur, illi, vt in omnibus illis fidem catholicam publice profiteatur, & detestetur hæresim, de qua noscitur infamatus: de purga.cano. inter solicitudines.

Nec contemnat qui canonice de hæresi le purgauit, nam si post purgationem incidit in hæresim iam purgatam, pro lapío habetur, & vt relapius trairgatus, dendus est curiæ seculari. Iuxta caput. recidat, excommunicamus. 1. §. adjicimus, & verpro laplo. sic. vel si est post purgationem, & cap. ad abolendam. §. illos quoque. Secus autem si in aliam hæresim incidit de qua se ante non purgauit. Iuxta capitulum allegatum.

#### QVÆSTIO XXII.

Super tertium modum sententiandi diffamatam, & quastionibus exponendam.

Ertius modus processium fidei fi-I niendi, & terminandi est, quando delatus de hæresi, processus meritis diligenter consideratis, cum bono consilio peritorum reperitur varius, vel habens indicia contra se ad quastiones, quod scilicet exponatur quæstionibus & tormentis: Vt si quæstionatus nihil concesserit, & propterea pro immuni & innocente habeatur. Et hoc est, quando delatus non est deprehensus, nec propria confessione, nec etiam fa-Cti euidentia, nec testium legitima productione, nec funt indicia ad talem sufpicionem, vt habeat hæresim abiurare. Est tamen in suis confessionibus varius: Vel aliàs sunt indicia sufficientia ad quæstiones & tormenta. Circa istum talis practica est seruanda.

In tali autem casu, quia sententia interlocutoria est contra delatum ferenda, & non pro eo; Ideò per inquisitorem coniunctim & non divisim est ferenda: iuxta c. multorum. Inprimis si talis steterit in negatiuis firmiter, & nullatenus, licet inductus per probos viros, fateri voluerit veritatem, feretur sententia, quæ videtur sapere vim dissinitiuæ sententiæ, per modum tenoris lequentis.

Nos N. miseratione Divina Episco- Sententia pus talis ciuitatis, autiudex in terris di- fuper vationi talis domini subjectis, attenden- ad quetes meritis processus facti per nos con-stienis subtra te talem, talis loci, talis Diœceseos, & diligenter examinatis, quòd tu es varius in tuis confessionibus, & nihilominus sunt indicia multa, quæ sunt sufhcientia ad te exponendum quæstionibus & tormentis. Eapropter, vt veritas ab ore tuo proprio habeatur, & vt deinceps aures Iudicum non offendas interloquendo, declaramus, indicamus, & lententiamus die præsenti. & hora tali, te iupponendum quæltionibus & tormentis. Lata fuit hæclententia.

Si verò quæstionandus reperiatur varius & infimul fint indicia alia ad quæstiones sufficientia, ponetur vtrumque in sententia, vt in prædicta positum est. Si autem hæc duo non concur- Executio rant, sed vnum tentum, vtpote varie- simulada, tates, icilicet, ne aliis indiciis vel alia indicia, fine varietate ponetur in sententia, vt inuenitur. Sententia autem latamox exequatur, vel exegui fimuletur. Non sit tämen ludex multum voluntarius ad quæstionadum aliquem: Nam quæstiones & tormenta non inferuntur nisi in defectu aliarum probationum. Et ideo perquirat alias probationes: quòd fi non inuenerit, & tenet probabiliter, quòd delatus est culpabilis sed metu negat veritatem bonis modis, & quandoque cautelosis interdum adhibitis, eius amicis inducentibus ad veritatem dicendam, faciat Informasuam diligentiam, vt ab ore eius ha-tio discre-torun vibeat veritatem, & negotium non fe- rorum dife stinet, Nam meditatio frequens & car-ponit ad veritatem ceris calamitas, ac replicata informatio dicedam,

proborum

proborum virorum deponunt ad veritatem eruendam.

Quòd si delato conuenienter expectato, & tempore congruenter prorogato, ac delato multipliciter informato, credant fide bona Episcopus & iudex omnibus consideratis, ipsum delatum negare veritatem, quæstionent eum moderate, fine tamen effusione sanguinis, scientes quod quæstiones sint fallaces & inefficaces. Nam aliqui sunt ita molles corde, & vecordes, quòd ad leuem torturam omnia concederent quæcunque falsa. Aliqui autem sunt ita pertinaces quod quantumcunque vexarentur, ab eis veritas non haberetur. Aliqui sunt, qui fuerunt aliàs quæstionati, & istorum aliqui melius sustinent quæstiones, quia brachia statim trahuntur & flectuntur, aliqui autem remanent debiliores, & sic minus sustinent quæstiones, aliqui etiam sunt maleficiati, & in quæstionibus maleficiis vtuntur, qui ante morerentur, quàm aliquid faterentur : efficiuntur enim quasi insensibiles. Quare in quæstiotio & iteratio tor- nibus cum maxima prudentia est agenrum mu! dum, & ad conditionem quæstionantum diffe- di quam plurimum attendendum.

Cum autem lata fuerit, mox ministri se disponant ad quæstionandum delatum. Et cum disponunt se, Episcopus aut iudex, & per se, & per alios bonos viros fidei zelatores inducant quæstionandum ad fatendum libere, etiam compromittendo, ad conservationem vitæ, si opus sit, vt suprà tactum

Quòd si nee sic poterit ad terrorem, vel etiam ad veritatem fatendam induci, poterit secundum diem vel-tertium assignare, ad continuandum tormenta, non ad iterandum. Quia iterari non debent; nisi nouis superuenientibus indiciis contra eum, & tunc possunt. Sed continuari non prohibetur.

Dicitur ergo sic. Et nos N. & Epis-

copus & N. Iudex (si adsit) præfati assignamus tibi tali, diem talem, ad quæstiones continuandum, vt à tuo ore proprio veritas eruatur. & totum ponatur in processu, & infra tempus eidem assignatum, & per se & per alios probos viros, inducent eum ad fatendum veritatem.

Quòd si fateri nolucrit, die assignata Experienpoterunt quæstiones continuari: Et sic rietas nequæstionetur eisdem vel aliis graniori- gotiorum bus tormentis, fortius, vel leuius, secun- dices. dum maiorem culparum grauitatem. Et poterunt Iudices multas cautelas licitas adhibere, & in verbis & in factis, vt veritas habeatur, quas magis docet experientia atque vsus, & negociorum varietas, quam ars alicuius, seu aliqua doctrina.

Vbi autem decenter quæstionatus, & tormentis expositus, noluerit detegere veritatem, amplius non vexetur, sed libere abire dimittatur : Si autem perstiterit in ipsa confessione, & prodiderit veritatem, culpam propriam cognol- Maleficifcendo, & ab Ecclesia veniam postulan- simus mado, tanquam deprehensus in hæresi, puniedus. propria confessione, sed pænitens: iuxta c. ad abolendam. §. prasenti: abiuret, & sententialiter vt deprehensus publice condemnetur, per modum, quo condemnantur in hæresi, deprehensi propria confessione: Vt dicetur infrà in octavo modo expediendi huiuimodi deprehensos, videatur ibi.

Vbi verò veritatem proderit,& non pœnituerit, sed in hæresi pertinaciter perstiterit, & relapsus non fuerit, condemnabitur, iuxta cap. ad abolendam. §. prasenti. & expectatus competenter informatus decenter tradetur brachio seculari, vltimo supplicio feriendus, vt vt dicitur infra in 10. modo. Si autem relaplus fuerit condemnabitur per modum, quo dicetur infrain decimo modo processum aliquem terminandi. Videatur ibi.

### Quast. XXIII. De leui susp. modus sent.

Hîc autem est diligentius attendendum, quòd ille qui quæstionandus est, ante quæstiones, interdum contra se nihil confitetur, nec aliquid probatur propter quod possit nec debeat hæresim abiurare, nec propter hæresim condemnari, & de talibus agitur hîc, & dictum est statim. Interdum autem iple delatus est in hæresi deprehensus, vel aliàs funt alia contra eum prolata indicia, propter quæ debet abiurare, vt leuiter vel vehementer de hæresi suspectus, propter que non est questionandus. Sed fi vltra hoc negat aliqua quæ non probantur, sed sunt indicia sufficientia ad quæstiones, & cum pro talibus quæstionantur, sed nihil propter quæstiones confiteantur, nihilominus iste non est absoluendus, iuxta primum modum: sed secundum probata contra eum procedatur, & abiurabit vel vt suspectus, vel vt deprehensus, si vir: prout processus merita exigent & requirent. Si verò propter quastiones confiteatur illa, vel eorum aliqua, propter quæ quæstionatur, tunc abiurabit hæc, & illa, & pro istis & illis sententia contra eum est ferenda.

#### Q VÆSTIO XXIII.

Super quartum modum sententiandi delatum & suspectum leuiter.

Vartus modus processum sidei sententiandi & terminandi, est quando delatus de hæresi, processus meritis diligenter discussis, cum bono consilio in lure peritorum, reperitur tantum suspectus de hæresi leuiter. Et hoc est, quando delatus de hæresi non comprehenditur, nec confessione propria, nec facti euidentia, nec tellinm productione legitima, nec alia funt indicia fortia, seu vehementia de illa hæresi contra eum: sed tantummodò modica & le-

uia, & talia esse per consilium iudicata, propter quæ vt suspectus leuiter de hæresi, potest & debet, vt talem illam hæresim, de qua delatus extitit, abiurare, & talis si relabatur pœna relapsi non debet puniri, licet grauius tunc fuerit puniendus, quam si non ante abiuraslet, iuxta cap. accusatus in prin. de har. lib.6. Circa istum talis practica est seruanda. Talis enim si habetur respectus publice, abiurabit publice in Ecclesia, per modum qui sequitur in sententia.

Go talis Diœcesis, talis habitator Modus ciuitatis, vel loci talis in iudicio in Eccleconstitutus, coram vobis domino Epis- sia ob lecopo talis ciuitatis, sacro-sanctis Euan-picionem geliis positis coram me, & propriis ma- harescoe, nibus eis per me tactis iuro me credere corde, & profiteor ore, illam san & am tidem Catholicam & Apostolicam. quam sacrosancta Romana Ecclesia credit, confitetur, prædicat & obleruat. Item iuro me credere corde, & profiteor ore, quod Dominus Iesus Christus cum omnibus sanctis detestetur hæresim pessimam malesicarum: Et quod omnes illam assequentes, seu illi adhærentes æternisignibus cruciabuntur cum diabolo & angelis eius æternaliter, nisi resipiscant, & Ecclesiæ sanctæ per pænitentiam reconciliati fuerint. Et consequenter abiuro, abnego, & reuoco illam hæresim, de qua habetis me sulpectum, vos Domini, Episcopus & officialis: videlicet quòd familiaritatem cum maleficis habui, eorum errorem ignoranter defendi, odio habui inquisitores, & illorum persecutores: ieu etiam quòd eorum crimina non detexi. Item iuro, quòd nunquam prædictam hæresim credidi, neque credo, nec illi adhæsi, nec adhæreo, nec vnquam credam, neque hærebo, nec illam docui,nec docere intendo. Quod si aliquid prædictorum fecerim in futurum. (quod Deus auerrat) poenis iuris taliter

abiuratis, prompto animo me submitto: paratus subire omnem pænitentiam, quam pro iis quæ feci, & dixi, meritò me habetis suspectum, volueritis mihi iniungere, illam iuro pro viribus adimplere, & nullatenus contrauenire, ficut me Deus adiuuet, & hæc

Euangelia sacrosancta.

Adhortacienda.

Prædicta autem abiuratio fiat in vulgari, vt ab omnibus intelligatur. Qua facta, Iudex si adest aut officialis, pocopi male test illi dicere publicè in vulgari talia verba, vel similia effectu, Fili vel filia, tu suspicionem quam de te habebamus, vt non immeritò abiurasti, & purgasti per abiurationem plenariam, de cætero caueastibi, quòd non incidas in hanc hæresim abiuratam. Nam licet si pœniteres non traderis brachio seculari, quia abiurasti tanquam suspectus leuiter, & non vehementer, tamen tunc multò fortius punieris, quàm si non abiurasses, & à modo pro modico, haberis suspectus vehementer, & vbi vt talis abiurares, & prolaberis, pœnarelapsi debita punieris, & absque misericordia traderis curiæ seculari vltimo supplicio feriendus. Si autem abiurat secretè in camera Episcopi, vel camera Iudicis, quando scilicet non est factum publicum modo consimili abiurabit. Quibus peractis, feretur sententia in hunc modum.

> Nos miseratione Diuina, Episcopus talis ciuitatis, aut Iudex si adest, in terris talis domini ditioni subiectis, attendentes quòd visis & diligenter consideratis processus meritis per nos facti, contra te talem delatum nobis de hæretica prauitate, reperimus te talia & talia commissse. Dicantur illa quæ te reddant suspectum leniter de hæresi, & propter quæ te talem meritò habentes, te fecimus vt leuiter suspectum de prædicta, labe, eandem hæresim abiurare. Verum ne prædicta parte commissa remaneant impunita: & yt efficiaris cau

tior in futurum de multorum & magnorum consilio, in Iure peritorum, ac etiam religiolorum, in & super his habito maturo pariter & digesto, habentes præ oculis solum Deum, ac irrefragabilem sanctæ fidei catholicæ veritatem, sacrosanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, sedentésque protribunali, more iudicum iudicantium, te talem hîc in nostra præsentia personaliter constitutum per modum, qui sequitur, condemnamus, lententiamus, leu potius pœnitentiamus : scilicet ne de cætero vnquam scienter teneas, asfocies, verbis defendas, legas, si habeas talem,& ne deinceps,&c. Ponatur illa quæ commisit, propter quæ suspectus fuit habitus de prædicta hæretica prauitate. Lata fuit hæc sententia seu pæ. nitentia, & c. caueátque Notarius, quòd in processu ponat, quòd talis abiuratio est factatanquam per suspectum habitum de hæresi leuiter, & non vehementer, aliàs periculum magnum esle poslet.

#### QVÆSTIO XXV.

Super quintum modum sententiandi suspestam vehementer.

Vintus modus processum fidei finiendi & terminandi, est quando delata de hæresi, processus, meritis diligenter discussis, cum bono consilio in iure peritorum reperitur suspecta de hæresi vehementer. Et hoc est, quando delata de hæretica prauitate non reperitur legitime deprehensa, nec confessione propria, nec facti euidentia, nec testium productione legitima, sed funt magna & grania probata indicia contra eam, & talia per consilium indicata, quæ illam reddunt suspectam

# Quaft. XXIV. De vehem. susp. modus, &c. 267

vehementer de prædicta hæretica pra-

Circa istam talis practica est seruanda. Talis namque debet, vt suspecta vehementer de tali hæresi, abiurare illam hæreticam prauitatem:ita quòd si postmodum relabatur, pœna relapsis debita puniatur, hoc est, quòd tradatur brachio feculari, vltimo supplicio ferienda, iuxta c. accusatus in pri. de haresi. lib. 6. Et abiurabit publice vel secrete, secundum quod suspecta est habita publicè vel secretè, & apud plures, vel pauciores, & graues vel leues, vt dictum est statim de illo qui est suspectus leuiter de hæresi, & habet vt talem hæresim abiurare.

Modus disponen-

Modus autem disponendi ad abiuradi abiura-tionem talis est. Adueniente namque die dominica ad abiuratione faciedam. & ad audienda sententiam, seu pœnitétiam abiurando imponendá, prædicator 1ermonem faciet generalé. Quo facto legantur publice per notarium vel clericum, ea de quibus iple abiurandus est conuictus, & alia ex quibus habitus est luspectus de hæresi vehementer.

Post dicetur illi per Iudicem vel officialem: Ecce quòd ex illis recitatis, tu es nobis suspectus de tali hæresi vehementer, quare oportet, quòd tu purges te & abiures hæresim supra dictam. Et tunc ponetur coram abiurando liber Euangelioru: & iple ponet manu super illum, & si scit legere competenter, tradetur ipsi sequens abiuratio in scriptis, & leget coram omni populo.

Si autem nesciat legere competenter, notarius legat ea spatiose, & abiurandus respondebit alia, & intelligibili voce per hunc modum. Nam notarius, vel clericus dicet sic. Ego talis de tali loco. Et respondebit per eadem verba, & ille qui in iudicio constitutus est, attamen in vulgari semper. Et si quovsque abiuratio sit finita: Et abiurabit per formam tenoris lequentis.

Ego talis de tali loco, talis Diœcesis, in iudicio personaliter constitutus coram vobis, reuerendis dominis, Episcopo talis ciuitatis & iudice in terris ditioni talis domini subjectis, sacro-sanctis Euangeliis positis coram me, propriis manibus per me tactis, Inro me credere corde, & profiteor ore illam fanctam fidem Catholicam & Apoltolicam, quam sacro-sancta Romana Ecclesia docet, profitetur, prædicat & tenet. Item iuro me credere corde, & profiteor ore, quòd, &c. Explicetur articulus catholicus contrarius illi hæresi, de qua vehementer est suspe-

Et verbi gratia, si est de hæresi maleficarum, dicetur sic: Iuro me credere, quòd non solum simplices hæretici, aut schismatici æternis ignibus cruciabuntur, verum super omnes hæresi malesicarum infecti, Dæmoniis fidem quam in sacro fonte baptismatis perceperunt, abnegantes,& spurcitiis diabolicis pro implendis eorum prauis desideriis insistunt, hominibus, iumentis, terræ frugibus, plurima nocumenta inferentes. Et consequenter, abiuro, abnego, & re-Haresis est uoco illam hæresim, sen potius inside- opera malitatem, quæ falsè & mendaciter asse-lesicarum rit, non aliquam maleficam in terris, & dere. quòd nemo credere debeat, illas posse nocumenta inferre auxilio dæmonum cum talis infidelitas expresse militet, vt iam cognosco, aduersus determinationem sanctæ matris Ecclesiæ omnium catholicorum Doctorum, imò & aduerlus leges imperiales, quæ huiusmodi comburendas decreuerunt.

Item iuro, quòd nunquam prædictæ hæresi credidi, supple pertinaciter, neque credam, nec adhæreo de præsenti, nec adhærere intendo, nec docui, nec docereintendo, nec docebo. Item iuro & promitto, quòd talia & talia ex-

primantur, propter quæ habetis me suspectum de huiusmodi hæresi vehe-L | 2

menter, nunquam faciam, nec operam, vt fiant, dabo. Quòd si aliquid de prædictis fecero in futurum ( quod Deus auertat) pænis de iure relapsis debitis, prompto animo me submitto, paratus fubire omnem pænitentiam quam pro his, quæ feci & dixi, propter quæ habetis me suspectu de dicta hæresi vehementer, decreueritis mihi iniungere. Et illam iuro, & promitto pro viribus adimplere, & nullatenus contraire, sic me Deus adinuet, & hæc Euangelia facrosancta.

Prædicta autem abiuratio fiat in vulgari, vt ab omnibus capiatur, nisi sieret solummodo coram personis Ecelesia-Abiuratio sticis, qui linguam latinam intelligefecrete fa- rent competenter. Si autem abiuranerit secrete, scilicet in Palatio Episcopi, vel camera Epilcopi : quando scilicet factum non est publicum, modo consimili abiurabit. Facta autem prædicta abjuratione, judex auisabit eum vt suprà quòd non incidat relabendo in pænam relapforum. Si cautus notarius, quòd ponat in aclis, quomodo talis abiuratio facta est per talem, vt per suspectum de hæresi vehementer, ad hoc, vt si relaberetur, qualiter puniretur quis pœna relapsis debita.

> Quibus peractis fertur sententia, seu pœnitentia in hunc modum. Nos, N. Episcopus talis ciuitatis, & frater, si adsit N. Inquisitor hæreticæ prauitatis, in terris talis Domini ditioni subiectis, à sancta Sede Apostolica specialiter delegatus: attendentes, quòd tu talis de tali loco, & talis Diœceseos, talia & talia commissiti, (dicantur illa) vt ex processus meritis diligenter discussis legitime nobis constat, propter quæ meritò habemus te suspectum vehementer de tali hæretica prauitate,& vt taliter suspectum te fecimus abiurare, de magno confilio in iure peritorum, iustitia suadente. Verum vt esticiaris cautior in futurum, & ne reddaris pro

cliuior ad similia peragenda, & ne crimina permaneant impunita, vt sis cateris delinquentibus in exemplum, de multorum & magnorum in iuris confilio peritorum ac etiam in facultate Theologica magistrorum, seu Doctorum: & super his habito maturo & digesto, habentes præ oculis solum Deum, ac sanctæ fidei Catholicæ & Apostolicæ veritatem sacrosanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudiciű nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, sedentésque pro tribunali, more Iudicum iudicantium, talem hic in nostra præsentia personaliter constitutum, forma qua lequitur condemnamus, leu potius pœnitentiamus: Videlicet ne deinceps talia vel talia facere, vel dicere, aut docere prælumas. Ponantur illa quæ conuincitur commissse, propter quæ suit sulpectus habitus de prædicta hæresi vehementer, & nonnulla, quæ si committeret, incideret leuiter in relapsum: ied alia ipli imponantur, provt negociji varietas expostulat & requirit, vt pote, quòd nunquam scienter habeat talia exercitia, vel ne eos, quos sciuerat abiurasse, receptet & similia. Lata fuit hæc sententia, &c.

Attendendum autem, quòd suspecti Qui harede hærefi, & non deprehensi, sine sint petuo car. suspecti vehementer, sine leuiter, non ceri mandebent perpetud incarcerari, nec per-cipentur. petud immutari. Quia hæc est pæna illorum, qui fuerunt hæretici, & postea pænituerunt, vt patet in cap. excommunicamus, 2. de har. & in ca. quoniam de here. lib. 6. Sed poslunt propter illa, quæ commiserunt ex quibus habiti funt sulpecti, ad certum tempus carceri mancipari, & postmodum, vt videbitur, dispensari, inxta dap. ve commis. de hare. lib. 6.

Nec huiusmodi suspecti sunt crucibus confignandi. Nam cruces funt insignia hæretici pænitentis: Suspecti

Alia forma fenpæniten. tiariz.

# Quast. XXV. De violenta susp. modus, 5c. 269

autem non fuerunt hæretici habiti, quare non lunt confignandi. Potest tamen eis imponi, quòd stent certis die-Configna bus solemnibus in valuis talium Ecclebus & ce siarum, vel circa altaria, dum missarum solemnia celebrantur, habentes in manibus cereum ardentem tanti ponderis: vel quòd vadant ad talem peregrinationem, & similia, provt negotij qualivas expedit & requirit.

#### QVÆSTIO XXV.

Super sextum modum sententiandi delatum violenter suspectum.

C'Extus modus processium sidei terminandi, est quando delatus de hæretica prauitate, processus meritis diligenter discussis, cum bono consilio in iure peritorum, reperitur de hæresi suspectus vehementer. Et hoc est, quando delatus ipse non reperitur legitime deprehensus confessione propria, nec facti euidentia, nec testium productione legitima, sed sunt indicia non legia solum vel vehementia sed fortissima, & violentissima, quando ipfum delatum reddunt meritò suspe-Etum de dicta hæresi violenter, & propter quæ talis debet vt suspectus violenter de dicta hæreli iudicari.

Et vt modus iste clarius intelligatur, demus exempla tam de simplici hæresi in fide, qu'am & de hæresi malesicarum. Namin simplici hæresi calus contingeret, quando delatus ipse non reperitur legitime deprehensus, confes-Sustinens sione propria, &c. vt supra. Tamen propter aliquid quod dixit vel egit, vtpote citatus in non causa sidei, sustinuit per a nã: excommunicationem, per annum, vel Agreticus, plus, talis est iam suspectus leuiter de hæresi. Quia hoc non caret scrupulo hæreticæ pravitatis, de pæn. c. grauem. Citatus autem responsurus de fide, vbi

non comparet, sed tenuit contumaciter comparere, propter quod excommunicatur, tunc sit suspectus de hæresi vehementer. Nam tunc leuis suspicio transit in vehementem: & si sustinet illam excommunicationem per annum animo pertinaci, tunc fit suspectus de hæresi violenter: Nam & tunc vehemens suspicio transit in violentam, contra quam non admittitur defensio. Imò ex tunc talis est vt hæreticus condemnandus, vt patet per c.cum contumacia, & notatur ibidem. lib. 6.

In hæresi verò malesicarum exemplificatur super violentam suspicionem, quando dixit & egit aliqua quæ à maleficis practicantur, quando volunt aliquem maleficiare: & quia hoc commune est, vt verbis comminatoriis, aut factis per vilum, vel tactum se habeant manifestare. Et triplici ex causa, vt peccatum à iudicibus aggrauetur, & vt fimplices eò facilius seducantur, & vt Deus per amplius offendatur, & maior læuiendi in homines sibi facultas relinquatur, vnde violenter malefica fit luspecta, quando post verba comminatoria, dicendo; Faciam tibi quòd in breui senties, vel similia in sententia, & post verba effectus aliquis in ipso, vel in alio fuit subsecutus. Tunc enim non leuiter fit suspecta, sicut qui propter familiaritatem, habitam cum maleficis, fuerunt iulpecti, aut qui prouocare ad amorem inordinatum aliquem voluifsent: Vide suprà de tribus suspicionibus, leui, vehementi, & violenta.

Nunc videndum est qualis practica sit cum talibus seruanda. Nam circa violenter suspectum in simplici hæresi Pradica hæc practica sernatur. Nam licet in re contra fortassis non sit hæreticus : vt pote suspectos quia non habet errorem in mente, nec feruanda, de illo pertinaciam in voluntate, vt notat Archid. Super alleg. Nihilominus est vt hæreticus condemnamdus propter prædictam suspicionem violentam,

manicationem

excom-

contra quam non est probatio admit-

Condemnatur autem hæreticus fic, quòd si noluit resilire, & hæresim abiurare, & satisfactionem condignam exhibere traditur brachio feculari animaduersione debita puniendus, iuxta cap. ad abolendam. §. prasenti. Si autem velit & consentiat cum effectu, abiurat hæresim,& carceri perpetuo mancipatur, iuxta c. excommunicamus. tit. de bare. Pari forma ille qui sic est suspectus de hæresi malesicarum violenter.

Circa suspectum autem violenter tuper hæresim malesicarum, licet idem modus est observandus, tamen minori modo procedendo:aduertendum, quòd si stabit in negativa asserens provt facere solent, quòd non ea intentione verba illa protulerint, sed ex vehementi & muliebri passione, vnde & iudici non videtur ipsam igni posse adiudicari, non obstante violenta suspicione, tunc iudex ea in carceribus detenta, iuquirat, & proclamare faciat, si in similibus dudum notata fuisset. Et si sic, vtrum publice sit de tali hæresi diffamata, ex quibus procedere ad vlteriora potest, taliter vt ante omnia quæstionibus & tormentis exponatur. Et si indicia apparuerint supertalem hæresim, aut super maleficium taciturnitatis:puta quia lachrimas non effudit, imò & quali insensibilis ad tormenta reperitur quia videlicet citò post tormenta omnibus viribus restituitur, tunc procedat per varias cautelas supra positas, vbi de fimilibus agitur.

Et in casu, quo omnia deficerent, tuncaduertatur, quòd si similia dudum perpetrauit, tunc omnino non est dimittenda, led per annum ad minus iqualoribus carceris mancipanda & crucianda, sæpissimè etiam examinanda, præcipuè sacratioribus diebus. Si autem diffamata cum hoc, licet tunc iudex per ea quæ suprà tacta sunt circà

simplicem hæresim, ipsam posset igni adiudicare, præcipuè propter multiplicationem testium, & quia sæpius in similibus, vel in aliis maleficiis fuit notata:tamen quia cum pietate procedere vult, ideo iudicet ei canonicam purgationem, vt videlicet viginti, aut triginta purgatores habeat, & procedat provt in secundo modo sententiandi tactum est: ita videlicet indicando illi quòd si in purgatione defecerit, tunc tanquam rea igni adiudicabitur. Et secundum hoc iudex procedere potest.

In casu verò, quò se purgaret, tunc abiurationem omnis hæreleos, cum pœna relapforum, ac perpetua pœnitentia per modum, qui sequitur, in sententia formanda faciat: Et modus disponendi, ad abiurationem, talis est, vt dictum est in quarto & quinto modis præcedentibus, processum fidei terminandi. Nota etiam quòd in fequentibus modis omnibus sententiandi, vbi iudices per viam pietatis procedere vellent, tunc per modum iam tactum procedere possent. Sed quia seculares iudices variis suis vtuntur modis, iuxta rigorem, & non semperiuxta æquitatem procedentes, ideo ipsis infallibilis regula & modus assignari non potest, sicut iudici ecclesiastico, qui abiurationem recipere potest sub perpetua pœnitentia, per modu qui lequitur.

Egotalis, de tali loco, talis Diœceleos, in iudicio personaliter constitutus Seculares coram vobis venerabilibus dominis. iudices Episcopo talis ciuitatis, & iudicibus sacrolanctis Euangeliis positis coram me essque propriis manibus per me corporaliter tactis, iuro me credere corde, & profiteor ore, illam sanctam fidem Catholicam & Apostolicam quam sacrosancta Rom. Ecclesia tenet, profitetur, credit, prædicat, atque docet. Et confequenter abiuro omnem hæresim, & abnego & reuoco omnem extollentem se aduersus sanctam Roman. & Apost.

Eccle

Diebus festis vt plurimum debent maleficæ examina-

### Quast. XXV. De pænit. imponenda abiuratis.271

Ecclesiam: cuiuscunque secte fuerit vel erroris. Item iuro & promitto, talia & talia (exprimantur illa)quæ egi, seu dixi propter quæ,& ex culpa mea, habetis me suspectum de dicta hæresi violenter deinceps nunquam faciam, vel dicam, vel quòd fiant operam dabo. Item iuro, & promitto, quòd omnem pœnitentiam quammihi iniungere volueritis, pro prædictis viribus adimplebo,nec contraueniam in aliquo, sic me Deus adiquet, & ista sacrosancta Euangelia. Quòd si contra abiurata fecero in futurum, (quod Deus auertat), ex tunc pœnis de iure relapsis debitis nunc pro nunc obligo & aftringo, quatenus illis ferior.

Cautela pro Notario.

Sit cautus Notarius, quòd scribat in actis, quòd dicta abiuratio sit facta per vnum de hæresi violeter suspectu, vt si probaretur post relapsus vt tunc talis iudicaretur talis, & traderetur brachio seculari. Ergo talis de tali loco: talis Diœceleos in iudicio personaliter costitutus corā vobis Venerabilibus Dominis N. Episcopo talis cinitatis, iudicibus in terris talis domini, sacrosanctis Euageliis posita coramme eisque propriis manibus per me corporaliter tactis iuro me credere corde, & profiteor ore illa sanctam fide Catholicam & Apostolicam qua sacrosancta Rom. Ecclefia tenet, profitetur, credit, prædicat atque docet. Et consequenter abiuro, abnego & reuoco omnem hærefim, extollentem se aduersus sanctam Romanam, & Apostolică Ecclesiă cuiulcunque le-Aæ fuerit, vel erroris. Item iuro & promitto talia & talia (exprimantur illa,) quæ egi, seu dixi, propter quæ & ex culpa mea habetis me suspectum de dicta hær si violenter, deinceps nuquam faciam, vel docebo, nec quòd fiant, operam dabo. Item iuro & promitto, quòd omnem pænitétiam qua mihi iniungere volueritis pro prædictis, pro viribus adimplebo:nec cotraueniam in aliquo,

sic Deus me adiquet & ista sacrosancta Euangelia. Quòd si contra abiurata, vel iurata fecero in futurum, Diabolo instigate, quod Deus auertat, pœnis de iure relapsis debitis, nunc pro tuc me obligo & astringo, quatenus illis ferior, cùm legitime constiterit me contra fecisse.

Sit cautus Notarius, quòd adscribat in actis, quòd dicta abiuratio est facta per talem, tanquam per habitum suspectum de hæresi violenter, vt si probaretur, abiuratus relapius iudicaretur, & yt talis traderetur brachio seculari.

Quibus sic actis, absoluat eum à sententia excommunicationis, de qua est suspectus habitus violeter quod inciderit, sicut in hæresibus suprà dictis: Vnde ficut hæreticus cum rediit & abiurat, est à sententia Excomunicationis absoluendus, quia omnis hæreticus est excómunicatus, iuxta c.excom. & 2.de here. & etiam iuxta ca. ad abolendam in prin. Sictalis, de quo agitur cum sit vt hæreticus condemnandus, vt dictu est, prius postquam abiurauerit, est ab excommunicationis sententia absoluendus, & absolutione facta, ferietur sententia per modum tenoris sequentis.

Nos N. Episcopus talis ciuitatis, & Forma si adest, index in terris talis domini, at-absolutotendentes quòd tu talis de tali loco, ta-riz abexlis Diœceseos fuisti nobis delatus de ta-catione, libus, & talibus, fidem sanctam tangentibus [ exprimantur illa ] & quòd nos processimus ad informandum, nossuper illis vt iustitia suadebat, & meritis processus diligenter examinatis, & omnibus actis & actitatis in causa præsenti inuenimus te talia & talia commifisse (explicentur illa). Quapropter & non immerito de tali hæresi (explicentur illa ) te suspectum violenter habentes, fecimus te vt taliter sufpectum, omnem hæresim generaliter, publice abiurare, provt nobis mandant Canonicæ sanctiones. Sanè cum secundum eadem canonica

instituta,

instituta, omnis talis sicut hæreticus condemnandus, & tu saniori consilio inhærendo, & ad gremium lanctæ matris Ecclesiæ redeundo, abiuraueris, vt præmittitur, omnem hæreticam prauitatem, propter quod abloluimus te à sententia excommunicationis, qua, vt obnoxius Dei Ecclesiæ astrictus meritò tenebaris. Si tamen de corde vero, & fide non ficta reuerlus ad Ecclesiæ vnitatem idcirco inter pœnitentes deinceps computeris, ad misericordiæ sinum sacrosancta Ecclesia te recipiens de prælenti. Verum quia indignum valdè existit offensas diuinas impunitas conniuentibus oculis pertransire, & iniurias hominum castigare, cum granius sit Diuinam quam humanam lædere maiestatem, & ne tua crimina incentiuum existant aliis delinquendi, & vt efficiaris cautior in futurum, ac minus procliuis reddaris in posterum ad prædicta seu similia committenda, vt in futuro seculo lenius patiaris: Nos Episcopus & iudex præfatus præhabito in & fuper iis sano & maturo consilio peritorum sedentes pro tribunali, more Iudicu iudicantium, habentes præ oculis solum Deum, & sanctæ fidei irrefragabilem veritatem, facrofanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, te talem, in nostra præsentia personaliter constitutum, hac die & hora tibi in antea assignatis sententialiter per modum qui sequitur, condemnamus, seu potius vestes si- pœnitentiamus. In primis quòd statim induaris super vestes omnes, quas defers, veste liuida ad modum scapularis ris, haben-monachi, sine caputio facta ante & retes cruces pro pani- tro habente cruces de panno croceo, tentibus. longitudinis palmarum trium & latitudinis duorum, quam vestem deferre habeas super omnes vestes alias per totum tempus. Exprimatur vnius anni vel duorum, vel plus ad minus provt

culpa exegerit delinquentis. Et nihilominus cum dicta veste & crucibus, stet in porta talis Ecclesiæ, tali & tanto in tempore, scilicet in quatuor festis principalibus virginis gloriosæ, vel talibus & talibus ciuitatibus, in valuis talis & talium Ecclesiarum, téque ad talem carcerem, ad perpetuum vel ad tale tempus, sententialiter condemnamus.

Ponantur illa, quæ videbuntur magis ad honorem fidei expedire, attenta culpæ maioritate seu minoritate, seu contumacia delinquentis. Et seguitur: Retinentes nobis ex certa scientia & expressè, vi nobis concedunt canonica instituta quatenus dictam pœnitentiam possumus mitigare, aggrauare, mutare, tollere, in toto & in parte, toties quoties nobis vilum fuerit faciendum. Lata fuit hæc sententia, &c. Qua lecta, mox executioni debitè demandetur, & induatur veste prædicta cruces huiusmodi continente.

#### QVÆSTIO XXVI.

Super modum sententiandi debitum suspectum, & diffamatum.

CEptimus modus processum fidei fi-Iniendi, & terminandi, est quando delatus de hæretica pranitate, processus meritis diligenter discussis, cum bono confilio peritorum in iure, reperitur suspectus de hæresi, & etiam diffamatus. Et hoc est, quando delatus ipse non reperitur legitime deprehensus, nec propria confessione, nec facti euidentia, nec etiam testium legitima productione, sed reperitur publice dissamatus : ac etiam reperiuntur indicia contra eum, quæ ipsum reddunt suspectum aliàs de hæretica prauitate leuiter vel vehementer, vt pote quia habuit magnam familiaritatem cum hæreticis, qualis fuit ille de quo agitur in c. inter

uidæ, ad

### Quast. XXVI. Modus sent. super deb. &c: 273

sollicitudines, de purg. canon. Et tali ratione infamiæ est indicenda canonica purgatio, & ratione suspicionis debet hæresim abiurare, iuxta cap.allegatum,

inter sollicitudines.

Circa istum talis practica est seounda. Talis enim sic publice de hæresi diffamatus, & vitra infamiam ex aliis indiciis suspectus habitus de hæretica prauitate in primis purgabit se publice, - per modum qui in secundo modo tactus est. Qua purgatione expleta per ipsum diffamatum, mox idem diffamatus, vt tuspectus aliter & ex aliis indiciis hæ= reseos, de qua est suspectus habitus prædictum habens librum Euangeliorum, coram positum abiurabit per hunc modum.

Turamen- Et ego talis, de tali loco, talis Dicetum suf- ceseos coram vobis venerabilibus dodiffamati, minis meis N. Episcopo talis ciuitatis & judice in terris talis domini, in judicio constitutus personaliter, sacrosanctis Euangeliis positis coram me, eifque propriis manibus corporaliter per me tactis, iuro me credere corde, ac profiteor ore; illam sanctam fidem Apostolicam, quam Romana Ecclesia credit, profitetur, prædicat & obseruat. Et consequenter abiuro, detestor, & abnego, & renoco omnem hærefim extollentem le aduerlus sanctam & Apostolicam Ecclesiam, cuiuscunque sectæ suprit, seu erroris, & postea, vt suprà tactum est.

> Item iuro & promitto, quod talia & talia, quæ egi, propter quæ & merito sum de tali hæresi dissamatus, & vltra vosine habetis suspectum (exprimantur illa) nunquam deinceps faciam, seu dieam, neque operam dabo, quod fiant. Item iuro & promitto, quòd omnem pœnitentiam, quam mihi iniungere decreueritis, pro prædictis viribus adimplebo, nec contraueniam in aliquo: Sic me Deus adiuuet, & ista Euangelia sacrosancta. Quòd si contra prædicta

Mall. Malefic. Tom. I.

iurata & abiurata fecero in futurum. (quòd Deus auertat) à pænis talibus de iure debitis, me nunc pro tune liberè suppono, obligo & astringo, quatenus illis plectar, cum probatum legitime extiterit, me talia commissile,

Aduertendum tamen hoc, quòd si indicia sunt talia & tam fortia, quòd cum infamia prædicta, vel absque ea, reddant prædictum diffamatum, & fufpectum de hæresi vehementer, tunc abiurabit omnem hæresim generaliter, vt habitum est. Et si relabatur in quancunque hæresim, pæna relapsis debita punietur, vt in c.inter sollicitudines, de purgatione canonica. & in cap.accufatus.

De haresilib.6.

Si autem indicia illa sunt ita modica & lenia, quòd cum prædicta infamia non reddant eum suspectum de hæresi vehementer, sed solum leuiter, tunc sufficiet, quòd abiuret non generaliter, nec simpliciter, sed singulariter hærefim, de qua habitus est suspectus: ita, quòd si prolabitur in aliam speciem hæreseos, pæna relapsis debita non punietur. Sed si in eadem ratione abinrationis, quia scilicet suspectus leuiter abiurauit, pœna relapsis debita non punietur: licet durius, quam si alias non abiurasser. Vt omnia hæc patent in c.accusatus.in prin.de hare.lib.6:

Ratione autem purgationis canonicæ,est dubium, an videlicet, si post purgationem canonicam in eandem speciem hæreseos, de qua se purganit canonice, prolabatur, pœna relapsis debita, hoc est, vltimo supplicio feriatur. Et videtur qu'd sic, per c.excommunicamus. 1. § .adiicimus : verbo, vel si post purgationem, & per canonem, ad abolendam. S.illos quoque de hare in antiquis. Sit cautus notarius, quod feribat inactis, an talis abiurauerit tanquam su+ spectus de hæresi leuiter vel vehementer: quia multum interest, vt aliàs frequenter dictum est. Quibus sic actis,

Mm fertur fertur sententia seu pœnitentia, per formam tenoris lequentis. Nos N. Episcopus talis ciuitatis, aut Iudex in terris ditioni talis domini subiectis: Diligentius attendentes, quòd tu talis, de tali loco & talis Diœcesis, fuisti delatus nobis de tali hæretica prauitate (exprimantur illi.) Et nos volentes, vt tenemur, iudicialiter informari, an tu incidifles in prædicta hæresim condemnatam ad inquirendum, testes examinandum, téque citandum & interrogandum, medio iuramento, & ad alia facienda, quæ facienda erant per nos, descendimus & processimus vt decebat.

Quibus peractis, visis, & diligenter inspectis, pariter & discussis processus meritis huiulmodi caulæ, & omnibus & fingulis productis, actis, & actitatis, habitóque in & super illis theologorum, atque in iure peritorum pluries, maturo confilio, ac digesto, reperimus te de prædicta hæresi in tali loco, seu talibus locis, apud bonos graues publice diffamatum, propter quod, vt nobis mandant canonica instituta, indiximus tibi purgationem canonicam, de qua coram nobis hîc publice te purgasti, & ipsi compurgatores pariter te purgarunt. Inuenimus etiam te talia commissse (exprimantur illa) propter quæ & non immeritò sulpectum te habuimus vehementer, vel leuiter (dicatur, si est illud vel illud) & hoc de prædicta hæretica prauitate, propter quæ fecimus te vt taliter sufpectum, hæresim abiurare: dicatur omnem hæresim, si abiurauit vt suspectus vehementer, vel hæresim supra dictam, si vt suspectus leuiter.

Verum quia non possumus & debemus talia, quæ peregisti, nullatenus tolerare, sed cogimur ea vitare, iustitia suadente ad hoc vt reddaris cautior in suturum, & vt crimina non remaneant impunita, & vt cæteri non reddantur procliuiores ad similia committenda, & vt creatoris insuriæ non æquanimiter tolerentur.

Quapropter talem prædictum purgatum & abiuratum, hîc in nostra præsentia personaliter constitutum in hoc loco, & hora tali tibi in antea assignatis: Nos Episcopus aut Iudex præsati, sedentes pro tribunali, more iudicum iudicantium, sacrosanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, sententiamus seu pænitentiamus, per modum qui sequitur, scilicet, quòd tenearis, &c.

Ponantur illa quæ videbuntur magis ad honorem fidei este, & exterminationem hæreticæ prauitatis: ytpote quòd certis diebus dominicis & festiuis, habeat stare ad portam talis vel talis Ecclesiæ, cum cereo tanti ponderis in manu, dum missarum solemnia celebrantur, capite discooperto & pedibus nudatis, & offerre ad altare cereum antedictum : Et quòd habeat lextis feriis ieiunare, & quòd certo tempore locum illum non audeat exire, sed certis diebus hebdomadæ se habeat Episcopo vel Iudici præsentare: & similia, quæ iniungenda videbuntur, secundum culparum exigentiam & varietatem, quia non potest dari regula vna generalis. Lata fuit hæc sententia, &c. Qua lata, exequatur, poteritque dispensari, vel mitigari, vel commutari secundum quod negotium pœnitentis, correctio, & humilitas hæc requirunt, quia potestatem habet Episcopus, & hoc de iure, vt in cap. vt commissi, de bare, lib.6.

## Quast. XXVII. Super confess. & impaniten. & c. 275

### QVÆSTIO XXVII.

Super modum sententiandi haresim confessum, sed impænitentem.

Ctauus modus processum fidei terminandi, sententiandi, finiendi, est quando delatus de hæretica prauitate, meritis processus diligenter dilcussis, cum bono consilio in iure peritorum, reperitur confessus hæresim, sed impænitens, & alias non relaplus veraciter. Et hoc est quando delatus iple confitetur iudicialiter coram Epilcopo & Inquisitore medio iuramento, fore videlicet, quod iple tanto tempore steterit & perseueranerit in illa, seu alia, de qua delatus est, hæretica prauitate, & illi credidit, & adhæsit: sed postmodum ad informationem Episcopi & aliorum vult resilire, & ad gremium Ecclesiæ redire, & illam, & omnem aliam hærefim abiurare, & satisfacere, provt ipsi voluerunt ordinare, & non reperitur, quòd nunquam aliam hærefim aliquam abiurauerit, sed nunc abiurare prompto animo est paratus.

Circa istam talis practica est seruanda. Talis enim esto, quod multis annis steterit in hæresi prædicta, ac aliis quibuscunque illásque crediderit, pra-Aicauerit, multosque induxerit in errores, si tandem cum effectu illas hæreses consenserit abiurare, & satisfactionem congruam ad arbitrium Episcopi & indicis Ecclesiastici exhibere, non est tradendus brachio seculari vltimo supplicio feriendus, nec si est clericus degradandus, sed est ad misericordiam admittendus, iuxta c. ad abotendam. § prasentis extra, de hare. Et abiurata primitus hæretica pranitate est in perpetuum carcerem retrudendus. iuxta cap. excommunicamu. 2. §. fi

quis ei absolutionis beneficio impartito & iniuncto eidem quòd talibus iniungi consueuit. Iuxta c.vt officium, prouiso tamen solerter ne simulata sictione redeat fraudulenter, seculare etiam brachium impedire non possunt.

Modus autem abiurandi est, vt suprà tactum est, tantummodò additur vt coram populo festiuo die in Ecclesia crimina sua ore proprio consiteatur. Ita videlicet, vt dum ab Officiali interrogatur, tu tot annis perseuerasti in tali hæresi malesicarum, & ille respondebit, ita: & post, tu hæc, & hæc fecisti, ve confessus es, & ille respondebit, ita: & sic consequenter, & tunc post omnia abiurabit flexis genibus. Et quia iste, qui est sic deprehensus in hæretica prauitate excommunicatus, iuxta c.excommunicamus. 1.6 2. de har. & per abiurationem rediit ad gremium Ecclesiæ, ideo est ei absolutionis beneficium impendendum. Iuxta e.vt officium, in prin.de har. lib.6. Quare post prædictam abinrationem est absoluendus, vt modum habent Episcopi absoluendi à majori excommunicatione, qua vtuntur Apostolica auctoritate, & statim feratur iententia per hunc modum.

Nos talis Episcopus talis ciuitatis, aut Iudex in terris talis domini ditioni lubiectis: Artendentes quòdtu talis de tali loco, talis Diocelis fuisti nobis, fama publica referente, ad fidem dignorum infinuatione delatus de hæretica prauitate. Et quia illa infectus fueras multis annis, in magnum tuæ animæ detrimentum, quæ delatio nostra præcordia acrius vulnerauit, nos, quibus incumbit ex officio nobis tradito, lanctam fidem Catholicam, in cordibus hominum complantare, ac prauitatem hæreticam ab eorum mentibus eneruare, volentes, vt tenemur, in & super certius informari, & videre, si clamor, qui ad aures nostras peruenerat, veritate aliqua fulciretur.

Mm 2 V

Vt si sic veritas se haberet prouideremus de salubri remedio opportuno, deicendimus ad inquirendum, testes examinandum, téque vocandum, ac vt congruentius potuimus, in & super contra te denunciatis te interrogandum medio iuramento, & ad peragendum omnia & singula: quæ per nos erant facienda, iustitia exigente, ac vt nobis mandant canonicæ sanctiones.

Sanè cùm vellemus caufæ tuæ huiulmodi congruum finem dare, & videre clarè quòd compertum fuerat, an scilicet ambulares in tenebris, vel in luce, & an esses infectus hæreleos labe. nec ne: procellus meritis actitatis, solemne tam in Sacra Theologica facultate, quam in Iure canonico & ciuili peritorum, coram nobis confilium ordinauimus congregari, icientes quòd fecundum canonica instituta, integrum est indicium, quod plurimorum sententiis confirmatur. Et habito in & super omnibus & fingulis actis & actitatis in caula præsenti sano maturo ac digesto consilio peritorum prædictorum, visisque ac diligenter inspectis processus meritis, omnibulque & fingulis in eo contentis, libratis, inuenimus te propria confessione in iudicio recepto per nos medio iuramento multiplici prauitate maleficarum deprehensum: exprimantur articuli.

Vtrum cum misericors & miserator Dominus nonnullos prolabi permittat aliquando in hæreles, & errores: non solum vt viri Catholici literati in sacris eloquiis, exerceantur; verum etiam vt fide lapsi humiliores deinceps fiant & in poenitentiæ operibus excitentur, eiuldem processus meritis diligenter discussis, reperimus quod tu ad informationem nostram frequentem, nostroque & aliorum proborum adhærendo consilio saniori, ad gremium Sanctæ matris Ecclesiæ, & ad einsdem vnitatem salubriter enolasti, prædictos errores

& hæreses detestando, ac fidei sanctæ Catholicæ agnolcens irrefragabilem veritatem, tuis internis visceribus infligendo, propter quod illius vestigiis inhærentes, qui neminem vult perire, te -admissmus ad adiuratoriam & abiutatoriam publicam cautionem: faciendo te in præfentiarum præfatas hærefes, & aliam omnem hæresim publicè abiurare. Quia completa absoluimus te à sententia excommunicationis maioris, qua ex laplu in hæresim extitisti innodatus, & te reconciliando sanctæ matri Ecclesiæ, restituimus Ecclesiasticis sacramentis: dum tamen de corde vero, & fide non ficta, redieris ad Ecclesiæ vnitatem, provt te secisse credi-

mus & speramus.

Sanè, cùm indignum valdè existat. dominorum temporalium iniurias vlcisci, Desque coelorum creatoris omniú iniurias æquanimiter tolerare, cùm multò gravius sit æternam quam temporalé lædere maiestaté, & vt iple peccatorum milerator tui milereatur, sifque cæteris in exemplum, & vt crimina non remaneant impunita, & vt efficiaris cautior in futurum, & non reddaris procliuior, sed difficilior ad prædicta, & quæcunque alia illicita committenda. Nos Episcopus & Judex, seu indices, in causa fidei, antefati, sedentes pro tribunali, more, vt suprà, quòd induatur veste liuida, &c. Item te sententialiter condemnamus ad perpetuum carcerem, & ibi lemper pane doloris,& aqua angustiæ crucieris. Retinentes nobis ex certa scientia & expresse, quatenus possumus liberè dictam sententiam mitigare, aggravare, commutare, tollere totaliter, vel in parte, si & quando & provt nobis & toties quoties videbitur faciendum. Lata fuit hæc sententia, &cc.

Qua lecta, Iudex assumat per puncta, & dicat sententiando hæc vel similia in effectu: Fili, sententia vel pœnitentia

# Quaft. XXVIII. Super relapsam, sed pan. sent. 277

tentia tua stat in hoc, quod scilicet portes tempore vitæ tuæ cruces, quòd stes in scala cum eis, in porta talium Ecclefiarum, & quòd sis in carcere perpetuo ad panem, & aquam. Sed fili, ne sit tibi graue, quia certifico te, quòd si patienter toleres, misericordiam apud nos inuenies: non dabites, neque despetes, sed firmiter speres. Quibus dictis sententia executioni debitè demandetur. & statim vestis prædicta ipsi induatur, & in gradu scalæ in alto ponatur, vt ab egredientibus eminenter videatur, circundantibus reum ministris curiæ secudaris. Hora autem prandij ducatur à ministris ad carcerem, & post fiant alia, provt ponuntur in sententia. Dum autem iple inducitur, & ad portam Ecclesiæ deducitur, Iudex Ecclesiasticus non se amplius intromittat, si curia secularis contentatur benè quidem, si non agat ad libitum.

### QVÆSTIO XXVIII.

Super modum sententiandi haresim confessam, seu relapsam, licet poenitentem.

TOnus modus processum sidei terminandi, & sententiandi, est quando delatus pro hæretica prauitate, processus meritis diligenter discussis, cum bono consilio reperitur confessus hæresim & pænitens, led relapsus realiter. Et hoc est, quando delatus ipse confitetur iudicialiter coram Episcopo, aut iudicibus, aliàs se omnem hæresim abiurasse, & ita legitime reperitur: & quòd post cecidit de tali hæresi, seu errore: Vel quòd specialiter hæresim abjuranit, scilicet maleficarum, & post rediit in eandem, sed post adhærens confilio saniori poeniter, credit Catholicæ, & reuertitur ad Ecclesiæ vnitatem. Tali enim non sunt, si humiliter

petat, deneganda pœnitentiæ & Eucharistiæ sacramenta, sed quantumcunque pœniteat, nihilominus vt relapsus, est tradendus brachio seculari, vltimo supplicio feriendus. Hoc autem intelligitur sic, vbi etiam reperitur, quòd abiurauerit tanquam deprehenius in hæresi, seu tanquam suspectus de hæresi vehementer, non autem leuiter

tantùm. Circa istum autem talis practica est seruanda. Nam conclusio in consilio peritorum maturo pariter & digesto, & si oportuerit replicato, quòd prædi-Aus delatus de iure est relaplus, Epi-1copus aut Iudex mittent ad dictum relapsum delatum, in carcere inclusum. duos vel tres probos viros, & præsertim religiolos, seu clericos, fidei zelatores, eidem relapso non suspectos, nec ingratos, sed familiares & gratos:& illi intrabunt ad eum captata hora competenter, & loquentur isti de contemptu mundi, & miseriis vitæ præsentis, & gaudiis ac gloria paradisi. Et demum Loqui de his præmissis, indicabunt illi ex parte munus Episcopi seu iudicis, quòd non possit euadere mortem temporalem, & ideo curet de salute animæ suæ, ac disponat de peccatorum suorum confessione, & facramenti Eucharistiæ perceptione. Et isti frequentabunt eum, inducentes illum ad pænitentiam, ac etiam ad patientiam, confirmantes eum pro viribus in Catholica veritate: taliter vt iplum diligenter faciant confireri, ac conferri eidem petenti humiliter Eucharistiæ sacramentum. Nam huiusmodi sacramenta non funt talibus deneganda, iuxta c. super co.de hare.lib.6.

Quibus sacramentis receptis, eóque benè disposito ad salutem iudicio prædictorum, post duos vel tres dies: in quibus per prædictos in fide Catholica confirmetur, & ad pœnitentia inducatur, Episcopus seu Iudex loco eius mandabunt Baliuo loci, seu potestati

Mm 3 cutiæ curiæ secularis, quatenus tali die & hora scilicet non festiua, sit cum sua familia, in tali platea seu loco, extra Ecclesiam tamen ad recipiendum de foro suo quendam relapsum, quem, ipse Epis-

copus & Iudex tradent ei.

Et nihilominus quod die præfixa de mane seu præcedente faciat publicè præconizari per ciuitatem seu locum, in locis illis seu vicis, in quibus præconizationes aliæ communiter solent sieri: Quòd tali die & hora, in tali loco, prædicator pro side sermonem faciat, & Episcopus & alij iudices condemnabunt quendam relapsum in hæreticam pranitatem, tradendo eum brachio seculari.

Considerandum autem hîc est, quòd iste, qui sic relapsus est, si suerit in sacris ordinibus constitutus, vel aliàs sacerdos vel cuiuscunque ordinis seu religionis obumbratione suscatus, prius antequam tradatur, est totius Ecclesiastici ordinis prærogatiua nudandus. Et sic omni officio Ecclesiastico expoliatus, relinquatur arbitrio secularis potestatis, animaduersione debita puniendus: vt in c.ad abolendam. §. pra-

senti. de haresi.

Quando igitur talis est à suis ordinibus degradandus, & seculari Curiæ derelinquendus, Episcopus conuocet Prælatos, & viros religiosos suæ Diœcesis: Quia licet non olim, nunc tamen solus Episcopus cum Prælatis, & aliis viris religiosis & peritis suæ Diœceseos, potest in sacris ordinibus constitutum degradare, cùm est relinquendus brachio seculari, vel perpetud immutandus pro hæretica pranitate, iuxta cap. quoniam de harer. lib. artic. 6.

Adueniente autem die præfixa degradando relapso, ac tradendo, si fuerit in sacris ordinibus constitutus in brachio seculari, aut relinquendo, si fuerit laicus, ad audiendam dissinitiuam

sententiam, in aliqua platea seu loco extra Ecclesiam, populo congregato: & facto sermone per Inquisitorem ac iplorelaplo inibi in alto loco constituto,& prælenti curia leculari, si degradandus iple relapius fuerit, Episcopus in Pontificalibus indutus . & Prælatis suæ Diceceleos cidem affiftentibus, iplum degradatum coram eo existentem, & indutum ac dispositum, ac si deberet in suo ordine ministrare, à suo ordine degradabit, à superiori ordine incipiendo, & sic gradatim vsque ad infimum: Et sic conferendo ordinem, verbis vtitur Epilcopus ad hoc per Ecclesiam ordinatis, in degradando in qualibet depositione & casulæ & stolæ: & sic de aliis poterit vti aliquibus verbis contrariis primis.

Qua quidem degradatione facta, faciendo super modu, secundum quem de iure seu cosuetudine est facienda, officialis mandabit notario, seu religioso, vel clerico, quatenus legat sententiam, quæ sententia, sue relapsus laicus, siue clericus degradatur, feretur per mo-

dum tenoris sequentis.

Nos N. miseratione diuina Episcopus talis ciuitatis, & Iudex in terris talis domini ditioni subjectis, attendentes legitimè informati, quòd tu talis, de tali loco, talis Dioceseos fuisti grauiter coram nobis, fi ita fuerit, seu contra; talibus Episcopo & iudicibus, delatus de tali hæretica pranitate, seu talibus ( explicentur.) In quibus hærefibus, vtlegitimè fuit compertum, fuisti à confessione propria deprehensus, ac testibus conuictus, & quod tu in illis præstiteras tanto tempore, animo indurato, (dicatur provt fuit,) fed post adhærens confilio faniori, illas hæreses in tali loco publicè abiurasti, in forma Ecclesiæ consueta, abnegasti & reuocasti, propter quæ prædicti Epilcopus, & Inquisitor, credentes te veraciter conuerlum ad gremium Eccleliæ lanctæ

Dei,

# Quast. XXVIII. Super relapsam, sed impan sent. 279

Dei, te ab excommunicationis sententia, qua astrictus tenebaris absoluentes: si tamen de corde vero & side non sicta reuersus esses ad sanctæ Ecclesiæ vnitatem: iniunxerunt tibi pœnitentiam salutarem. Verum post omnia supra dicta, & tot annorum curriculis iam elapsis, tunc nouiter iterum delatus nobis extitisti, quòd iterum incideras in tales hæreses abiuratas explicentur, nosque licet displicenter de te talia audissemus, tamen iustitia nos cogente, descendimus ad inquirendum testes examinandum, téque vocandum & interrogandum medio iuramento: nec non ad omnia & singula facienda, quæ per nos facienda erant, secundum canonica instituta.

Sanè cum vellemus præsentem causam sine debito terminare solemne concilium tam in Theologica facultate, quàm in iure canonico ac ciuili peritorum, iuslimus congregari, & habito prædictorum confilio maturo, pariter & digesto, in & super omnibus & singulis, actitatis, ac visis, & diligenter discussis processus meritis, & omnibus æqua lance libratis, provt fieri exigebat, reperimus legitime tam per testes quam per propriam tuam confessionem iudicialiter receptam, quòd tu incidisti in hæreles abiuratas. Nam reperimus quòd talia & talia dixisti vel secisti, (explicentur omnia,) propter quæ & meritò de prædictorum confilio te habuimus & habemus pro relapso, iuxta canonica instituta, quòd dolenter referimus, & referendo dolemus.

Sed quia ad informationem nostram, & probos virorum Catholicorum, Diuina gratia inspirante, iterum es reuerlus ad gremium Ecclesiæ, & ad eiusdem fidei veritatem, prædictos errores & hæreles detestando,& credendo Catholice, fidémque Catholicam protestando, admisimus te ad recipiendum pœnitentiæ & Eucharistiæ petita per

te humiliter Ecclesiastica sacramenta. Verum, cum Ecclesia Dei in te & circa, vltra non habeat quod faciat, cùm ita misericorditer se habuerit erga te, vt prædiximus, & tu illa abusus fueris in abiuratas hæreses incidendo. Quapropter nos Episcopus, & iudices ante fati, sedentes pro tribunali, more iudicum iudicantium, sacrosan & Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem habentes præ oculis solum Deum, & sanctæ fidei irrefragabilem veritatem, ac extirpationem hæreticæ prauitatis:te talem, hoc loco, die & hora, tibi ad audiendam diffinitiuam sententiam in antea assignatis, sententialiter iudicamus, te esse veraciter relapsum in hæreticam prauitatem, licet pænitentem: Et vt veraciter laplum in eandem de foro nostro Ecclesiastico te proiicimus, & relinquimus brachio seculari traditum. Rogamus tamen etiam efficaciter dictam curiam secularem, quatenus circa te citra sanguinis effusionem, & mortis periculum suam sententiam moderetur. Et sic Episcopus & sui assessiones recedentes curia secularis suum officium exequetur.

Aduertendum est, quamvis Episcopus & Inquisitor debeant esse summoperè diligentes, & per le, & per alios facere, vt relapsus pæniteat, & ad fidem Catholicam convertatur, tamen postquam pœnituerit, & conclulum fuerit in concilio, quòd licet poeniteat, nihilominus veraciter est relapsus, & vt talis tradendusest brachio seculari ipsi personaliter, quòd tali sententia debet ple-& eidem non indicent : Quia facies Facies In-Iudicis terret condemnandum: Et ipsius dicis terverba magis inducunt plectendum ad ret reum, impœnitentiam, quàm ad patientiam. Et ideò nec ex tunc, neque ante sententiam nec'post, eum sibi faciant præsentari, vt non moueatur ani-

mo contra cos, quòd in casu tali mortis diligentius est cauendum: Sed, vt est dictum, mittant ad eum aliquos viros probos, præsertim religiosos, seu clericos ei non ingratos, qui futuram sententiam atque mortem infligendam indicant, eum ad fidem confirment, ad patientiam exhortentur, & post lententiam eum associent, consolentur, cum eo exorent, & ab eo non discedant, donec spiritum reddiderit creatori. Sint igitur cauti, ne quid agant leu dicant, propter quod relaplus morte præueniatur, & ipsi efficiantur irregulares. Et vnde debebant meritum deportare, deferant secum pænam pariter atque culpam.

Sententiæ-

Considerandum est etiam, quòd tacondem- les sententiæ tradendi aliquem curiæ natoriz, nullo die seculari, non consuenerunt fieri: die fefesto, nec stiua, vel solemni, nec etiam in Ecclesia, in templis sed extra in aliqua platea: Quia sententia est quæ ducit ad mortem,& honestius est, quòd feratur in die feriali & extra Ecclesiam, cùm dies festiua & Ecclesia Domino sint dedicata.

### QVÆSTIO XXIX.

Super modum sententiandi haresim confessam, sed impænitentem, non tamen relapsam.

Ecimus modus processum sidei terminandi, & sententiandi est, quando delatus de hæretica prauitate, processus meritis diligenter discussis, cum bono confilio peritorum in iure, reperitur confessus hæresim, & impænitens, non tamen relapsus. Sed quia rarissimè inuenitur talis casus, licèt interdum nobis Inquisitoribus contigerit, tamen Episcopus & Iudices cum tali non debent festinare, sed benè custoditum & compeditum, ad conversionem inducere, etiam per plures menles

proponendo, quòd in corpore & anima, si impœnitens, damnabitur.

Qui si tandem ne prosperis,nec aduersis, nec minis, nec blanditiis poterit emolliri, vt resiliat ab erroribus suis, & fuerit prædicto congruo tempore, expectatus Episcopus, & iudices disponent se ad tradendum eum seu relinquendum brachio seculari & mandabunt per schedulam nuncio, seu baliuo, seu potestati curiæ secularis, quatenus tali die non festiua, & tali hora, sit in tali loco, extra Ecclesiam tamen, cum sua familia, & ipsi tradent sibi quendam hæreticum impænitentem. Et nihilominus, quòd ex parte eorum faciat publice præconizari in illis vicis, seu locis, in quibus aliæ præconizationes sunt fieri consuetæ, quod die & hora, ac loco prædictis Prædicator faciet sermonem pro fide, ac tradet Hæreticum quendam brachio seculari: & ideo quòd omnes veniant & inter-fint, & habebunt indulgentiam.confuetam.

Quibus expletis, tradetur curiæ se-culari, per modum tenoris sequentis, sæpius tamen admonendo per prius, vt resiliat ab hæresi & pæniteat: quòd si omnino nolucrit feratur sententia.

Nos N. miseratione diuina, Episcopus talis ciuitatis, aut Iudex in terris talis domini: attendentes quòd tu talis, de tali loco, talis Diœcesis, suisti nobis delatus fama publica deferente, ac fide dignorum infinuatione, de hæretica prauitate, (explicentur hæreses) & quòd in illis hæresibus & factis persteteras multis annis, in tuæ animæ . detrimentum, nósque quibus ex officio incumbebat prauitatem hæreticam ex-. tirpare volentes, vt tenebamur, in & super iis certius informari, videre an ambulares in tenebris vel in luce, diligenter inquisiuimus de prædictis téque citantes, & efficaciter interrogantes, reperimus

# Quest. XXIX. Super relap. & impanit sent. 28:

reperimus te prædicta infectum hæretica prauitate.

Sanè cum præ cunctis nostræ mentis desiderabilibus insidar cordi nostro, fidem sanctam Catholicam in populorum præcordiis coplantare, & eradicata hæretica prauitate, modos diuerlos, varios & cogruos, tam per nos quam per alios adhibuimus quatenus resilires ab hæresibus, & erroribus ante dictis, in quibus steteras atque stabas, prout & nunc stas contumaciter ac pertinaciter animo indurato. Verum cum humani generis inimico tuis præcordiis assistente téque in dictis erroribus voluente & innoluente, nolueris, nequevelis à sæpè dictis hærelibus relilire, plus eligens morté animæ incurrere gehenale, & corporis teporale, quam antefatas hæreles abiurare, ac ad gremiú Ecclesiæ aduolare & animă lucrifacere in reprobu sesu datus.

Quapropter, cum sis ab Ecclesia sancha Dei excommunicationis vinculo innodatus, & meritò à numero & grege dominico separatus, ac participatione bonorum Ecclesiæ prinatus, Ecclesia circa te non habeat vltra quòd faciat, cum ad te couertendu fecerit iuxta posse. Nos Episcopus & iudices in causa fidei læpe fati, sedentes pro tribunali more iudicum iudicantium, sacrosanctis Euangeliis positis coră nobis, vt de vultu Dei iudiciu mostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitaté habentésque præ oculis solum Deum, & sanctæ fidei veritatem ac extirpationem hæreticæ prauitatis hac die, hora, & loco tibi in antea assignatis ad audiendam sententiam diffinitiuam, codemnamus, ac lententialiter judicamus, te esse veraciter hæreticum impænitentem, & vt veraciter talem tradendum & relinquendu brachio seculari. Et sie vt hæreticum impœnitentem per hanc nostram sententiam de foro nostro Ecclesiastico te proiicimus, & tradimus seu relinquimus brachio seculari ac potestati curia

Mall. Malefic. Tom. I.

fecularis:dictam curiam secularem efficaciter deprecantes, quatenus circa te citra sanguinis effusionem, & mortis periculum suam sententiam moderetur-Lata suit hæc sententia.

### QVÆSTIO XXX.

Super haresim confessum & relapsum & impanitentem.

Vindecimus modus processum sidei terminandi & siniendi est quando delatus de hæretica prauitate, processus meritis diligenter discussis, cum bono consilio in iure peritorum reperitur confessus hæresim, ac impænitens, & relapsus. Et hoc est quando delatus ore proprio consitetur, iudicialiter talia & talia se credere, & practicasse circa issu est practicandum vt suprà. Et feratur sententia coram Episcopo & iudicibus quæ tamen sunt hæreticalia manisestè per formam tenoris sequentis.

Nos N.miseratione diuina Episcopus talis cinitatis, aut iudex in terris talis domini, attendentes quòd tu talis, de tali loco, talis Dioccesis, fuisti nobis seu talibus prædecessoribus nostris delatus de hæretica prauitate (explicentur) in quibus vt legitimè est compertum fuisti confessione propria indicialiter ac fide dignis testibus deprehensus, & quòd in illis perstiteras tanto tempore, animo indurato (dicatur prout fuit ) sed quòd post sano consilio inhærendo illas hæreses publice abiurasti, in tali loco, in forma Ecclesiæ consueta, propter quæ prædicti Episcopus & Iudex, credentes te veraciter resilisse ab erroribus ante latis; & ad gremium Ecclesiæ credendo Catholicæ advolasse, tibi absolutionis beneficiu impertirent absoluentes te ab excomunicationis sententia, qua astrictus in antea tenebaris: si tamen de corde vero, & side non sicta conuersus extiteris ad sanctæ Ecclesiæ vnitatem, tibi salutarem pœnitentiam Nn iniungentes

iniungentes, ad misericordiam receperunt. Quia Ecclesia sancta Dei non

claudit gremium reuertenti.

Verum post omnia antedicta fuisti nobis delatus, quod displicenter accepimus, quòd iterum incideris in damnatas hæreses per te publicè in antea abiuratas, seu talia & talia commissifi contra abiurationem prælibatam, in tuæ animæ detrimentum [explicentur] nosque quanquam displicentia sauciati, quòd de te talia audissemus, nihilominus iustitia nos cogente delcendimus ad inquirendum, testes examinandum, téque vocandum & interrogandum, vt decebat, medio iuramento & ad faciendum omnia & singula, quæ per nos facienda erant, secundum canonica instituta. Sanè cùm vellemus præsentem causam sine debito terminare, solemne iam peritorum in Theologica facultate, quàm in iure canonico & ciuili, concilium fecimus congregari.

Et habito cum prædictis in & super omnibus & singulis in prælenti caula productis, deductis, actis & actitatis consilio maturo, pariter ac digesto, ac etiam replicato, visisque ac diligenter discussis processus meritis huius caula, ac omnibus provt ius & iustitia suadebant comperimus legitime tam per testes dignos fide, quam per tuam confessionem propriam pluries per nos receptam, te incidisse ac redisse in hæreses abiuratas. Nam reperimus, quòd talia & talia dixisti, vel egisti, (explicentur omnia) propter quæ & meritò de prædictorum consilio te habemus tuis exigentibus excessibus pro relapso, lecundum c. sanctiones. Quod dolenter referimus & referendo dolemus: nouit ille, qui nihil ignorat, cordium intima perscrutans. Et cum totis nostris præcordiis cuperemus, provt adhuc cupimus, te reducere ad fanctæ Ecclefiæ vnitatem, ac eneruare à tuis vilceribus præfatam hæreticam prauitatem, vt

fic faluares animam tuam, ac mortem euaderes corporis & animæ gehennalem, conatus nostros exercuimus ad te salubriter conuertendum, modos congruos varios adhibentes, sed tu in reprobum sensum datus maligno spiritu ductus pariter & seductus præelegisti torqueri diris ac perpetuis cruciatibus in infernum, & hic temporalibus ignibus, corporaliter consumi, quàm adhærendo consilio saniori, ab erroribus damnabilibus ac pestiferis resilire & ad gremium & misericordiam sanctæ matris Ecclesiæ aduolare.

Quapropter cum Ecclesia Dei vltra non habeat erga te quid faciat, cùm ad te convertendum totum exercuit posse suum: Nos Episcopus ad Judices in hac causa fidei memorati, sedentes pro tribunali, more iudicum iudicantium, sacrosanctis Euangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, habentesque præ oculis solum Deum, & honorem sanctæ fidei orthodoxæ, hac die, hora & loco ad audiendum sententiam disfinitiuam tibi in antea assignatis te talem in nostra præsentia constitutum sententialiter condemnamus & condemnando judicamus esse veraciter impænitente, hæreticum & relapsum : & vt talem realiter tradendum seu relinquendum brachio seculari, & sic vt verum hæreticum impœnitentem pariter & relaplum per hanc nostram sententiam diffinitiuam de foro nostro Ecclesiastico te proiicimus & tradimus seu relinquimus brachio seculari ac potestati curiæ lecularis. Deprecantes efficaciter secularem curiam ante latam, quatenus circa sanguinis effusionem & mortis periculum, erga te fuam fententiam moderetur. Lata fuit hæc sententia.

# Quest. XXXI. Contra convictum & omnia neg. 283

### QVÆSTIO XXXI.

Super connictum & deprehensum, omnia tamen negantem.

Vodecimus modus processum fidei terminandi & finiendi est, quando delatus de hæretica prauitate processus meritis diligenter discussis cum bono consilio in iure peritorum reperitur in hæresim deprehensus facti enidentia, vel testium productione legitima, non tamen confessione propria. Et hoc est, quando ipse delatus conuincitur legitime de aliqua hæretica pranitate, vel facti euidentia. Vrpotè quia hæresim publicè practicauit, vel per testes legitimos, contra quos excipere delatus legitime non potuit, tamen ipfe sic connictus & deprehensus persistit firmiter in negatiua,& confitetur constanter: iuxta notata per Host. in sum. tit.de hare. §. qualiter quis in hær. deprehendatur, patuit suprà 9.34.

Circa istum talis practica est seruanda. Talis duro carcere est tenendus in compedibus & catena, frequenter ab officialibus coniunctim & diuisim, & per se ac per alios est essicater admonendus, quòd eis detegat veritatem, in dicendo ei quòd si faciat, & consiteatur errorem suum, quòd ad misericordiam admittatur, abiurando primittus illam hæreticam prauitatem. Si autem noluerit, sed steterit in negatiua, ad sinem relinquatur brachio seculari: & mortem non poterit euadere temporalere.

poralem.

Quòd si diutius infamatus & expectatus, steterit in negatiua, Episcopus & officiales modò coniunctim, modò diussim, nunc per se, nunc per alios probos viros, trahant ad se modò vnum testem, modò alium, informando eum vt attendat quid disposuit, & si dixit verum yel non vt non seipsum damnet æternaliter, & alium temporaliter. Et quòd si vereatur, saltem eis secretè dicat, ne ille delatus moriatur iniustè. Et verba talia studeant, ei dicere, vt clarè videant, si disposuerint veritatem nec ne.

Quod si testes, sicut, informati, steterint in affirmatiua, & delatus in negatina, nec ad hoc statim velint Episcopus, & officiales, negotium per sententiam determinare, & tradendo taliter deprehensum brachio seculari, sed diutius eum teneant, nunc inducendo deprehensum ad affirmatiuam; nunc testes divisim tamen, ad excutiendum benè conscientiam suam. Et singulariter attendant Epilcopus & Officialis ad illum testem, quem viderint melins dispositum ad bonum, & qui videtur melioris conscientiæ. Et circaillum instent ditius, & resita se habuit vt disposuit, nec ne eius conscientiam onerando. Et si viderint testem aliquem vacillare, vel aliàs habeant indicia contra eam, propter quæ suspectus, quod falsitatem dixerit, meritò habeatur, de bono confilio peritorum attestent eum & procedant vt iustitia suadebit.

Compertum namque est frequenter & frequentius, quod sic deprehensus testibus side dignis, postquam in negatiua diu perstitit, ad cor reductus præsertim veraciter informatus, quòd non tradetur brachio seculari, sed ad misericordiam admittetur, si suam detegit prauitatem: & veritatem, quam iam diutius negauit, tunc libere confitetur, Et frequenter repertum est, quod testes malitia agitati, ac inimicitia superati, se ad innicem colligarunt, ad imponédum insonti hæreticam prauitatem. Postquam ad informationem frequentem Episcopi & Officiales, remorsu conscientiæ fatigati, ac divinitus inspirati, renocant, quam dixerunt & fatentur malitiosè se illi imposuisse tantam labem, propter quod talis & taliter de-

Nn 2 prehensus,

prehensus, non est per sententiam festinandus, sed diutius per vnum annum & pluries expectandum, antequam sic tradatur curiæ seculari.

Quo expectato tempore competenti, & adhibita diligentia condecenti, si sic delatus legitime deprehensus, recognouit culpam suam, ac confessus fuerit iudicialiter, se fuisse illaqueatum tempore præfato hæretica prauitate, ac illam, ac omnem hæresim consenserit abiurare, & satisfacere ad arbitrium Episcopi, & Inquisitoris congruum, exhibere tanquam in hæresi deprehesus, & propria confessione, & testium legitima productione: vt hæreticus pænitens abiuret omnem hæresim publice: per formam, de qua agitur, octauo mo. do supra posito processum sidei terminandi, vbi de talibus agitur.

Si verò sit confessus, quòd incidit sic in hæresim, nihilominus stat in illo animo pertinaci, vt impœnitens relinquetur brachio seculari: & agatur circa illum per modum, quo supra agitur in decimo modo processum fidei termi-

nandi, vbi de talibus agitur.

Teltes fal-Si auté iple deprehélus steterit condo pur- stanter in negativa sed ipsi testes resilierint à sua affirmatina, suum testimonium reuocando, ac culpam luam recognoscendo: Quia insonti tantam labem impoluerunt, rancore & odio agitati, prece seu pretio adducti ipso delato vt immuni à iudicio relaxato) punientur ipsi vt falsi testes acculantes seu deserentes. Vt notat Paulus inper c. multorum & verb. illos, in prin. de har. in Cle.& feretur sententia seu pœnitentia contraeos ad arbitrium Epilcopi & iudicum: emnino tamen ad perpetuos carceres tales falsos testes condemnando, & in pane & in aqua ad dies vitæ pœnitentiando, ponendo etiam postad scalas ante portas Ecclesiæ tales, &c. Habent tamen potestatem Epilcopi mitigare, aut etiam aggrauare post annum,

& tépora, per formă tenoris sequentis.

Si autem-taliter deprehensus per annu vel plus, vel alio maiori congruo tempore expectatus perstiterit in negatiua continue, & testes legitimi in affirmatiua disponant se Episcopus & iudices ad relinquendum eundem brachio leculari, mittendo eidem aliquos probos viros, fidei zelatores & prælertim religiolos, eidem non ingratos, led familiares &gratos, qui illi indicet, quòdmortem non possit euadere temporalem, dum stat in negatiua, sed tradetur tali die vt hæreticus impænitens potestati curiæ secularis. Et nihilominus Episcopus & Officialis mittat Baliuo seu potestati curiæ secularis, quatenus tali die & hora, & in tali loco, extra Ecclesiam tamen, veniat cum familia sua recipiendum quendam hæreticum impænitentem, quem tradent ei. Et etiam quòd facier publicè præconizari in locis illis, in quibus præconizationes aliæ fieri conlueuerunt, quòd omnes fint tali die & hora, in tali loco ad audiendum sermonem quem prædicator faciat de fide,& tradent Episcopus & Officialis quédam hæreticum pertinacem brachio seculari.

Adueniente autem die prædicta, ad ferendum sententiam assignatam, erunt Episcopus & Officialis in loco prædicto ipio tradendo ibidem existente in alto, clero & populo congregato, vt eminenter ab omnibus videatur, ac prælente potestate curiæ secularis, stante coram iplotradendo. Quibus lectis feretur len-

tentia per hunc modum.

Nos N.miseratione Diuina Episcopus talis ciuitatis, ant Iudex in terris talis domini, attendentes, quod tu talis de tali loco, talis Diœcesis, fuisti nobis de tali hæretica prauitate. Exprimantur. Et vellemus certiorari, an ea quæ de te, & contra te nobis dicta fuerunt, veritate aliqua fulcirentur, & an tu ambulares in tenebris aut in luce, descendimus ad nos informandum, testes diligentius

examinan-

## Quast.XXXI. Contra convictum & omnia neg. 285

examinandum, teque vocandu acinterrogandu læpius, medio iuramento, defensionelque exhibendum, ac ad omnia & fingula faciendu, quæ per nos facié. da erant secundú canonicas sanctiones.

Verum cum vellemus præsens tuum negotium fine debito terminare, solenne consilium tam in Theologica facultate, quàm in Iure canonico & ciuili, coram nobis fecimus congregari: Et visis ac diligenter discussis processus meritis, & omnibus, & singulis in præsenti caula productis, deductis, actis & actitatis, prædictorum confilio digesto pariter & maturo, reperimus contra te legitime probatum, quòd fuisti tanto tempore infectus hæretica prauitate,& iam reperimus, quòd fecisti & dixisti talia & talia(exprimătur)ex quibus apparet manifeste, quòd es legitime deprehensus in prædicta hæretica pranitate.

Sanè cum cuperemus, prout adhuc cupimus, te veritatem fatendo resilire ab hæresi antedicta, & reduci ad gremium Ecclesiæ sanctæ, ac ad sanctæ sidei veritatem, vt sic saluares animam tuam, & tam animæ quam corporis mortem euaderes gehennalé, tam per nos quàm per alios nostram diligentiam exercentes, ac per te longa tempora expectantes, tu in reprobu sensum datus, cotemplisti acquielcere nostro confilio saniori imò perstitisti, & persistis in negatiua pertinacia, ac contumaci animo indurato: quod dolentes referimus, & referendo plangimus ac dolemus. Verùm cum Ecclesia Dei tanto tépore expectauerit, quatenus resilires recognoscendo propriam tuam culpam, & nolueris, neque velis, & non habeat vitra quod gratiæ faciat ac mercedis.

Quapropter vt sis cæteris in exemplű, & alijab huiusmodi hæresibus arceantur, & tanta facinora non remaneat impunita. Nos Episcopus & Iudices in causa fidei memorati, sedentes pro tribunali more iudicum indicantiu, sacro-

sanctis Euangeliis positis cora nobis, vt de vultu Dei iudiciú nostrum prodeat,& oculi nostri videant æquitatem habentes præ oculis solum Deű & san-Etæ fidei gloriam, & honorë, te talem in nostra præsentia costitutum, hac die & hora, & loco, ad audiendam diffinitiuam sententia assignatis, distinimus, declaramus & sentétiamus, te esse hæreticum impœnitentem, tradendum seu relinguendum vt talem brachio feculari, ac per nostram sententiam, vt verè hxreticum pertinacem, impænitente, à foro ecclesiastico te proiicimus, & tradimus seu relinquimus brachio seculari, ac potestati curiæ secularis:eandem curiam secularem efficaciter deprecantes, quatenus circa & citra saguinis effulionem, & mortis periculum, suam sententiã moderetur. Lataest hæcientétia, &c.

Poterunt autem, Episcopus & iudices disponere, quòd aliqui probi viti sidei zelatotes ipsi relicto curiæ seculari, non ingratos, sed familiares & gratos, associent dicto relicto, dum curia secularis in eum suum officium exequetur, qui eum consolentur, & adhuc inducant, quòd fatédo veritatem, & recognoscédo culpă suam, resiliat ab erroribus suis.

Quòd si forsan post sententiam & iam relictus ad locu vbi est comburendus, deductus, dixerit se velle fateri veritatem, & recognoscere culpam suam, & ita fecerit, ac paratus fuerit huiusmodi hæresim & omnem aliam abiurare licet præsumatur, quòd hoc faciat plus metu mortis quam amore veritatis:credere quod ex misericordia possit reci- Conuersis pi vt hæreticus poenitens, & perpetud non est fiimmutari, inxta gl. sup.c.ad abolendam. 6. des adhiprasent. & ver. audientia, &c. excommunicamus, 2.de har. Quamuis de rigore inris, nec tali conuerfioni est magna fides à iudicibus adhibenda, imò propter damna temporalia illata ipium lemper punire poslunt.

QVÆS-

#### QVÆSTIO XXXII.

Super connictum, sed fugitinum, vel se contumaciter absentantem.

Redecimus & vltimus modus processum fidei terminandi, & sententiandi est, quando delatus de hæretica pranitate, processus meritis dililigenter discussis, cum bono consilio in iure peritorum, reperitur conuictus de hæretica prauitate: est tamen fugirinns, seu absens contumaciter, sed congruo tempore expectatus. Et hoc est in tribus cafibus.

Primus est, quando delatus est deprehensus in hæresi, vel in confessione propria, vel facti enidentia, vel testium productione legitima, sed fugerit, vel se absentauerit, & citatus legitime noluerit comparere. Secundus casus est, quando aliquis est delatus & receptus aliquali informatione contra eum, habetur aliqualiter seu leuiter suspectus: & sic citetur responsurus de fide, & quia renuit contumaciter comparere, excommunicatur, & excommunicatus fustinet illam excommunicationem animo pertinaci, & semper contumaciter se absentat.

Sustinens

Tertius casus est, quando aliquis imnicatione pediuit directe sententiam seu procesper annu sum fidei Episcopi vel iudicum, vel qui eff vt ha- ad hoc dederit auxilium, confilium vel candem- fauorem, talis est excommunicationis mucrone percussus: quam si sustinuerit per annum animo indurato, ex tunc est, vt hæreticus condemnandus, per cap. et inquisitionis. §. prohibemus, de har. lib.6.& contumaciter se absentauit.

In primo casu ille talis est impœnitens hæreticus condemnandus, iuxta cap.ad abolendam.§.prasenti. In secundo calu & tertio, non est hæreticus impoenitens iudicandus, sed tanquam yt

pænitens hæreticus condemnandus: iuxta eap.cum contumacia, & per cap.ve inquisitionis. S. prohibemus. de hare. lib.6. Circa quemlibet istorum talis practica est seruanda. Talis enim congruo tempore expectatus, citetur per Episcopum & Officialem, in Ecclesia cathedrali illius Diœcesis in quo deliquit,& in aliis Ecclesiis illius loci, vbi domicilium contrahebat, & specialiter vnde fugit: & citabitur per formam tenoris lequentis.

Nos N. miseratione Dinina Episco. Formaca pus talis ciuitatis, &c. aut Index talis acris sen-Diœcesis spiritum consilij sanioris, tentiz co-Præterea cunctis nostræ mentis deside- tra conuirabilibus: Illud potissimum infigitur hares & cordi nostro, temporibus nostris, in di- fugitiuum cta tali Diccesi, vberem florentémque Ecclesiam, vineam in quam Domini Sabaoth, quam summi patris dextera virtuosis complantauit, quam eiusdem patris filius proprij ac viuifici vnda crnoris vberius irriganit, quam ipse almus Spiritus paracletus, miris ineffabilibusque donis intimis fœcundauit quam tota ipsa incomprehensibilis atque inattingibilis Trinitas beata, grandissimis varissque prinilegiis sanctius dotauit, paritérque ditauit:aper de sylna, qui est, & qui dicitur hæreticus quilibet, absorbeat & depascat, fructus sidei vberes deuastando, ac lacerantes hæresum vepres, palmitibus inferendo, serpénsque tortuosus nostri improbus humani generis inimicus, efflans virus, qui est Satanas & diabolus, einsdem vineæ Dominicæ palmites inficiat atque fructus, virus prauitatis hæreticæ immittendo: Nec etiam ager ipse Dominicus, populus inquam Catholicus, ad quem excolendum pariter & serendum, descendit de summorum polorum arce Dei patris vnigenitus, atque primogenitus, seminauit miris, sanctisque prædicationibus, discurrit per villas, & castella, docens non sine magnin fatigationibus.

## Quest. XXXII. Contra conuictum fugitiuum. 287

tionibus, Elegit Apostolos viros vtique operarios industrios ac conduxit, ditans illos æternis retributionibus, expectans iple Dei filius, de agro isto magno, illo die iudicij extremo vberes manipulos colligere, & per manus lanctorum Angelorum recondere in cœlesti horreo fancto fuo, Samfonilque vulpeculæ insertatæ, quæ sicut persona, labe hæretica deprauatæ, facies quidem habentes diuersas, sed caudas ignitas, adinuicem colligatas, quia de varietate flammæ conueniunt in idiplum vt legetem dominicam, iam albam ad mef-1em, splendoribus sidei relucentem, morsu amarissimo demoliantur, ac discurlu subtilissimo pergant, impetúque validissimo accedant pariter & accendant, dissipent & deuastent sinceritatem lanctæ fidei Catholicæ, lubtiliter & damnabiliter subuertendo.

Quapropter, cùm tu talis incideris in damnatas hæreses malesicarum, illas publicè in tali loco practicando (seu taliter dicatur) seu sueris per testes legitimos conuictus de hæretica prauitate, siue propria deprehensus consessione in iudicio per nos receptus, & post captus, sugeris, medicinam resutans salutarem: citauerimus te, vt de & super iis coram nobismanisestius responderes, túque ductus maligno spiritu, pariter & sanctam renueris comparere. Vel sic.

Quapropter cum tu talis declaratus nobis de hæretica prauitate, & recepta informatione contra te: aliàs de eadem esses nobis suspectus leuiter, quoniam eras infectus labe prædicta, citauimus te, quatenus coram nobis personaliter comparens de side Catholica responsurus. Cúmque citatus renueris contumaciter, excommunicauimus te, ac excommunicatum fecimus publicari. In qua stetisti per annum, seu annos tot, animo pertinaci, satitans him inde, ita quòd nunc, quo te

duxerit spiritus malignus ignoramus & cùm te expectauerimus misericorditer & benignè, vt reuertereris ad gremium sanctæ sidei vnitatem, tu saccere contempsisti, in reprobum sentum datus. Sanè volumus & tenemur, iustitia nos cogente, causam tuam huiusmodi sine debito terminare, nec valeamus tua nesanda crimina conniuentibus oculis tolerare.

Nos Episcopus & judices in causis fidei supradictis, te talem sæpè fatum latitantem profugum & fugitiuum, per prælens nostrum edictum publicum, requirimus pariter & citamus peremptoriè, quatenus die tali, talis mensis, tali anno, in tali Ecclesia cal thedrali talis Diœcesis, hora tertiarum compareas personaliter coram nobis, disfinitiuam sententiam auditurus. Significantes quòd fiue comparueris fiue non, procedemus ad nostram diffinitiuam lententiam, contra te provt ius & iustitia suadebunt. Et vt prius nostra citatio perueniat ad tui notitiam, ne valeas ignorantiæ velamine te tueri, præsentes literas dictas requisitionem & citationem nostram in se continentes, volumus & mandamus affigi in valuis publice talis prædictæ Ecclesiæ cathedralis. In quorum testimonium singulorum, præsentes nostras literas impressione nostrorum sigillorum iussi-

Adueniente autem die præsixa, ad audiendam dissinitiuam sententiam assignata, si prosugus comparuerit, & consenserit, publicè omnem hæresim abiurare, humiliter petens admitti ad misericordiam, postulando, si relapsus non suerit, admittetur, & si suerit deprehensus propria confessione, vel testium legitima productione, abiurabit & pænitebit, vt hæreticus pænitens secundum modum quo agitur suprà in octauo modo processum sidei terminandi, vbi de talibus agitur, si

fuerit

fuerit suspectus violenter, ita quòd citatus responsurus de fide noluit comparere, & fuit ex hoc excommunicatus, & stetit in excommunicatione per annum, animo pertinaci, & pœnitebit, admitteture, & abiurabit omnem hæresim, & pænitebit vt hæreticus suspectus de hæresi violenter. Pænitens secundum modum quo agitur suprà in lexto modo processum fidei terminandi. Si autem comparuerit, & non consenserit abiurare, tradetur, verus hæreticus impœnitens brachio seculari, per modum quo dictum est suprà, & agitur in decimo modo processum fidei terminandi. Si autem contumaciter tenuerit comparere, tunc formetur sententia per modum tenotis sequentis.

Nos N. Episcopus miseratione dinına, talis ciuitatis, attendentes, quòd tu talis, de tali loco, talis Diœcesis, fuisti nobis de hæretica prauitate, fama publica referente, seu fida dignorum insinuatione delatus. Nos quibus ex officio decumbit descendimus ad videndum ac inquitendum, an clamor qui ad aures nostras peruenerat, veritate aliqua fulciretur. Verum cum inuenissemus te in hæresi deprehensum, deponentibus contra te quam pluribus testibus fide dignis te coram nobis aduocatum iussimus detineri, dicatur sicut factum fuit, an videlicet comparuerit, & medio iuramento interrogatus, fassus fuerit, vel non. Sed post maligni spiritus consilio ductus & seductus, metuens tua vulnera vino & oleo salubriter confoueri, aufugisti, (aut ponatur, si est)carcerem & arrestum fregisti pariter & aufugisti latitans hinc inde, & quo te malignus spiritus duxerit, totaliter ignoramus. Vel sic.

Verum cum inuenissemus contra te taliter, vt prædicitur, nobis delatum de hæretica prauitate, multa indicia propter quæ suspectum leuiter de hæretica prauitate prædicta, te meritò habeamus, citauimus te per publicum edictum in talibus & talibus Ecclesiis, talis. Diœceleos, quatenus infra certum terminum tibi præfixum coram nobis in tali loco personaliter compareres, in & super prædictis contra te depositis, & aliàs de fide Catholica, & eius articulis responsurus. Tu verò insano consilio adhærendo, renuisti contumaciter comparere: cumque iustitia exigente, te excommunicauerimus, ac fecerimus excommunicatum publicè denunciari, tu medicinam refutans lalutarem, dictam excommunicationem vltra quam per annum sustinuisti, & adhuc lustines in reprobum sensum datus, animo pertinaci, & profugus, latitans hinc inde, vt quò te malignus spiritus duxerit, ignoramus.

Sanè cùm tam longo tempore expectauerit Ecclesiæ sancta Dei misericorditer & benignè, quatenus ad eius misericordiæ gremium euolares : ab erroribus resiliendo, & iuxta sidem Catholicam professam operando: ipsáque te clementiæ vberius enutriret, malignorum seductus consilio, acquiescere reculasti, in tua pertinacia perseuerans. Verum cum vellemus prove volumus & debemus, iustitia nos cogente, causam tuam sine debito per sententiam terminare citauimus te, quatenus hac die & hora, & hoc loco compareres personaliter coram nobis, diffinitiuam sententiam auditurus. Et quia renuisti contumaciter comparere, meritò te ostendis velle perpetud in tuis hæresibus & erroribus remanere: quod dolentes referimus, & referedo dolemus.

Sed cùm non possimus nec velimus institiam subterfugere, nec tantam inobedientiam & contumaciam ad Dei Ecclesiam tolerare: Ad exaltationem sidei orthodoxæ, & ad extirpationem hæreticæ pranitatis institia exigente, & tua inobedientia & contumacia requirente, hac die & hora, & loco tibe in

antea

# Quest. XXXII. Contra convictum fugitiuum. 283

antea ad audiendam disfinitiuam sententiam peremptorie assignatis, præhabito multorum confilio peritorum tam in Theologica facultate, quam in iure canonico & ciuili, processus meritis visis & diligenter discussis, sedentes pro tribunali more iudicum iudicantium, sacrosanctis Enangeliis positis coram nobis, vt de vultu Dei iudicium nostrum prodeat, & oculi nostri videant æquitatem, habentes præ oculis solum Deum, & sanctæ sidei irrefragabilem veritatem, contra te talem, ab-1entem & prælentem, beati Pauli Apostoli vestigiaimitantes, sententiam diffinitiuam taliter ferimus in his scriptis, Christi nomine inuocato.

Nos Episcopus & iudices in causa. fidei memorati, attendentes in causa ista fidei, ac processibus inde confectis, ordinem iuris fore seruatum. Attendentes etiam quòd legitimè citatus non comparuisti, nec per te, nec per alium te aliqualiter, exculasti. Attendétes etiam, quòd in præfatis hæresibus longo tempore pertinaciter perstitisti, & adhuc etiam perseueras, & excommunicationem per tot annos in causa sidei sustinuisti, provt ex nunc sustines animo indurato. Attendentes etiam quòd Ecclesia sancta Dei non habet vltra erga te quid faciat, chm perseueres & perseuerare velis in excommunicatione & hæresibus prælibatis. Propterea beati Pauli A postoli vestigia sectantes, declaramus, diffinimus, & sententiamus, te talem absentem & præsentem esse hæreticum pertinacem, & vt talem relinquendum brachio seculari. Et per nostram sententiam diffinitiuam à foro Ecclesiastico repellimus, & relinquimus potestati curiæ sæcularis, tandem curiam affectuosè deprecantes, vt si quando te habuerit in lua potestate, erga te citra sanguinis effusionem & mortis periculum suam sententiam moderetur. Lata fuit hæc sententia, &c.

Mallei Malefic. Tom. I.

Considerandum hic, quod si ifte profugus & contumax fuerit deprehensus in hæresi, vel propria confessione, vel testibus legitimis, & ante abiurationem fugit est per sententam verè hæreticus in pœnitens iudicaldus, & ita in sententia ponendum est. Si autem aliter non fuit deprehensus, nisi qua delatus & Inspectus habitus, fuit citates, refponsurus de fide, & quia renuit comparere, fuit excommunicatus, & in exom. municatione tali stetit vltrà quam per annum: animo indurato, & tandem no... lunt comparere, iste non est iudicandi uidem hæreticus, sed vt hæreticus, vt talishæitici, condemnandus, & ita procedendum est hireci. in sententia, vt dictum est prius.

#### QVÆSTIO XXXIII.

Super personam delatam ab alia malefica incinerata, vel incineranda, qualiter sit sententiandum.

Vartus decimus modus processum fidei terminandi & sententianti, est quando delatus de hæretica pratitate, processus meritis circa deponentem diligenter discussis, cum bono confilio in iure peritorum, reperitur de uli hæretica pranitate tantummodo ab 1tera malefica incinerata vel incinerada, delatus, vel delata. Et hoc conthgere potest tredecim modis, tanquan per tredecim calus. Quia sic delatis Tredecim vel reperitur immunis & absoluendus modi,quitotaliter: vel reperitur cum hoc dif. ficas trafamatus de tali hæresi generaliter: ve ducunt reperitur vltra infamiam quæstionibusrunt exponendus aliqualiter : vel reperitur suspectus de hæresi vehementer, vel violenter; vel reperitur diffamatus & suspectus insimul & communiter, Et sic consequenter in aliis casibus provt in 20. quest. tactum est, vt ad 13. inclusiue.

> 00 Primus

rimus modus fit, quando tantummbdò ab ipla malefica detenta delatus A, & non convincitur, nec confessone propria, nec testium productione legitima, nec alias reperiuntur indicia, ex quibus veriamiliter tanquam suspectus indicari possit talis omnino venit absoluendes, etiam per ipsum iudicem lecularen, qui deponentem aut incinerant, aut incinerandum propria au-Aoritte, aut ex commissione Episcopi, judies ordinari) habuit: & abioluctur perfententiam in primo modo processu fidei terminandi, circa 20. quast. contentam.

Secundus modus incidit, quando vltra hoc, quod à detenta delatus est, etiam per totam illam villam, seu ciuitatem diffamata existat, ita quòd tantummodò infamia præcisè & lola laborauit lemper : licet postea per depositionem detentæ maleficæ infamia fit aggra-

Circa talem talis practica est seruanda.Quia judex considerando, quòd, vlıra infamiam nihil in particulari adue:lus eam ab aliis fide dignis in villa, au oppido probatur, licet forte detenta certa grania aduerlus eum depoluit: qua tamen fidem perdidit abnegando illm Diabolo: vnde difficulter eius di-Ets à Iudicibus fides adhibetur, nisi ex alis circunstantiis illa infamia aggrauaetur,& tunc in tertium iam sequenten modum inciderit: ideo Canonica pirgatio erit tune in dicenda, & procedetur per sententiam in secundo moco processum fidei terminandi, circa 22. quast. contentam.

Et si Iudex ciuilis illam purgationem coram Epilcopo decreuerit fieri & solemniter, in finem, vt si desiceret, vt tunc per Ecclesiasticum & ciuilem Iudices in exemplum aliorum, eò firmiori sententia puniretur, benè quidem sit. Si autem per se voluerit exequi mandet vt decem vel viginti

compurgatores ordinis sui habeat, & procedat, vt in lecundo modo sententiandi tales, tactum est, nisi quòd vbi excommunicandus esset, quod tunc ad iplum ordinarium recurlum habeat : Et hoc contingeret, vbi se purgare nollet.

Tertius modas igitur incidit super talem delatum, vbi licet non vincatur confessione propria, nec testium productione legitima, nec facti euidentia, nec etiam fint indicia super aliquod factum, in quo vnquam notatus fuisset ab aliis inhabitatoribus villæ aut oppidi; nisi quòd infamia tantum laborauit apud eos. Aggrauatur autem infamia ex detentæ, maleficæ detentione, vtpotè quia asseruit, illum per illam in omnibus fuille lociam, & secum in criminibus participasse. Hoc ipsum tamen, sicut constanter delata negat, ita & aliis inhabitatoribus, vel non est notum, vel de nulla nisi de honesta conversatione, seu etiam participatione ipsis constat.

Circa talem talis practica seruatur. Adfronta-Primò, quòd adfrontare se habent fa- tio male-ficarum se cie ad faciem, & obiectiones mutuæ & inuicem responsiones diligenter sunt conside- accusanrandæ, & si quidem varietas aliqua in verbis incideret, vnde iudex verisimiliter ex concessis & negatis prælumere potest, ipsam delatam meritò quæstionibus exponendam, procedatur per fententias in tertium modum processum fidei terminandi, circa 23. quast. contentas, iplam tormentis leuiter exponendo: adhibitis cantelis aliis quam plurimis & necessariis, de quibus circa principium huius tertiæ partis suprà patuit ad longum, & ex quibus prælumitur talem esse aut innoxiam aut ream.

Quartus modus incidit, vbi talis delatus inuenitur suspectus leuiter, & hoc vel confessione propria, vel depositione alterius detentæ. Et sunt qui ad hanc leuem suspicionem reducunt illos, qui ad pronocandum mulieres maleficas consuluissent, vel vbi inter

coniugatos

# Quef XXXIV. Sent.cont.malefic delatas, Est. 211

conjugat odio se mumo prosequentes, amorem procurallent, aut etiam pro aliquo commodo temporali apud maleficas laborassent. Sed quia tales vtique excommunicati sunt, tanquam hæreticis credentes, iuxta c.excommunicamus. 1. § .credentes.lib. 6.de har. vbi dicitur: Credentes autem corum erroribus, hæreticos similiter iudicamus. Quia etiam ex factis præsumitur de effectu ad hoc argum. 3 2.9.2. qui viderit. r facis Ideò videtur quòd acrius sunt pur de ef- niendi, & sententiandi, quam illi, qui de hæresi leuiter habentur suspecti, provt iudicandi funt aliqui ex leuibus coniecturis: Puta quia eis seruitia exhibuissent, literas detulissent, eorum erroribus sic nullam sidem adhibuisfent, quòd tamen illos non manifestassent, alimoniam ab iis accepissent. Sed fine illi, fine isti intelligantur, hoc quod in confilio peritorum concluium tuerit luper leuem suspicionem, prolequendum erit à judice, per talem pra-Cticam: Talis enim aut abiurabit, aut Canonice se purgabit, secundum quod in quarto modo processum sidei terminandi, sub questione vicesima quarta tangitur.

Sed tamen, quia potius videtur, quòd abiuratio sit indicenda, & hoc propter all g. cap.excommunicamus. 1. §. qui verò inuenti fuerint sola suspicione notabili,&c. tamen non debent, fi relabantur, poena relaplorum puniri, & procedatur, provt in quarto modo processum fidei terminandi; circa 24.

quast. tactum est.

Quintus modus incidit, vbi talis delatus invenitur suspectus vehementer maleficis, & hoc fimili modo, vel confessione qua suspi- propria, vel depositione alterius maleficæ detentæ. Et funt qui ad hanc leuem depositionem reducunt impeditores iudicum, directe, vel indirecte eorum officium inquirendo, maleficas impediendo: dummodò hoc scienter fe-

cerint : ex cap. ve inquisitivits negotim. libro 6. de haret.

Item reducunt omres, qui impelientibus præstant sciester auxilium stonfilium, vel fauor m: patet per allic.inquisitionis. Irm reducunt qui ciatos, aut captos l'ereticos instruunt de celanda verifate, & vt illam subticant, vel falsitatem asserant. Et hoce cap. accusatus & fi. Item reducunt opnes qui eos, quos sciunt hæreticos, eceptant, scienter deducunt, visitani, vel associant, munera mittunt, seu fauorem impendunt: quæ omnia in fauorem non personæ, sed culpæ fiunt vbi scienter fiunt. Et ideo dicunt, quòd vbi delata persona participat de præmissis, & hoc per confilium ita iudicatum fuerit, tunc iuxta quartum modum processum fidei terminandi sub quast.25. sententianda est. Taliter vt omnem hæresim sub pœna relapforum, vbi reciderit, habeat abiurare.

Possimus tamen asserere, adiiciendo, Familia, Malesica. quod Iudices respectum habeant super vniulcuiulque maleficæ incineratæ aut detentæ familiam, prolem, seu etiam progeniem eò quòd vt plurimum tales reperiuntur infectæ.

Cùm malefiez etiam proprios infantes ex Dæmonum informatione iplis habent offerre. Vnde & indubiè in quibulcunque flagitiis informare: patent hæc ex prima parte operis.

Probatur & ex eo, quòd sic in simplici hæresi propter agnitorum hæreticorum familiaritatem, dum quis de hæresi infamatus existit, etiam consequenter ratione familiaritatis est de hæresi vehementer suspectus, ita & in hac hæresi malesicarum.

Præfatus autem calus patet in c.inter Triplex sollicitudines, extra de purgatione ca. vbi pana vni apparet: quod ratione infamiæ de hæ- Decano resi suit. Decano quidam indicta ca-inslica. nonica purgatione, & ratione familiaritatis hæreticorum, abiuratio 00 2

publica

mi impeimenta præstant borent

pubca & ratone scandali suit prinatus benecio, quossque scandalum sopiretur.

Sezus modus inedit, vbi talis delatus eficitur suspectusviolenter, hoc autemfit non ad simplicen vel nudam depostionem alterius malescæ detentæ, sedad indicia facti, quæ eliciuntur ex qubuldam verbis & factis à malefica detita perpetratis, & prolatit, quibus ad minus delata asseritur interfuisse & operitus deponentis communicale.

Pro quorum intelligentia, aduertenda lunt ea, quæ suprà que stione 29. tacta unt præcipue super violentam suspicionem quomodo ex violentibus & conuincentibus oritur coniecturis, & qualiter Iudex violentatur ad credédum ex sola suspicione aliquem esse hæreticum, qui tamen fortassis bonus Catholicus in corde existit. Sicut Canonistæ exemplificant circa simplicem hæresim, de eo qui citatus in causa fidei ad respondendum renuit comparere contumaciter: propter quam contumaciam excommunicatur. In qua vbi per annum perseuerauit, esficitur suspectus de hæresi violenter.

Quare & à simili circa talem personam delatam aduertenda sunt indicia facti, ex quib. efficitur violenter suspecta. Et ponatur casus, quod detenta malefica asseruit illam interfuisse suis maleficiis, quæ tamen delata constanter negat, quid ergo faciet?vtiq; opus erit considerare, an ex aliquibus operibus sit vehementer suspecta, & an vehemens iuspicio in violentam valeat transire: sicut in præsato casu, citatus responsurus, vbi non comparet, sed renuit contumaciter, sit suspectus leuiter de hæresi, etiam vbi citatus fuit in non caula fidei. Si autem in caula fidei citatus renuit compatere, & propter contumaciam excommunicatur, tunc fit suspectus vehementer: quia tunc leuis luspicio transit in vehementem, & si

per annum' persistat, tunc vehemens Qui seuis transit in violentam. Ita considerabit in vehe-Iudex si ratione familiaritatis contra- mentem, etæ cum detenta malefica sit delata ve- in violenhementer suspecta, vt immediate in tam suspiquinto modo incidenti tactum fuit, cionem franseat. tunc opus erit considerare, an ipsa vehemens suspicio in violentam transire possit: Præsumitur enim quòd transire possit, id est, quod flagitiis detentæ ipsa delata interfuit, vbi familiaritatem cum ea frequenter habuit. Est ergo procedendum Iudici iuxta sextum modum processum fidei terminandi, prout in 26. quælt. tangitur. Quòd si quæritur, quid faciat Iudex si adhuc talis delata ab altera malefiea detenta, omnino persistat in negativa non obstantibus quibuscunque indiciis aduersus eam productis? Respondetur primò, quòd Iudex debet aduertere super earum negativas responsiones, an ex vitio sen maleficio taciturnitatis proueniant, siue non: & quidem, vt in primis quast. quast. 15.6 16. huins 3. partis patuit, ludex cognoscere potest, si flere & lachrimas emittere valeat, & vbi in quastionibus quasi in sensibilibus redditur, ita quòd ad pristinas vires faciliter redit, tunc quidem violenta suspicio aggranatur, & tunc omnino non est liberè dimittenda, seu secundum, yt in lexto modo sententiandi & processum fidei terminandi patuit, supra allegato, perpetuis carceribus ad poenitentiam peragendam deputanda.

Si verò maleficio taciturnitatis non sit infecta propter vehementes dolores quos in quæstionib. sustinet verè & realiter, cum tamen aliæ ex maleficio taciturnitatis quasi insensibiles redduntur, vt dictumest, tunc vltimum refugium Iudex habere potest super Canonicam purgationem. Quæ si à seculari Iudice inducitur, dicetur vulgaris licita, quia non de numero purgationum vulgarium, de quibus 2. quest. 4,

## Quast. XXXIV. Sent. cont. malesi. delatas, & c. 253

nonica

Vulgiris consuluisti. & monomachiam dicitur. In qua purgatione si defecerit, vt reus purgicio. Vel rea iudicabitur.

> Septimus modus incidit, vbi delatus iple non reperitur legitime deprehenlus, nec propria confessione, nec facti enidentia, nec testium productione legitima, sed tantum reperitur à detenta malefica delatus vel delata, & cum hæc reperiuntur indicia, quæ ipium reddunt suspectum leuiter, vel vehementer: Vtpotè quia solummodò habuit magnam familiaritatem cum maleficis, tunc tali ratione infamiæ est dicenda canonica purgatio, iuxta canonem allegatum, inter sollicitudines: & ratione suspicionis hæresim abiurare cum pœna relapforum, vbi recidiuaret si vehementer suspectus, vel sine illa fi leuiter, & procedatur, vt in proximo modo processum fidei terminandi, circa c.27.q. tactum est.

Octauus modus incidit, vbi sic delatus reperitur confessus hæresim illam, sed poenitens & runquam relaplus. Vbi notandum, quòd confequenter, vbi agitur de relapsis & non relapsis, pœnitentibus & non pœnitentibus, tales distinctiones tactæ sunt propter iudices, qui de vltimis inferendis suppliciis non se intromittunt. Ideò ciuilis iudex super confessum siue pæniteat, side non, side relapsus fuerit siue non, per ciuiles & imperiales leges procedere potest, vt institia suadebit : tantummodò recurlum ad iplos tredecim modos sententiandi habere potest, & secundum illos se resoluere, vbi aliquod ambiguum interueQVÆSTIO XXXIV.

Super modum sententiandi maleficam maleficia tollentem, insuper etiam Super maleficas obstetrices & maleficos sagittarios.

Vintus decimus modus processum Indei terminandi, & sententiandi est, quando delatus de haretica prauitate reperitur, quòd maleficia non inferat, led tollat. Circa istum talis practica est seruanda, quia aut vtitur remediis licitis, aut illicitis: Et si quidem licitis, non vt maleficus, sed vt Christicola est iudicandus. De quibus licitis remediis suprà circa principium huius tertiæ partis ad longum patuit.

Si verò illicitis, tunc distinguendum, Illicira quia aut sunt illicita simpliciter, aut vel secualecundum quid. Si simpliciter adhuc dum quid dupliciter, quia vel nocumento proxi- pliciter. mi, vel fine nocumento: vtroque tamen modo semper cum expressa Dæmonum inuocatione. Si verò illicita secundum quid, puta quia abique expresla, licèt non absque tacita Dæmonum inuocatione fiunt, talia iudicantur vana potius qu'am illicita nominari à Canonistis & certis Theologis, vt supra in quast. huius vltima partis totius operis

Iudex ergo quicunque, siue ecclefiasticus siue ciuilis, licet primos & vltimos non habeat reprobare, & fignanter primos potius commendare, & vltimos telerare, provt Canonista asserunt, licitum esse vana vanis contundere. Illos tamen qui cum expressa Dæmonum inuocatione maleficia auferunt, nullo modo tolerare debet, præcipuè illos qui cum nocumento proximi talia committunt. Et dicuntur cum nocumento proximi practicare, quando maleficium ita ab vno auferrus

00 3

& alteri infertur. Nec obstat, si illa cui infertur sit malefica per le, siue non; fine sit illa, quæ maleficium intulit sine non: & fine fit homo fine quæcunque alia creatura, patent super hæc omnia acta & gesta deducta in prima questione

Suprà allegata. Si quæritur, quid faciat Iudex, vbi talis afferit se maleficia tollere per licita & non illicita remedia, aut quando possit talia veraciter Iudex cognoscere? Respondetur, quod citato illo interrogetur quibus mediis vtatur: nec tamen verbis suis standum, sed Ecclesiasticus Iudex cui ex officio incumbit, diligenter inquirat, sue per se, sue per plebanum aliquem, qui à fingulis parochianis exacte sub præstito iuramento, quod exigere potest, perquirat, quibus remediis veatur: & siquidem inuentum fuerit, provt communiter inueniuntur cum superstitiosis remediis, omnino non sunt propter horribiles pænas à canonibus inflictas, vt inferius patebit,

tolerandæ. Quomodò

Et si quæritur, vnde possunt remeillicita re-media ab dia licita ab illicitis discerni, cum semper asserant, se quibusdam orationibus, discernan & herbarum applicationibus, huiusmodi amouere? Respondetur, hoc facilè foret, dummodò diligens inquifitio fieret. Nam quia necesse habent superstitiosa remedia occultare, vt non reprehendantur, sèu vt facilius mentes simplicium illaqueare valeant, ideò huiusmodi verbis aut herbarum applicationibus infistunt : tamen ex quatuor superstitiosis eorum actibus tanquam fortilegæ & maleficæ manifestè deprehenduntur.

Sunt enim de occultis divinantes, & ea quæ non nisi malorum spirituum reuelatione scire possunt, reserantes. Exempli gratia. V bi pro sanitate acquirenda frequentantur à læsis, causam læsionis, aut malesicij aperire & manifestare sciunt: vt si ratione altercationis cum vicina acciderit, vel aliqua ex caula, hoc ipium perfectissime noscunt, & indicare frequentantibus iciunt.

Secundò, vbi ad vnius nocumenti seu maleficij curam se intromittunt :alterius verò minimè. Provt in Diœcesi Spirensi, malefica quædam in loco quodam, Zum Hofe nuncupato, exiltit, quæ licet plures sanare videatur, certos tamen minimè se posse curare fatetur: nullam ob aliam causam, nisi vt ab incolis fertur, quòd maleficia talibus illata, sint tam fortiter ab aliis, vt asseric, maleficis impressa, & hoc vrique virtute Dæmonum, quòd illa amouere non valeat. Quia videlicet Dæmon non semper Dæmoni cedere potest, aut no vult.

Tertiò, vbi super huius maleficia illata lingulares exceptiones facere nofcuntur. Provt in ipsa ciuitate Spirensi contigisse noscitur : dum quædam honesta persona maleficiata in tibiis, huiusmodi divinatricem ob sanitatis gratiam aduocasset illa domum ingressa, & eam dum intuita fuisset talem exceptionem fecit, si, inquit, squamas & capillos in vulnere non habuerit, reliqua omnia extrahere potero. Caulam etiam læsionis aperuit, licht ex rure, & ad duo miliaria aduentallei dicens, quia cum vicina altercasti, tali die, ideò tibi accidit præter squamas etiam & pilos, alias quamplures diuerforum generum res extraxit, & fanitati restituit.

Quarto: vbisuperstitiosis insistunt aut insistere faciunt caremoniis, & sic ante solis ortum, vel alio determinato tempore, se frequentari volunt, dicentes quòd infirmitates vitra angariam illatas sanare nequeant, aut qu'ed tantummodò duas aut tres personas per annum sanare valeant, licet non sanando, sed à læsionibus cessando, sanare vi-

Possunt & addi quamplures alia Non sanit considerationes, circa talium persona- sed saciue rum conditiones, quia vt plurimum cessarelaretro

# Quast XXXIV. Sent. cont. malef. diuerj. gener. 295

retroactis temporibus malæ & reprehensibilis vitæ fuerunt distamatæ, seu adulteræ, aut maleficarum superstites: vnde ex nulla sanctitate vitæ hæc gratia sanitatis à Deo collata.

De obstetricibus 120/1 ...

gittarij.

Incidentaliter reducuntur & obstetrices maleficæ omnes, alias maleficas in flagitiis excedentes, de quibus & in prima parte operis deductum est: Quarum etiam tantus numerus, vt ex earum confessionibus compertum est, quòd non æstimatur villula; vbi huiusmodi non reperiantur existere. Cui periculo vtique à præsidentibus foret in parte succurrendum, vt non nisi iuratæ obstetrices à præsidentibus deputarentur, cum aliis remediis quæ in secunda parte operis tacta sunt.

Magi fa-

Incidit & maleficis fagittariis, in contumeliam vtique Christianæ religionis tantò periculosius detegentes quanto & securiores habent in terris optimatum & principum receptatores, fautores, & defeniores. Sed quod omnes tales receptatores, fautores, &c. omnibus maleficis plerunque in certis casibus damnabiliores existat, sic declaratur. Nã talium defensores à Canonistis & Theologis in duplici genere assignãtur. Quidam namque errorem, alij verò personam sunt defendentes: Et hi quidem, qui errorem, damnabiliores ipsis qui errant, existunt : cùm non solùm hæretici,imò hæresiarchæ habendi sunt, vt patet 2 4. quast. 3. qui illorum. Fouentes fagittatios Et de his defensoribus communiter non loquuntur iura, eò quòd ab aliis hæquo loco reticis non distinguuntur. In quibus etiam habet locum cap. ad abolendam §. prasenti. sæpè alleg.

> Quidam alij sunt qui licèt non defendunt errorem, defendunt tamen personam errantem : vtpotè qui resistunt viribus & potentiæ, tales malefici, seu quicunque alij hæretici veniant ad manus Iudicis fidei, ad examinandum, vel puniendum, & similia.

Simili modo etiam fautores talium funt in duplici genere.

Quidam namque sunt, qui publica Spiriruafunguntur authoritate, hoc est, pu-souentes blicæ personæ, vt domini temporales, sagituarios seu etiam spirituales temporalem iuris- malescos. dictionem habentes; qui etiam fautores esse possunt duobus modis, omittendo & committendo.

Obmittendo, scilicet facere ea circa maleficos vel suspectos infamatos, vel credentes, receptatores, defensores & fautores, ad quæ ex eorum officio obligantur. Cum tamen ab Episcopis vel Inquisitoribus; vel eorum alter requiruntur. Vtpotè si eos non capiant, vel captos non diligenter custodiant, vel infra districtum luum ad locum, de quo eis mandatur; non deducant, aut executionem promptam de eis non faciant, & similia, vt patet in cap. ve inquisitionis. in princip. libr. 6. at

Committendo autem, vtpotè, fi captos huiusmodi, sine Episcopi aut iudicis eius licentia vel mandato, à carcere liberent, vel processium, iudicium, vel sententiam eorum directe vel indirectè impediant, vel similia peragant, vt patet cap.allegato, vt officium. §. prohibemus. Pœnæ talium in præcedentibus circa secundum principale huius operis, & circa finens, vbi de maleficis sagittariis, & aliis armorum incantatoribus tactum est, declaratæ sunt.

Ad præsens sussiciat, quod omnes tales, iplo iure sunt excommunicati, & duodecim magnas pœnas incurrunt: patet extra, de hare. excommunicamus.§. credentes. & cap. allegato. vt inquisition. S. prohibemus. In qua excommunicatione, si per annum perstiterint animo pertinaci, ex tunc funt vt hæretici condemnandi, vt eo. cap. & g. alleg.

Qui verò dicendi fint receptatores, De rena. & an habendi sint, ve hæretici. Res-prate pondetur, quòd recipientes huiulmodi , ...

maleficos,

magus,

maleficos, sagittarios, aut quoscunque armorum incantatores, necromanticos, seu maleficos hæreticos, de quibus in toto opere tractarum est, sint in duplici genere, ficut etiam de eorum defenloribus & fautoribus tactum est.

Quidam namque funt, qui non tantum semel verbis, sed pluries & frequenter tales suscipiunt, & isti propriè, & lecundum vim vocabuli, dicuntur receptatores à receptando, quod est verbum frequentatiuum. Et tales receptatores, quandoque funt fine culpa, vtpote si ignoranter hoc faciunt, nec aliquid vnquam sinistri de eis suspicati funt. Alij quando funt in culpa, vtpotè quando eorum errores sciunt & non ignorant, quia Ecclesia tales semper persequitur tanquam crudelissimos fidei hostes, & si non minus domini terrarum eos receptant, tenent, defendunt, &c. Tales propriè sunt & dicuntur hæreticorum receptatores. Et de talibus etiam loquuntur iura, & quòd sunt excommunicati, iuxta c.excom. I. § . credentes.

Quidam autem non pluries & frequenter, sed tantum iemel vel bis huiusmodi maleficos aut Hæreticos receperunt, & isti non videntur propriè dici receptatores, quia non frequentarunt, sed receptores, quia eos receperunt, & non receptauerunt. Licet Archidiac dicat contrarium in c.quicunque superver. receptatores. De quo tamen no est magna vis, quia non de verbis sed de factis curandum est.

Ponitur tam differentia inter Receptatores & Receptores ned quod Domini terrarum semper dicuntur talium receptatores, vbi simplices, qui eos expellere non habent, nec posfunt. B: si receptores sint, sunt tamen

fine culpa.

V!timò autem de impeditoribus ofheij inquisitionis Episcoporum, conres & Re tra huiusmodi maleficos hæreticos, qui ceptores fint, & si hæretici dicendi sint. Ad

quod respondetur, quod huiusmodi impeditores funt in duplici genere. Qui-qui impodam namque sunt qui impediunt dire-diunt, offictè, vt qui captos pro hæreseos cri-quisitiomine à carcere propria temeritate libe-mis, quo-modo harant, vel processus inquisitionis lace-retici harant, testes in causa sidei, pro eo quòd bendi. testificati sunt, vulnerant: Vel si dominus temporalis statuat, quòd nullus nisi iple in hoc crimine cognoscat, aut quod nulli nisi sibi de hoc crimine deferri possit, nec testificari nisi coram eo,& similia. Et isti impediunt directè: iuxta no.per Io. And. in c. statutum, super ver.directe, lib.6. de hare. Et qui processum, iudicium, vel sententiam in tali caula fidei directè impediunt, vel qui ad hæc agenda præstiterint auxilium, consilium, vel fauorem, & tales licèt fint multum culpabiles, non tamen ex hoc funt hæretici iudicandi, nisi aliter apparet, quòd essent consimilibus erroribus maleficorum inuolutt cum pertinaci voluntate, sunt tamen ipso excommunicationis mucrone percussi, iuxta: caprinquisitionis. § . prohibemus. Sic quod: fi in illa excommunicatione steterint per annum animo pertinaci, ex tunc funt vt hæretici condemnandi, vt patet

Quidam verò sunt qui impediunt indirecte, vipote qui statuunt qued nullus portet arma ad capiendum hæreticos, nisi de familia Domini temporalis, & fimilia, iuxta no.per Io. And. in c.ftatutum, super ver indirecte. Et tales funt minus culpabiles, quam primi, nec funt hæretici, sed sunt excommunicati, iuxta allegio et inquisitores. Et etiam præstantes.ad hoc confilium, auxilium, vel fauorem: taliter quòd si storerint in illa: excommunicatione per annum animo. pertinaci, ex. tunc velut hæretici funt condemnandi, per allega.c. 6 9. prohibemus. Quod sic est intelligendum, quòd hæretici condemnantur taliter, quòd fivolunt redire, recipiuntur ad milericor-

o,o S.alleg.

diam,

ceptato

# Quast. XXXIV. Sent. cont. malef. diuers. gener. 297

diam, errore prius abiurato, aliàs vt impœnitentes tradentur curiæ seculari: Vt patet per c.ad abolendam. §.prasenti.

Epilogando. Maleficæ obstetrices, provt aliæ maleficæ maleficia inferentes, secundum qualitatem criminum condemnantur & sententiantur, & à simili, maleficæ maleficia superstitiosè, vt dictum est, opere diaboli tollentes. Cùm non dubium sit, quòd sicut au-Qui pos- ferre, ita & inferre possunt. Vnde & ex quodam pacto totaliter Maleficæ ex demonum informatione conueniunt, præsomű-vt hæ quidem lædere, aliæ verò sanare posse in- debeant, vt sic eo facilius mentes simplicium illaqueando, suam perfidiam augmentent. Sagittarij verò & alij armorum incantatores malefici, cum nonnisi ex fauore, defensione, receptatione præsidentium sustententur, omnes tales, pænis præscriptis subiacent: & qui officiales quolcunque contra huiulmodi maleficos, aut eorum fautores, &c. in eorum officio impedirent, simili modo excommunicati sunt, & omnibus pænis Abiuratio vti fautores subiacent. Verum vbi stementi & terint per annum in illa excommunicafautoriz. tione animo pertinaci, si redire voluerint, abiurent impedimentum & fautoriam, & ad misericordiam admittuntur, aliàs vt impœnitentes hæretici traduntur brachio seculari. Et vbi non stent per annum, nihilominus contra impe-

> Et quod dictum est de fautoribus, defenforibus, receptatoribus & impeditoribus, super maleficos, sagittarios, &c. idem & per omnia intelligendum est erga quascunque maleficas, aut maleficos hominibus, iumentis, & terræ frugibus varianocumeta inferetibus. Verùm & ipsi malesici quicunque vbi in foro pœnitentiæ ipiritu contrito & humilia. to peccata deflentes, & purè confitentes, veniam petierint, ad misericordiam

> ditores huiulmodi potest procedi, vt contra fautores hæreticorum. per c.ac-

cusatus.§.vltimo.

Mall. Malefic. Tom. I.

recipiuntur. Aliàs vbi innotescunt, contra eos procedere debent, quibus ex officio incumbit, citando, attestando, capiendo, & procedendo in omnibus iuxta criminum qualitatem, vsque ad sentententiam diffinitiuam inclusiue, vt tactum est, si & in quantum huiu modi præcedentes æternæ damnationis laqueum, propter excommunicationem eis ab Ecclesia inflictam, enadere velint.

#### QVÆSTIO XXXV.

Huius vltima partis, super modos sentenrentiandi, maleficos quor sque frinole, ant etiam iust è appellantes.

CI verò ad appellationis remedium De appell Ofinaliter delatum confugere Index lantibus cerneret, notandum : primo quod hæc maleficis; interdum valida atque iusta, interdum friuola atque nulla decernitur. Cùm enim in negotiis fidei summarie, simpliciter & de plano sit procedendum, vt ex præcedentibus sæpè tactum est, ex cap. multorum querela. in Cle. vbi & appellationis remedium interdicitur. Attamen quia Iudices interdum sponte. propter negotij arduitatem libenter ipsum prorogant & dilatant : ideò aduertere possunt, quòd vbi delatus sentiret, se à Iudice realiter & de facto contra ius, & iustitiam aggrauatum, vtpotè quia eum ad defendendum admittere noluit, vel quia solus sine consilio aliorum, vel etiam sine assensu Episcopi, vel eius vicarij pronunciauit delatum quæstionare, cum alias sufficientes probationes pro & contra habere potuisset, & huius similia: tunc quidem appellatio foret iusta, aliàs non.

Secundò notandum, quòd Iudex appellatione huiusmodi sibi præsentata, tunc absque perturbatione & motu debet petere copiam appellationis, protestando verbo quòd non currat sibi tempus, & cum ipse delatus tradiderit

fibi

leficia

auferre

fibi copiam appellationis, aduertat, quòd adhuc habet duos dies ad respondendum, & post hos duos, adhuc triginta ad Apostolos exhibendum. Et licet statim possit respondere, & Apostolus dare istos vel illos, vbi sit multum expertus & peritus, tamen vt cautius procedatur, melius est vt aliquem terminum 10.vel 20.vel 25.dierum eidem ad dandum pariter & recipiendum Apoltolos, quales dare decreuerit, affignare cum potestate prorogandi.

Tertiò notandum est iudici, quòd infrà tempus iuris, & infrà tempus affignatum debet diligenter attendere & discutere causas appellationis, seu grauamina allegata: & si videt habito bono confilio peritorum, quòd iniustè & indebitè delatum aggrauauit, ad se defendendum non admittendo vel quæstionibus non debito tempore exponendo, vel similia, adueniente termino assignato, corrigat errorem suum, & redu cat processum ad punctum, & statim in quo erat quando defensiones ille petiuit, vel terminum ad interloquendum a signauit, & fimilia, & tollat grauamen: quo ablato procedat provt ante. Quia per amotionem grauaminis, appellatio quæ erat aliqua, fit nulla iuxta c.ceffante. extrà de appellationibus.

Sed hic tamen diligenter attendat na repara bilia & ir- circum pectus & prouidus iudex, quod reparabi- quædam funt grauamina reparabilia,& funt illa, de quibus iam dictum est, & tunc habent locum ea quæ dicta sunt. Quædam autem funt irreparabilia, vtpotè si delatus fuerit quæstionatus realiter, & de facto, & post enadens appellat : vel si clenodia & aliquantilia, simul cum vasis & instrumentis, quibus malefici vtuntur, fuerunt recepti & combusti,& similia quæ nequeunt reparari nec reuocari: Et tunc non habet locum, prædictus modus scilicet processum ad statum reducere in quo fuit grauamen buius irrogatum,

Quarto notandum iudici est, quòd licet à die responsionis habeat triginta dies ad Apostolos exhibendum, iuxta c.de appel.& possit petenti assignare vltimum diem iuris, hoc est trigesimum ad Apostolos recipiendum, tamen ne videatur, quòd velit vexare delatum,& de vexatione indebita reddat suspectum: & ne videatur confirmare grauamen sibi impositum propter quod extitit appellatum, melius est quòd assignet infrà tempus iuris terminum competentem, vtpote decimum diem, vel vicesimum, & potest postmodum, si expedire noluerit, adueniente termino prorogare, dicendo, se fuisse aliis negotiis implicatum, vel huiusmodi.

Quintò notandum iudici est, quòd quando præfixit terminum appellanti, & Apostolos petenti, quòd non assignet lolum ad Apostolos dandum, sed ad dandum pariter & recipiendum: Quia si assignaret ad dandum tantum, tunc Iudex, à quo appellaretur, haberet appellanti mittere. Assignabit ergo ei terminum, hocest, talem diem talis anni, ad dandum eis, & recipiendum à iudice Apostolos, tales quales dare decreuerit.

Sextò, notare debet, quòd in assigna. tione huius termini, non citat respondendo, quòd dabit Apostolos negativos aut affirmatiuos, sed vt plenius deliberare possit, dicet quòd exhiberit tales, quales tunc decrenerit exhibendos.

Attendat etiam quod in allignatione huius termini, appellanti, vt tollatur omnis cautela & astutia, & malitia appellantis, assignet locum in specie, diem & horam:vtpotè quòd assignet vigesimum diem Augusti, anni prælentis, & horam vesperam, & cameram ipsius Iudicis, in domo tali, talis ciuitatis vel loci fitam, tali appellanti ad dandum & recipiendum Apostolos tales quales decreuerit exhibendos.

Septimo notet, quod si decreuerit in animo suo, detinere delatum crimine requirente,

# Quast.XXXV. Contra malef. & frivole, & c. 299

requirente, & institia exigente: in assignatione termini ponat, quòd assignet talem terminum ad dandum vel recipiendum personaliter Apostolos, ipsi appellanti, assignét que talem locum eidem appellanti, ad dandum eidem, & recipiendum ab eo Apostolos, de quo sit in potestate Iudicis appellantem liberè retinere, datis tamen prius statim Apostolis negatiuis, aliàs non.

Octauò notet, Iudex, ne aliquid innouet circa appellantem, ipsum capiendo, vel quæstionando, seu è carcere liberando, vel alias ab hora, qua fuit sibi appellatio præsentata, vsque ad horam qua tradidit Apostolos negatiuos.

Epilogando nota; sæpè contingit, quòd delatus, quando dubitat, quòd contra eum feratur sententia, quia constat sibi de culpa sua, frequenter recurrit ad appellationis remedium, vt sic Subterfugiat Indicissententiam, vnde ab iplo appellat, & caulas friuolas affignat, vtpotè quòd Iudex cum captum tenuit, & cautioni idoneæ eű tradere noluit,& similia friuola colorata qua appellatione Iudici præsentata, copiam appellationis petat: qua habita statim vel post duos dies responsionem, diem, & horam, & locum appellanti ad dandum & recipiendum Apostolos tales quales decreuerit præfigat, infra terminum tamen iuris, vtpotè 25.26, vel 30. diem talis mensis:infra quem terminum assignatum Index copiam appellationis,& grauamina seu causas, propter quas appellat, diligenter discutiat, & cum bono confilio iuris peritorum deliberet, an exhibeat appellanti Apostolos negatinos, hoc est, responsiones negativas appellationem non admittendo. Vel affirmatiuas & reuerentiales mittendas ad iudicem, ad quem appellat, appellationi deferendo.

Si enim videat, quòd causæ appellationis sunt falsæ vel friuolæ atque nullæ, & quòd appellans non vult niss iu-

dicium subterfugere, seu prorogare, det Apostolos negatiuos sine refutatorios: Si autem videat quòd granamina sunt vera, & iniustè sibi illata, & non sunt irreparabilia, vel dubitat, si est ita, yel aliàs fatigatus propter malitiam appellantis, vult se à tanto onere liberare, exhibeat appellanti Apostolos infirmatiuos seu reuerentiales. Adueniente igitur appellanti termino assignato, si Iudex nondum formauit Apostolos seu responsiones, vel aliàs non est dispositus, peremptoriè potest rogare simul vel successive vsque ad trigesimum diem, qui est vltimus terminus iuris ad exhibendum Apostolos assignatos.

Si autem formauit, & est dispositus, potest statim dare Apostolos appellanti. Si igitur decreuerit dare Apostolos negatiuos, seu refutatorios, adueniente termino peremptorio assignato, exhibebit per modum, qui sequitur in

scriptis.

T dictus Iudex respondens præfatæ interiectæ appellationi, si dici appellatio mereatur, dicit quod iple Iudex, & secundum canonicas sanctiones, leu etiam imperialia statuta seu leges, processit, & procedere intendit,& à iuris vtriul que tramite non discessit, nec discedere intendit, minusque ipsum appellantem aggrauauit, nec aggrauare intendit, aut intellexit, quod patet per causas coloratas allegatas singulas decernendo. Non enim grauauit in hoc, quòdeum cepit & captum tenuit:Quia cum fit sibi delatus de tali hæretica r rauitate, & testes multos habeat contra eum, meritò ipsum tanquam conuicsum de hæresi, vel sibi vehementer suspectum, captum tenere debuit, atque debet, nec grauauit eum, quia dare ipsum noluit cautioni. Nam cum crimen hæreseos sit crimen de maioribus, & ipse appellans esset conuictus & statim in negatiua nequaquam errat, nec est cautioni etiam maximæ dandus, si est &

tauit.

erat in carceribus detinendus : & sic

discurrat per alias rationes. Duo facto, dicat sic: Quare apparet quòd ipse iudex debitè & iustè procesht, & à iuris semitis minime deuiauit, minusque ipsum in aliquo aggrauauit: fed iple appellans per qualdam causas coloratas atque fictas nititur subterfugere iudicium iniuste & indebite appellando: propter quæ eius appellatio est friuola atque nulla, vtpotè à nullo grauamine interiecta; peccans enim in materia & forma. Et cum appellationibus friuolis nec iura deferant, nec sit à iudice deferendum, ideò dixit iudex iple quod interiectam appellationem non admittit, nec admittere intendit, nec ei defert, nec deferre proponit: Et hanc responsionem offert dicto tali sic indebitè appellanti pro Apostolis negatiuis, & mandat inseri statim immediatè post appellationem prædictam eidem præsentatam. Et sie tradat notasio, qui appellationem eidem præsen-

Vibus Apostolis negatiuis sic adhibitis appellanti, statim iudex continuando ipsum suum officium exequatur, mandando eundem capi seu detineri, vel ipsum arrestando, vel terminum ad comparendum coram se eidem assignando, vel aliquid simile propter quod appareat, quòd non desinit esse ludex continuabitque processim suum, contra appellantem, quo vsque à iudice ad quem appellatum sit prohibitus ne procedat.

Caueat tamen Iudex, quòd nullam nonitatem faciat contra appellantem personam, nec ipsum capiendo, nec si captus est, carcere liberando, nec aliàs ab hora, qua fuit sibi appellatio præsentata quovsque Apostolos ei tradiderit negatiuos: Sed ex tunc, vt prædicitur, poterit, si iustitia hoc requirat, quovsque sit prohibitus à iudice ad quem suerat appellatum: Et tunc cum

processibus clausis & sigillatis, & cum fide ac tuta custodia, idonea cautione, si oportuerit, remittat eum ad iudicem ante dictum.

Si autem Iudex exhibere decreuerit Apostolos assirmativos & reuerentiales, adueniente eidem termino peremptorio assignato ad dandum & recipiendum Apostolos: exhibebit per modum qui sequitur in scriptis.

ET dictus Iudex, respondendo præfatæ interiectæ appellationi, si dici appellatio mereatur. Dicit quòd ipse iustè, & provt debuit, in causa præsenti processum, & non alias, nec dictum aggrauatum se appellasse, aggrauare intendit. Quod patet per allegatas rationes singulas discurrendo. Non omninò ipsum aggrauabit in hoc quod dixit, &c. discurrat per causas singulas appellationis, meliori modo & cum veritate, qua poterit, respondendo.

Concludendo sic, quare apparet, quòd iple iudex dictum appellantem nullatenus aggrauauit, nec causam dedit eidem appellanti, metuens ne secundum eius demerita ad iustitiam procedatur, propter quod eius appellatio est friuola atque nulla, quia à nullo grauamine interiecta, nec ei est iure à Iudice deferendum. Verum propter reuerentiam Sedis Apostolicæ, ad quam extitit appellatum, dicit ipse iudex, quòd dictam appellationem admittit, eique defert, & deferre intendit, totum præsens negotium ad sanctissimum dominum nostrum Papam, & sanctam Sedem Apostolicam remittendo: affignando eidem appellanti certum tempus, scilicet tot menses proxime subsequentes, infra quos cum processibus, clausulis & sigillatis, sibi per ipsum iudicem tradendis, vel aliàs data idonea cautione de præsentando, seu in Romana curia, vel cum fida & tuta custodia, eidem per ipsum iudicem exhibenda, habeat in Romana curia præsentare

Domino

# Quast. XXXV. Contra malef. & friuole, &c. 301

Domino nostro Papæ. Et hanc responsionem ofsert ipse iudex eidem appellanti, pro Apostolis affirmatiuis, & mandatur eam inseri immediatè post interiectam appellationem eidem præsentatam. Et sic tradet eam notario, qui appellationem eidem præsentauit.

Ttendat autem prudens iudex, La quòd mox, vt Apostolos reuerentiales appellanti exhibuit, in causa illa pro qua ille appellauit, statim ipse definit esset iudex, nec potest amplius de illa cognoscere, nisi sibi caussa remilla per sanctissimum dominum nostrum Papam. Quare de causa illa se amplius non intromittat, nisi mittendo dictum appellantem per modum prædictum ad dominum nostrum Papam, affignando eidem terminum competentem, vtpotè vnius mensis, duorum vel trium: quatenus interim possit se ad cundem disponere & parare, recipiátque ab eo de comparendo, & se præsentando in Romana curia, infra cundem terminum assignatum, idonea cautione. Vel si appellans non potest illam præstare, mittatur cum fida & tuta custodia. Vel obligat se melins quo poterit, quatenus se infrà terminum assignandum in Romana curia præsentabit domino nostro Papæ, vel per ipsum non stabit.

Si autem iudex habet causam aliam, ac procedit contra eam in alia causa, in qua delatus non appellauit: In ipsa illa causa iudex remanet provt ante Iudex: etiam si post admissam appellationem, & datis Apostolis reuerentialibus ipse appellans accusatur, & denunciatur iudici de aliis hæreseos criminibus, de quibus non agitur in causa, pro qua appellanit, non desinit esse iudex, imò potest pro se ad informandum, & testes examinandum liberè, provt prius. Et finita prima causa, in Romana curia, vel ad iudicem remissa, potest procedere liberè in secunda.

Aduertant autem iudices, quòd processus clausos, & sigillatos ad Romanam curiam mittant, iudicibus assignatis, qui iustitiam faciant, processus meritis actitatis. Nec Inquisitores ibi curent agere contra appellantes: sed dimittant eos prædictis suis iudicibus iudicandos: Qui iudices, si inquisitores nolint facere pattem contra appellantes, procedant ex ossicio ad procurationem appellantium, si voluerint expediri.

Aduertant etiam indices, quòd si ad appellantium instantiam citentur perionaliter, & compareant, caueant tamen omnino litem non iurare, sed attendant processus exhibere, & totam causam ad illos reducere, & procurent vt citius poterunt remeate ne ibi tædiis, mileriis, laboribus & expensis, damnabiliter fatigentur: Sequentur namque damna Ecclesiæ, & hæretici confortantur, & ex post non inveniunt iudices tantum fauorem & reuerentiam, nec timentur, provt eorum præsentia facit. Item ipfi hæretici alij quicunque videntes iudices in Romana curia fatigari, & detineri, erigent fibi cornua, & contemnent, ac malignabuntur, & audacius hæreles leminabunt, & vbi agitur contra eos, simili modo appellabunt. Alij etiam iudices efficiuntur debiliores, ad negotia fidei profequendum, & ad hæreticos extirpandos, metuentes ne per confimiles appellationes tædiis, & mileriis fatigentur. Hæc omnia cedent in magnum præindicinm fidei Ecclesiæ sanctæ Dei à quibus fingulis Iponfus ipfius Ecclefiæ eam præseruare dignetur.

· £453 · £453 · £453 · £454 · £454 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 · £455 ·

S E Q V I T V R I N præcedentem Tractatum Approbatio & subscriptio Doctorum almæ Vniuersitatis Colon.

# IVXTA FORMAM publici instrumenti.

N Nomine Domini nostri lesu Christi, Amen. Nouerint universi prasentes, publicum instrumentum lecturi, visuri, & audituri. Quòd anno a Natiuitate eiusdem Domini nostri, millesimo, quadringentesimo, octuagesimo septimo: Indictione quinta, die verò Sabbati, decima nona mensis Maij, hora quinta post meridiem, vel quasi, pontificatus santtissimi in Christo patris & Domini nostri Domini Innocentij, divina Providentia Papa Octaui, anno tertio, in mei Notarij publici & testium infra scriptorum, ad hoc specialiter vocatorum & rogatorum prasentia, personaliter constitutus, Venerabilis & Religiosus Frater Henricus, sacrosantta Theologia professor, Ordinis Pradicatorum, haretica pranitatis Inquisitor, à sacéta Sede Apostolica, vna cum Venerabili & Religioso Fratre Iacobo Sprenger, etiam sacra Theologia professore, ac Conuentus Pradicatorum, Colonien.priore collega sua specialiter deputatus, prose & dicto collega suo proposuit atque dixit modernus Summus Pontifex, scilicet dominus Innocentius Papa, prafatus, per vnam pote tem Bullam commisit ipsis Inquisitoribus Herrico & lacobo Ordinis Pradicatorum, & sacra Theologia professoribus pradictis, facultatem inquirendi Apostolica auctoritate super quascunque hareses: pracipue autem super Haresim maleficarum modernis temporibus vigentem, & hoc per quinque Ecclesias Metropolitanas, videlicos Moguntinen. Colonien. Treniren. Saltzburgen. & Bremen. cum omni facultate contra tales procedendi, víque ad vitimum exterminium, iuxta tenorem Bulla Apostolica, quam suis habebat in manibus, sanam, integram, illasam, & non vitiatam, sed omni prorsus suspicione carentem.

Cuius quidem tener Bulla sic incipit. Innocentius Episcopus, seruus seruorum Dei, ad suturam rei memoriam, summis desiderantes affectibus, prove pastoralis sollicitudinis cura requirit, ve sides Catholica nostris potissime temperibus voique augeatur & floreat, &c. Finit autem sic. Datum Roma apud sanctum Petrum, Anno Incarnationis Dominica millesimo, quadringentesimo, octuagesimo quarto, Nonas Decembris. Pontificatus nostrianno primo.

Et quia nonnulli animarum rectores, & verbi Dei pradicatores, publice in corum sermonibus ad populum afferere & affirmare non verebantur, maleficas non esse, aut qui nihil in nocumentum creaturarum quacunque operatione efficere possent. Ex quibus incautis sermombus, nonnurquam secu'ari trachio ad puniendum huiusmedi maleficas amputabatur facultas: & hoc in maximum augmentum maleficarum & confortationem illius haresees. Ideò prafati Inquisitores, totis corum viribus, cun-Etis periculis & insuitibre obuiare volentes, tractaium quemdam non tam studiose, quam laboriose collegerunt. In quo, non tam huiusmodi Pradicatorum ignorantiam, pro Catholica fidei conseruatione repellere nisi sunt, quantum etiam in exterminium maleficarum debito modo sententiandi & easdem puniendi, iuxta dista Bulla tenorem, & sacrorum canonum instituta laborarunt.

At quoniam consonum rationi est, ut ea que pro communi villitate siunt, etiam communi approbatione Doctorum roborentur. Ideò ne prafati Rectores dyscoli, & pradicatores sacrarum literarum ignaria estimarent

astimarent pradictum tractatum, sicut pramittitur, collectum, minus benè Do-ctorum determinationibus, & sententiis fulcitum: eundem alma Vniuersitati Coloniensi seu nonnullis ibidem sacra pagina prosessoribus ad discutiendum & collationandum obtulerunt, vt si qua reprehensibilia, à Catholica veritate dissona reperirentur, eorum iudice sic resutarentur: quod tamen consona Catholica veritati approbarentur: Quod subscriptis modis factum suit.

In primis egregius dominus Lambertus de Monte, manu sua propria se subscri-

plit, provt lequitur.

Ego Lambertus de Monte, sacra Theologia humilis professor, Decanus pro tempore facultatis Sacra pagina eius dem studij Coloniensis, fattor, ac manu mea propria istum tructatum tripartitum, per me lustratum, & diligenter collationatum, quoad cisus partes primas nihil continere, saltim meo humili iudicio, quod sit contrarium, aut sertentiis non errantium Philosophorum, aut contra veritatem Sancta Catholica & Apostolica fidei, aut contra Doctorum determinationes, à san-Eta Ecclesia approbatorum aut admissorum. Tertia etiam pars viique sustinenda & approbanda, quoad illorum hareticorum punitiones : de quibus tractat, in quantum sacris canonibus non repugnat.

Iterum propter experimenta in hoc trastatu narrata, qua viique propter famam tantorum virorum pracipuorum, etiam inquisitorum creduntur esse vera. Consulendum tamen videtur, quòd iste trastatus dostis & viris zelosis, qui ex terminium mulesicarum conserre possunt, communicetur simul & Ecclesiarum Restovibus timonatis, & conscientiosis duntazat, ad quorum dostrinam subditorum corda in odium tam pestifera hareseos intiari poterum ad cautelam bonorum pa-

riter & malorum inexcusabilitatem atque punitionem, & sic misericordia in bonis, & institui in malis luce clarius pateat, & in omnibus Deus magnificetur, ipso pra-

stante, cui laus & g oria.

Deinde ad idem Venerabilis magister lacobus de Stralen etiam propria manu sua subscripsit, in hunc modum. Ego lacobus de Stralen Sacra Theologia profesor minimus, post visitationem tractatus memorati, sentio conformiter per omnia, his qua per Venerabilem magistrum nostrum Lambertum de Monte, Decanum Sacra Theologia superius annotata sunt: quod attestor hac scriptura manus mea ad laudem Dei.

Pariformiter eximius magister Andreas de Ochienstut etiam propria manu se subscripsit, ut infrà de materia oblati tractatus, quantum prima facie apparuit:

Quod contestor manus mea scriptura, ad finem in eodem expressum-promouendum.

Consequenter autem egregius magister Thomas de Scotia, similiter se propria manu sua subscripsit: provt sequitur. Ego Thomas de Scotia, Sacra Theologia Doctor, licèt immeritus conformiter sentio per omnia venerabilibus magistris nostris pracedentibus, in materia prafati tractatus, per me examinati, quod attestor manu propria mea.

Subsequenter & secunda subscriptio contrà prafatos. Pradicatores incautos sic acta fuit ; inprimis positi fuerunt articuli

provt sequitur.

Primò Inquisitores haretica pranitatis, deputatos auctoritate Sedis Apostolica, inveta formam canonum, commendant magistri Sacra Theologia subscripti: & hortantur, quòd dignentur prosequi cum zelo eorum officium.

Secundò, quòd maleficia posse sierè permissione divina ex cooperatione diabosi, per maleficos, aut malesicas, non est contrarium sidei Catholica, sed consonum

dictis

dittis sacra Scriptura: imò necessarium est, iuxta sententias sanctorum Doctorum, illa quandoque posse sieri, admittere.

Tertiò, pradicare erga maleficia, non posse fieri, erroneum est. Quia sic pradicantes impediunt, quantum in eis est, opus pium inquisitorum, in praiudicium salutis animarum. Secreta tamen, qua quandoque ab inquisitoribus audiuntur, non sunt omnibus reuelanda.

Vltimò, exhortandi veniunt omnes principes, & quicanque Catholici, vt assistere dignentur tam piis votis inquisitorum, pro defensione sancta Catholica fidei

Demum verò subscripti & suprascripti Doctores pradicta facultatis Theologica, manibus propriis se subscripserunt, provt ego Arnoldus Notarius infrascriptus ex relatione honesti Ioannis Vorda de Mcchlinia, alma Vniuersitatis Coloniensis Pedelli iurati, qui mihi hoc retulit, audiui, & ex manibus etiam supra & infrascriptis apparuit, vidi & in hunc qui sequitur modum.

Ego Lambertus de Monte Sacra Theologia humilis professor, ita sentio ut prascribitur, teste hac manu mea propria. Ego Vdalricus Tridenvveis de Eslingen, Sacra Theologia professor nouissimus, vt prascriptum est, ita sentiendum, hac manus proprie subscriptione censeo. Et ego Conradus de Campis, Sacra Theologia professor humillimus, provt suprà cum maioribus meis in idem concurro indicium. Ego Cornelius de Breda, minimus professor ita sentio, vt prascriptum est, quod testificor manu mea propria. Ego Thomas de Scotia, Sacra Theologia professor, licet immeritus, conformiter sentio Venerabilibus professoribus prescriptis, teste manu mea propria. Ego Theodoricus de Bummell. Sacra Theologia humillimus professor, ita sentio, sicut scriptum est per magistros meos prascriptos,

quod testor manu mea propria.

In affertione articulorum praforiptorum, conformis iudicij sum cum venerandis magistris nostris, praceptoribus meis, Ego Andreas de Ochsenfurt, Sacra Theologica facultatis professor, ac Theologorum Vniuersitatis Coloniensis collegij minimus.

Nouissime autem & finaliter iam di-Etus Venerabilis & Religiosus frater Henricus Institoris, Inquisitor, habuit & tenuit in suis manibus quandam aliam literam pergamenam Serenissimi Regis Romanorum, sigillo suo rubeo rotundo, in capsa cerea, glauca impressa, impressula pergameni inferius impendentis, sigillatim, sanam & integram, non vitiatam, non cancellatam, neque in aliqua fai parte Juspectam, sed omni prorsus vitio & suspicione carentem. Ita quòd in faciliorem expeditionem buius negocij sidei, idem Serenissimus Dominus Romanorum Rex prafatus, ipsam eandem Bullam Apostolicam suprà tactam, tanquam Christianissimus Princeps, tueri & defendere voluit, atque vult, & ipsos Inquisitores in suam omnimodam protectionem suscipit.

Mandans & pracipiens omnibus & fingulis Romano Imperio subditis, ve in executione talium negociorum fidei, ipsis inquisitoribus omnem fauorem & assistentiam exhibeant, nec alias faciant, prove in eadem litera plenius continetur & habetur.

Cuius quidem litera regalis principium & finis hic infrà annotantur in hunc modum. Maxilianus, Diuina fauente clementia, Romanorum Rex, semper Augustus, Archidux Austria, Dux Burgundia, Lotharingia, Brabantia, Limburgia, & Geldria, Comes Flandria, & Finis verò. Datum in oppido nostro Bruxellensi, nostro sub sigillo, mensis Nouembris die sexta, Anno Domini, Millesimo quadringentesimo ottuagesimo sexto, regni nostri amo primo.

Desuper premissis omnibus & singulis iam dictis, Venerabilis & Religiosus frater Henricus, inquisitor, pro se & collega suo ante dicto, ipsis à me Notario publicum, seu publica instrumentum & instrumenta, in meliori forma petiti.

Acta sunt hac Colonia, in domo habitationis Venerabilis magistri Lamberti de Monte pradicti, infrà emunitatem Ecclesia Sancti Andrea Coloniensis sita, in camera negotiorum & studij eiusdem magistri Lamberti inferius. Sub Anno Domini, indictione, mense, die & horis, & pontificatu, quibus Supra prasentibus ibidem pradictis magistro Lamberto, & Ioanne Pedello: nec non honestis viris Nicolao Cuper de Venroide, Venerabilis Curie Coloniensis Notario iurato: & Christiano Vintzen de Ensskichen clerico Coloniensis Dicecesis, testibus, ad pramissa side dignis. rogatis & requisitis.

Et ego Arnoldus Kolich de Ensskirchen clericus Coloniensis iuratus: Quia pramissis omnibus & singulis, dum sic, vt pramittitur, sierent & agerentur, va cum pranominatis testibus prasens fui, eique sic fieri vidi, & vt prefertur ex relatione Pedelli andini : ideirco prasens publicum instrumentum, manu mea propria scriptum & ingrossatum, & inde confeci, subscripsi, publicani, & in hanc publicam formam redegi, signoque & nomine meis solitis & consuetis signaui, & rogatus, & requisitus in sidem, & testimonium omnium & singulorum pramissorum.

Mall. Malefic. Tom. I.



## FR. IOANNIS

NIDER SVEVI, Ordinis Prædicatorum, Sacræ Theologiæ Professoris, & hæreticæ pestis Inquisitoris: Liber insignis de malesicis, & corum deceptionibus, singularistudio exipsius Formicario ad explicationem præsentis negotij selectus, & propter affinitatem, atque convenientiam mæreriarum aliis Malleis malesicarum, nunc primum noviter adiunctus.

### CAPVT PRIMVM.



VNC per libellum quin- Simile à tum sub formicarum pro- formicarum pro- formicarum prietatibus de malesicis & ad vitia. eoru deceptionibus agere placet. Sunt autem formi-

cæ in coloribus variæ: Quia quædam nigræ, aliæ tufæ, aut pallidæ. Per co- Per coloriores autem talium varia conditio viindicantur tiorum potest intelligi, quamvis ipsa in s seripanimalia de se bona sint, sicuti omnes virtutes vitia.

Sicut enim per albedinem & candorem vestium, secundum beatum Gregorium, virtutum puritas & munditia: ita per colores declinantes ab albedine secundum maius & minus vitiorum fœtulentia, sacro testante eloquio, consueuit accipi.

Hinc est quod beatus Ioannes vidit Equi de in Apocal. 6. sub quatuor coloribus uersi con equorum vnum nigrum. Nam primus Apocalyalbus, secundus rufus, tertius niger, & psi explisionali.

Qq. quartus

quartus pallidus fuisse describitur. Vbi per album Christi caro purissima: per rufum, qui sub specie religionis, vel virtutis homines decipiunt. Per nigrum, qui manifesta habent vitia. Et per pallidum ad modum mortis colorati, persecutores honorum secundum glossam debent intelligi. Insessores verò equorum talium trium, tres disterentias Dæmonum, tales malos regentes homines designant. Quia omnes malorum hominum huius vitæ acies informantur & ducuntur per certos dæmones.

Piger. Desidero igitur noscere, primò, quot modis & qualiter malefici & superstitiosi illisque similes reguntur, equitantur & dementantur per Dæmones: quos non ambigo in vitiis esse varios & malitia carbonibus nigriores: Iuxta illud Threnorum 4. Denigrata est super carbones facies eorum, & non funt cogniti in plateis. Theologus: Humanus animus in huius vitæ exilio mole pressus corporis, & captus in eiusdem ergastulo, multimodis phantasiis deluditur : de quibus dicetur in sequenti-De tribus bus, Quantum tamen præsentibus suf-Phantafiis ficit, tres possimt occurrere interiorum « appa-rentiis vel exterioram apparentiæ sensuum ra-

sensuum. ræ & admirabiles. Quidam enim vigilando vident mira ex Diuina gratia: alij per cerebri vitia: & alijex Dæmonis astutia. Per primum constituuntur quidam Prophetæ. Per secundum decipiuntur tales maniaci: Et per tertium deluduntur multi Dæmoniaci. De primis late dictum est libro 3. Formicarij.

Contingit tamèn quòd magnis peccatoribus Dei clemétia aliquando ostédit animarum pœnas, quas hîc manendo demeruerunt habere in vita alia. De secundis certum est, dominum Albertum legentibus in tertio libro de somno & vigilia, & Auicennam & Gale-Mania ex num in suis medicinalibus, quod ex vitio & debilitate cerebri & melancholia

cholia.

varia, infirmitas, quam vocant maniam, contrahitur naturaliter sine Dæmonis opere, per quam multa apparent homini, quæ in re nulla sunt, sed in imaginatione & phantafia tantummodo. De tertio autern sunt exempla innumera, quo modo deluduntur fensus hominum per Dæmones.

Piger: Audiuimus aliquando ab an- Armatz tiquioribus, eos, vt asserebant, vidisse acies nonocturno tempore exercitus velut armatorum, in variis apparentiis armorum, equorum, rhedarum, & similium: quid hoc veritatis habeat, edoceri

Theologus : Monstra talia aliquando bella futura prægnosticant: aliquando, per hoc Dæmones incautos decipiunt: aliquando etiam quales sint malorum pœnæ, innuunt, de quibus omnibus exempla habemus tam in sacra Scriptura, quàm alibi.

Nam quando Iosue 2. primo terram Armatus promissionis ad capiendum Hiericho vir comintrauerat: vidit virum in agro stan- suë. tem contra le, & euaginatum tenentem gladium, quo relpondente, quòd princeps esset à Deo missus ad regendum Ifraëlis exercitum, Iosuë lapsus in terram, virum, verius Dei Angelum, veneratus est.

Sic & 2. Machabaorum 3. cum He- Angelus liodorus mente spoliandi templum in- eques. troisset, apparuit quidam equus terribilem habens intesforem, optimis indumentis adornatus. Isque Heliodoro impetu priores calces illisit. Qui etiam insidebat, videbatur arma habere aurea. Alij etiam apparuerunt duo iuuenes Angeli virtute decori optimi gloria, speciosi- flagellane que amictu, qui circunsteterunt eum, & ex vtraque parte flagellabant eum sine intermissione multis plagis.

Sicque etiam ibidem quinto capite ante immanissimam persecutionem Israël, factam per Antiochum dicitur, contigit per vniuersam Hierosolymo-

rum

rum cinitatem videri diebus 40. per Acies inaëra equites discurrentes inauratas stoaëre vila. las habentes, & hastis quasi coïre armatis, & curlus equorum per ordines digestos, & congressiones fieri cominus,& scutorum motus,& galeatorum multitudinem gladiis districtis, & telorum iactus, & aureorum armorum splendorem, omnisque generis loricarum. Quapropter omnes rogabant in bonum monstra conuerti.

Angeli

Et ibidem iam finita persecutione, cuttodes exercitus. cum Iudas Machabæus in prælio consisteret, apparuerunt aduersariis de cœlo viri in equis, frenis aureis, decorum ducatum Iudæis præstantes : de quibus duo Machabæum medium habentes armis suis circumseptum incolumem conseruabant. Ibidémque 11. procedentes Iudam cum suis in aliud bellum Israelis apparuit præcedens eos eques in veste candida, armis aureis, hastam vibrans. Et capitulo vltimo ibidem vidit Onyam & Ieremiam fibi gladium porrigentem pro victoria.

Sic etiam tertio famulo Heliszi, qui Exercitus Angelora vidit Syros montem circundare in infipiorum, nita multitudine, oratione facta, vt oculi famuli aperirentur, vidit idem montem plenum equorum & curruum igneorum in circuitu Helisæi, vnde & dixit: Noli timere, plures enim nobif-

cum sunt, quam eum illis. Similia legimus de visis armatorum exercitibus in aëre ante euersionem vltimam Ierosolymorum, factam per Titum & Vespasianum. Nam Iolephus libro leptimo, de bello Iudaico, dicit de eodem : Supra ciuitatem sidus stetit gladio simile, & per annum perseueranit. Cometes ante solis occasum visi

forma gla funt in aere, ferrei currus totis regiosus serrei. nibus & armatæ acies circumfulæ: & plura ibi ponit similia.

> Similiter ante effulum sanguinem Christianorum tempore Gothorum vel Longobardorum in Italia vilæ lunt

præfatæ acies, vt refert beatus Gregorius in Homilia super illud Luca 21. Erunt figna in Sole & Luna: Priuf-In quem quam, inquit, Italia gentili gladio finem apferienda traderetur, igneas in colo exercitus acies vidimus, ipsum, qui postea hu- ocalettes. mani generis fulus est sanguinem coruscante.

Ex quibus iam liquet exercituum apparentias Dei nutu futura guerrarum mala præferre, vt iis aut spes victoriæ apud eos, quæ metuerunt, acquiratur, aut à malignis hominibus pœna Diuina agnoscatur, aut apud bonos, & innocentes patientiæ scutum contra infausta arripiatur. Quæ omnia Dei munera sunt, à thesauro Diuinæ prouidentiæ mundo transmissa.

Præterea eo tempore quo regno Bo- prodigia hemiæ & adiacentibus sibi partibus per visa ante diuersarum sectarum tam in fide ho-Boheminore, & rebus ac hominum cædibus ia- cum fine ctura granissima imminebat prove mul-Hussiaca, tis Germaniæ Epilcopis prælentibus in tium irru-Nurenbergia, à Domino Petro Epi-priones audita, scopo Augustesi, viro side digno audiui, circa metas regni præfati nocturno tempore versus vallem quandam auditi sunt clamores, & congressiones equestrium virorum, induti variis coloribus, visi sunt sæpius. Quidam enim equorum insessores rubris, alij nigris & similibus erant induti coloribus. Stupebant ex iis plurimi, & diuersi varie hæc intrepretabantur.

Fuerunt pro tunc duo armigeri cum poaudaces satis in castro non multum tentis no distanti à loco monstrorum, quæ omnino scire volentes, quid veritatis sibi visa prætenderent, nocte quadam versus vallem, vbi solita videri censuerunt, iter arripiunt: Antequam autem iis appropinquare auderent, compunctus vnus dixit alteri: Sufficiat nobis ista vidiste, ego iis non approximabo: dictum est veterum, cum talibus nullum debere iocari.

Quem

Explora- Quem aliter velut pauidum increpans, tori mor- equum pupugit, & cum eo congressu caput pre- omnibus antedictis exercitibus appropinquauit: De quibus vnus egrediens caput audaci illi amputauit, & ad suos rediit: quo viso ille qui timidus substiterat fugam iniit & funesta noua annunciauit. In crastino autem truncatus reperitur, & caput quidem in valle, vbi acies visæ fuerant, nullius hominis autem vel equi vestigium repertum est, sed tantummodo in lutosis locis signa quædam & vestigia auium visa sunt.

Morbi in-

Prætereà pictorem quendam in Ecdori Col- clesia nostra Colmariensi laborantem mariensi à habuimus, infirmitatibus tribus læphantaf-mate quo, sum. Nam in colore mortuo videbatur similior quam viuenti, semisurdus fuit auditu, & multum in lingua balbutiens. Quas infirmitates cum audissem sibi per quoddam phantasma inflictas, à pictore quæ sequuntur ipse audiui. Cùm inquit, iunior in taberna cum fociis versus noctem conuixissem, nocte tetra solus iter arripui accinctus gladio, & versus villam aliam, quam mihi nominauit; properaui: vilum est autem mihi cùm essem inter vineas, quædam terribilia obuiare non in iplo itinere, sed propè viam. Quo facto, de itinere talij, gladium eduxi, & verlus locum phantalmatis iuuenili fatuitate & vini calore animatus, perculli in incertum. Cum autem neminem viderem in iplo ictu, aërem nescio quem me pertranieuntem sensi, quo statim infectus, quas in me videtis infirmitates trinas contraxi,

> Tempore etiam quo sacri imperij electores in causis sidei pro bonis regni Bohemiæ dietam in Nuremberga celebrarent: conuenerunt in eadem materia quadam die simul vno in conclau, multi Episcopi, & tam sacræ paginæ, quam Canonici iuris quidam Doctores. Ibi enim Archiepitcopus

Moguntinus fuit, itémque Episcopus Herbipolensis, Augustensis & si benè memini, Bambergensis: Et ego inter hos inferior & minimus. Seclusis igitur lecularibus post finem tractatus fidei dominus Moguntinus, de quo præmisi, vir magnæ industriæ, & side dignus, coram præfatis quod lequitur recitauit. Nominauit enim nobis quendam Rheni sibi benè notum militem cuius pro tunc filius viuebat, qui miles, super omnes penè inferioris Alemaniæ nobiles semper extiterat minus in rebus bellicis imperterritus; gerebat autem & patiebatur nonnunguam propter suam animositatem, vel fortitudinem ab aliis graues guerras, propter quas non semper de die, sed nocturno tempore ad loca sibi commoda equitare solebat. Hic igitur quadam nocte coassumptis famulis per filuam circa Rhenumequitare voluit, & principium eiusdemintrauit. Antequam verò finem filuæ haberent, vltra quam campus latus iacebat, provt moris est eorum qui verentur insidias, præmisit famulum, vt in termino filux videret, anne in campo infidiæ aliquæ effent: Luna insplendente, vel astris lucentibus hæc videri poterant. Famulus igitur cum per arborum ramos exploraret commillum, vidit per campi longitudinem exercitum satis mirabilem appropinquare in equis : quo viso considerata nuntiauit militi qui ait : Stemus modicum, quia verisimile est, pro huius exercitus posterioris custodia subsecuturos alios. Ad hos properabimus, & an inimici fint, quæ præcesserunt, an amici experiemur, nec paucos timebimus. Deinde morula transacta, de Iylua cum suis miles recessit, in campum venit & neminem nisi quemdam equestrem, in equo sedente & in manu alium ducentem equum eminus sequentem suos intuitus est. Ad hunc cum miles venisset, quis esset quæsimit in hæc

etiam antea cocus eiuldem militis vita functus fuerat. Qui respondit: Sum domine: Quid, ait miles, hic facis?& qui funt hi qui præcesserunt? Cui defunctus respondit: Domine hi qui præcedunt lunt nobiles & armigeri tales & tales ( multos enim nomine expressit proprio) quos oportet & me cum eis ista nocte esse Hierosolymis: quia hæc Miles no- pœna nostra est. Et miles iterum: Quid bilis cum sibi vult equus iste quem ducis nullo quodem inledente? Ad vestrum respondit obfequium erit, si mecum ad terram saneques pro- ctam venire velitis. Securus esto, per aciscitur. sidem Christianam recedendo & reuertendo vos viuum reducam, si meis obtemperabitismonitis. Tunc miles ait, Diebus meis mira attentaui, his hoc addam etiam mirabile. Dissuadentibus igitur illud famulis de equo proprio miles profiliit, defuncti equum ascendit, & ab oculis famulorum vterque equestor subtractus est. Sequenti autem die, famulis iuxta condictum expectantibus, miles & defunctus redierunt ad locum vbi primum conuenerant. Tunc defunctus militi ait: Me phantalmate omnino fictum fuisse non credatis, duo quæ vobis donata, referuate in mei memoriam: vnde protulit mappulam parnam de salamandra, & cultellum in va-

verba. Nunquid tu cocus meus es? Ita

enim sibi à longinquo videbatur, paulò

Ex his prudens Lector colligere pomus Pari- terit nocturnos exercitus nonnunquam siensis de videri à bonis & à malis. Qui autem Vaiuerfo. latius de talium natura scire cupit, legat deinde Domini Guilhelmi Parisiensis partem vltimam de vniuerso, & me ab eiusdem sententia declinasse non videbit.

gina. Primum, inquit, cùm immundum

fuerit, igne purgate, nec ei nocebit.

Alterum cauté tractetis: quia ab eo vul-

neratus, intoxicatus erit. Et ita defun-

Piger: An animæ defunctorum sua An defun-

Etus ab oculis militis euanuit.

exeunt receptacula, & si sic, quæ hoc corum facere possunt, & etiam quis præfatas anime sua exeantre; apparitiones faciat bonus vel malus ceptacuangelus quero. Theologus: Sanctus Do- 12. Aor tibi deluper relpodet in 4. dist. 45. quast. 1. sic dicens, (led pondera verba, quia grauida sunt sententiis.) Secundum, inquit, dispositionem diuinæ prouidentiæ aliquando animæ feparatæ à suis receptaculis egressæ conspectibus hominum præsentantur, sicut Augustinus probat libro de cura pro mortuis, & de bonis exemplificat, vt de sanctis in cœlo. Et hoc etiam credi Anima potest, quòd aliquando de damnatis suffragia contingat, quod ad eruditionem ho- perentes minum & terrorem permittuntur viuentibus apparere, aut etiam ad suffragia expetenda, quantum ad illos, qui in purgatorio detinentur, vt per multa exempla patet 4. libro Dialogorum beati Gregorij. Nam glorificati, quando volunt, sed alij non nifi quando permittit Deus, nobis apparere possunt, quia si ita sunt pœnis oppressi, vt de sua miseria magis doleant, quam curent viuis apparere. Et quamuis aliquando animæ sanctorum vel damnatorum prælentialiter adsint vbi apparent, non tamen credendum est hoc semper accidere. Aliquando hu- Anima iusmodi apparitiones fiunt vel in dor- panis obmiendo, vel in vigilando, operatione gis de sua bonorum vel malorum spirituum ad miseria instructionem vel deceptionem viuen- quam cutium. Sicut etiam & viui homines ali- rent viuis quando aliis apparent, & eis multa apparere. dicunt in somnis, cum tamen constet cos non esse præsentes, sicut Augustinus per multa exempla probat libro de cura pro mortuis agenda. Hæc de Thoma,

Guilhel-

CAPVT

Dona a fpearo militi do-

fpe&ro

lymam

### CAPVT 11.

Formicæ in publico zdificantes, inquietantur.

TOrmicæ quæ domos ædificant ex-Ttra solitudines propè homines vel bestias, deuastationes sæpè patiuntur. Nam modò hominum curiofitate, modò pecudum conculcatione, nunc canum inuestigatione, nunc etiam auium comestione, & aliis diuersis deturbationibus in mundo vel prope mundum nidificantes inquietantur. Eisque accidit sicut grano illi, quod secus viam cecidit, & venerunt volucres & comederunt illud: Matth. 13. Venit enim malus, id est, Diabolus, dicit glossa, & rapit quod seminatum est in corde eius. Hic est scilicet ager, qui seminatus est fecus viam: ita exponit ipla veritas Christus.

Memorandum est in proposito verbum allegatum Beati Gregorij 31. mora. suprà libro 4. huius Formicarij, quinto cap. qui dicit super isto. Struthio obliuiscitur quòd pes conculcet oua, & bestia agri conterat ea. Quid, inquit, in pede nisi transitus operationis accipitur? Quid in agro, nisi mundus iste signatur, de quo in Euangelio Dominus dicit a Ager autem est mun-Diabolus dus? Quid in bestia, nisi antiquus hostis exprimitur, qui huius mundi rapinis insidians humana quotidie morte fatiatur.

homana fatiatur morte.

Quz do-

Possunt autem per formicas istas, mum con- quæ stultè domum propè hostes collolum mu- cant, hi homines intelligi, qui domum & habitationem propriam contra infidias Diaboli Ecclesiasticis ceremoniis non studiosè muniunt. Nam aqua benedicta, omni die Dominica provt ipse exorcismus notanter in habitationibus fidelium deberet aspergi, & sal exorcizatum pro tunc fideliter sumi:se & sua, mane & sæpe quisque fidelis crucis charactere infignire, & à peccatis præsertim granibus se immunem custodire,

Angelumque proprium sæpè pro tutela inuocare, cum Diuino auxilio.

Piger. Iam coniicio, vnde fortassis vnde De: quibusdam plaga quædam venit, vt in mones in eorum habitationibus Dæmonum tu-zdibus multus sæpè inquietudines ponant ad-tumul-

Theologus. Hæc multis ex causis permittit Dei iustitia, aut misericordia, non tamen semper ex obmissione alicuius de prætactis circunstantiis, sed aliquando pro merito acquirendo patientiæ. De primo sume taliusmodi exemplum.

In minori Basilea paulo ante præsens Res gestæ generale concilium, domicilium habuit Bafilea de quidam vir de mala vita, & forte de Damone maleficio satis su pectus: filiam hic ha-inscriniobuit quam in domo iuueni cuidam nuptui tradidit, & tandem senex pater ægrotare cepit. Ad filiam & ad filiastrum demonstrato quodam scrinio dixit. Hoc, ait, vasculum non moueatis, alioquin pœnitentia docebimini, sed in loco stare permittite post meum decessum: Et ita in breui vetulus expirauit. Transacto autem tempore plurimo:nec filia nec eius maritus magni pendit patris iussum. Sed de domo priori in aliam domunculam se transferentes, scrinium, quod satis modicum fuit, portauit extra domum versus nouum hospitium, sed in ipso itinere tanti ponderis esse cepit, vt in iplo vitiles artus deficerent,& exinde yxorem pro adiutorio inuocauit. Hæc autem vxor an postmodum in domo scrinium aperuerit, vel quo alio modo incautè se circa vas habuerit, obliuioni tradidit. Vnum constat, quòd in domum nouam cum infantulo, quem genuerant parentes prædicti venerunt. Et ecce subito vxor velut rabida, super cunas infantis irruit, eum necare volens. Quod maritus intuens, vt vxorem inuasit, & eam à Dæmone obsessam esse didicit, qui cum exorcizaretur minatus est Dæmon, se non exiturum nifi

nisi eam necaret:& ita factum est super exorcistæ manibus. Altera die maritus per viam stratæ incedens publicè, casum lapidis recepit inopinatissimè de superiori parte cuiusdam canalis cadentis,& in facie cooperatione, vt videbatur, Dæmonis percussus est tam deformiter, vt homo vix videretur esse.

In Argentinensi diœcesi duæ soro-Res gelta in Diecesi res vnà cohabitabat domo:senior Marnensi, de gareta, iunior verò Barbara vocabatur. Senior matura, deuota & experta satis bus obsessed erat, & ambæ castitatis propositum habuerunt: & ideo hostem eis insidiantem Dæmonem palam & clam multis annis Quia an sustinuerunt. Clam aliquando per serciquus pentis iuniorem Dæmon sequebatur,

ferpens

vocatur. vbi incessit in domo: aliquando versus aures sibi clamitabat, nonnunquam sonitus & strepitus terribiles faciebat quovsque extranei etiam talia perciperent, qui domum eandem intrauerant gratia alicuius operis expediendi. Appropinquabat post tres circiter

annos festum omnium Sanctorum, super quo senior, quæ valdè deuota fuit, confiteri volebat : hanc dum facerdotem, in Ecclesia vellet accedere gratia confitendi, quidam malignus spiritus impulit ictu quodam tam valido vt ferè quia Beel, ad terram caderet : nec tamen virgo à zebub vo- proposito destitit, sed postmodum confessa est, non curans impulsum Dæmonis, quem tamen grauiter senserat infra modicum tempus, postea sub specie magnæ muscæ venit aliquotiens Dæmon auribus se appendens iunioris: aliquando per dorsum eius extrinsecus: aliquando verò capiti insidebat. Et quandocunque fibi appropinquare voluit, prius ad spatium modicum sonitu quodam signum dare solebat sui aduentus.

Tandem cum iunior quadam nocte in ira notabili se ad lectum posuisset: ob quam causam nescio: venit more solito Dæmon, qui virginem possedit,

& in capite tam valide pressit, vt putaret le perdidisse vium rationis. Hoc autem coniacenti sibi sorori indicauit, sed illa eana inuare de cætero non valebat. Nihil præterea post hanc obsessionem inquietudinis auditum est in domo, sed in vigilia Palchæ, & in lacris noctibus sequentibus iuuenis crudeliter à Dæmone vexabatur.

Hæc cùm ad me deducta esset (semper enim vitebatur ratione) adhortatus fum, vt confiteretur mihi sacramentaliter. Quod cum prompto animo & deuoto incepisset, ita Dæmon se eius immersit faucibus, vt nullatenus loqui valeret concepta; probabam autem postea per certa verba, an aliqua lateret fictio fœminea. Sed luce clarius Diabolum in ea intuebar cerus ex fignis.

Piger. Scio quod per exorcistam tentatum fuit, quicquid circa eam fieri potuit, vt liberaretur, & tamen non fuit liberata à Dæmone pro tunc, quæ ergo caula huius fuit.

Theologus. Sex ex causis aliquis non quod ex liberatur, aut propter paruitatem fidei dam à Deofferentium; aut propter peccata Dæ\_ monibus monium sustinentium, aut propter ac- non libecommoda remedia adhibere negligentium: aut propter exorcistæ aliquod in fide vitium, aut propter reuerentiam virtutum in alio existentium.

De primis duobus habes exemplum, Incredu-Matth. 17. & Marci 9. In parte vnici tum impefilij sui lunatici & discipulorum in die quo-Christi præsentia. Primo enim offerens minus & turba fide carebat, vnde pater cum exturbelachrimis orauit. Credo Domine, adiuua tur. incredulitatem meam. Et ad turbam Iesus ait: O generatio incredula & peruerla, quovíque ero vobilcum. De lecundo videlicet de sustinente Dæmonium, Iesus increpabat eum, scilicet filium: quia vt beatus Hieronymus ibi dicit, propter peccata sua à Dæmone fuerat oppreilus.

Apostoli-CR. J. Street

Jeiunia &

orationes

Demoni-

bus refi-

Runt.

De tertio, de neglectu debitorum remediorum patet, quia non fuerunt Tres colu- parentes boni & perfecti viri, vnde mnz fidei Chrysostomus ibi dicit: Columnæ fidei non aderant, videlicet Petrus, Iacobus, & Ioannes. Sed in transfiguratione Christi iam præsentes erant, nec oratio & ieiunium aderant, fine quibus Christus ait: Hoc genus Dæmoniorum non eiicitur. Vnde Origenes ibi dicit: Si aliquando oportuerit nos circa curationem tale aliquid patientium permanere, non admiremur, nec interrogemus, nec loquamur quasi audienti spiritui immundo, sed abigamus ieiuniis & orationibus spiritus malignos. Et glossa dicit. Hoc genus Dæmonij, id est, ista carnalium voluptatum mutabilitas, ad quam scilicer spiritus ille inclinabat, non vincitur nisi spiritus oratione confirmetur,& caro per ieiunium maceretur.

Defectus

De De-

monibus

inquietă -

tibus do-

mos exem-

pla,

De quarto exorcistæ vitio præserin Exorci- tim in fide patet ibidem de Christi discipulis compræsentibus:vnde postea secretò discipuli quærentes causam suæ impotentiæ: Respondit, propter incredulitatem vestram: Amen dico vobis, si habueritis fidem sicut granum sinapis dicetis monti huic, transi, & transibit. Vnde Hilarius: Crediderunt quidem Apostoli, nondum tamen erant perfectæ fidei. Nam Domino in montedemorante, & ipsis cum turba residentibus, quidam tepor corum fidem relaxauerat.

> De quinto patet in vitis patrum, vbi legimus aliquando obsessos non liberatos per sanctum Antonium, eius autem discipulum Paulum liberasse.

De sexto patebit infra, vbi de maleficiatis habebimus.

Piger: De inquietantibus domos da exempla.

Theologus: Vixiam decem sunt anni transacti, quòd in ciuitate Nurembergensi monasteriŭ nostri Ordinis sancæ Catharinæ dictum, cum extrema diffi-

cultate reformabatur per vndecim illuc transmissas deuota reformatrice ab alio Moniales reformato loco. Fuerant enim omnes fo- s. Catharirores in dicto monasterio ad reforma- nz Nutione inuoluntariæ, & prose complices à Damone sibi in ciuitate non paucas habuerunt. vexata Postquam igitur locus regulariter clausus est & cernicola gens sexus fragilis colla iugo submisit obedientiæ, venit in monasterium quidam Dæmon, qui primum sonitibus nocturnis insolitis moniales quaidam infestabat. Quod cùm ad me venit perluali vt talia non crederent esse à Dæmone, sed à muribus & gliribus, vel ex debilitate capitis: quia deliramenta suspicabar affuisse mulierum.

Altera nocte venit Dæmon, & vnam de iis quæ rebelles extiterant:vt puto sacristanam, matutinas pulsare volentem, ita compressit, vt eadem die putaretur sepulturæ tradi debere & tandem tam de die qu'am de nocte sic inquietabat conuentum præfatus Dæmon, vt pertotam noctem oporteret per vices custodias vigilantium lororum ponere, quia nulla audebat sola incedere. Fuit autemtotus stupidus effectus sexus mollis & fœmineus, ita vt neque ego lcirem quid cum eis essem facturus:tamen oratio» nes prinatas fingulis iniunxi & publicas, patientiam habere prædicaui, & vt: in domino confiderent sæpè suasi.

In præfato verò opere, licèt Dæmo- Bonus finis malitia aliquid adquireret (quædam nis vexationis Das enim dixerunt: Ecce quando latam monis. viam& antiquam ambulauimus, hæc nobis nunquam acciderunt ) Sed tamen per Dei gratiam Diabolus plus perdidit hoc in ludo quam acquisierit. Quia qualdam ceruicosas fæminas, quas ad plenum pietas reformatarum non valebat trahere, hoc phatasma adeò terruit, vt totius vitæ suæ facinora confiterentur sacramétaliter, vestes veteres deponerent, & nouas secundum ordinis formam induerent, &

in aliam vitam nouam se transformarent. Hoc cum Dæmon videret, tandem per Dei gratiam destitit, & nescio quo deuenit.

Tempore Constantiens. 'concilij in curia fororum deuotarum, quæ canonistæ regulares sunt, & vocantur monasterij Pilluruet propè Nurébergam, Eystetensis diœceleos, quidam spiritus nocturnis temporibus multos inquietare solebat, sed monasterium sororum ab intra nullatenus perturbabat, in domo verò Capellani & locis eidem conuicinis molestus multis extitit quibusdam strepitibus & sibilis ac pulsibus non multum excellentibus sed manifestis: Dzmon. 1. aliquando enim ad parietes percutiebat, aliquando verò ioculator varias mimorum fistulas, vt videbatur, flabat, & talia non nociua multum faciebat.

> Quidam interea frater, de Conuentu Nurembergensi deuotus, & indè notus, circa festa quædam petitus est, vt Capellanum in Diuinis inuaret, qui cùm in superiorem partem domus poneretur,& spiritum ignoraret, nocte phantasmatasen sit, quòd sibi tunicam, quam circa se positam habuit, abstraxit. Et exinde frater clamare cæpit: Fures, fures, succurrite homines. Hoc campanarius, qui in eadem domo iacebat audiuit: & negotium intellexit, lumen accendit & clamantem adiit, e umque stupidum reperit, & vestimenta, quibus tectus fuerat, distincta vidit per spiritum in camera. Scapulare autem fratris nullibi reperite potuerunt, quousque tandem foramen quoddamiatis paruum in pariete conspexerunt. In illud enim spiritus ille scapulare strict: ssime conuolutum & glomeratum absconderat. Finito verè anno vno aut circiter phantasma illud abscessit.

Piger: Quales, que so, mihi dicas, illi spiritus sunt, qui sic inquietant homines: an animæ sunt separatæ vel maligni spiritus Dæmonum.

Mallei Malefic. Tom. I.

Theologus: Prout ex fine præceden-tia multitis capituli elicere potes, animæ non plex Dzfunt verisimiliter, sed omnino Dæmo-monum. nes, qui in multiplici sunt differentia, Nam quidam neminem possunt lædere grauiter saltem, sed solum principaliter ioculationes exercent. Alij incubi funt vel succubi, prementes nocturno tempore homines, vel peccato luxuriæ coinquinantes eos:alij verd funt, qui homines lacerandi vel necandi habent potestatem. De quibus ita dicit Cassia- Damones nus collat. senten. 1. Tot esse immundos pagani. spiritus, quot in hominibus studia non dubiè comprobantur. Nam nonnullos eorum quos etiam paganos vulgus appellat, ita seductores & ioculatores esse manifestű est: vt certa quæq; loca seu vias ingiter obsidétes, nequaquam tor-métis eoru, quos prætereuntes poterut roj damos decipere, delectentur, sed devisu tan-nes. tummodo & illusione contenti, fatigare eos potius studeant quam nocere. Quosdam verò solumodo in nociuis incubabationibus hominum pernoctare. Alios Truculend ita esse furori ac truculentiæ deditos, mones vt non fint contenti illorum tantummodo corpora, quos possederint, atroci delaceratione vexare, sed etiam irruere super eminus transeuntes, atque affligere illos fæuissima cæde festinent, Quales illi in Euangelio, videlicet Matth. 8. describuntur. Similia dicit Vuihelmus vbi supra de vniuerso.

# CAPVT III.

Rigus graue ouis formicarum superueniens prolem impedit, aut nasci retardat, vel in toto necat. Niuiumenim algor & frigoris magnitudo vitam adimit viuentibus & viuisicandis sapè nocet.

In frigore autem malorum corda intelligi possunt, quæ calore charitatis Diabosi & à sole institiæ aliena, torpore malitiænini come vel persidiæ sunt plena: quo contra de Parantur,

er forti

Damon exuens fcapulari & vesti bus, duplices

forti muliere Pros. vitimo dicitur. Non timebit domui suæ à frgoribus niuis. Vbi glossa: Frigora niuis sunt corda malorum perfidiæ torpore algentia. de Quid fig- quibus dicitur videlicet Mat. 23. Queniam abundauit iniquitas, refrigescet velles do charitas multorum, quia corda nine medico-rum Ec. illa opprimuntur, que ob superbiam de cœlo corruentes in tenebris adhuc velut Angelum lucis oftendere prælumunt, & habitum niueum præferunt, quod Dei & angelorum eius proprium est, scilicet niueo habitu suæ virtutis claritatem fignare.

> Non timebit autem domui suæ à frigoribus niuis hæc mulier, quia credidit Deo dicenti, quòd portæ inferi non præualebunt aduersus eam. Omnes enim domestici eius vestiti sunt duplicibus, sapientia scilicet ad hæreses reuelandas,& patientia ad tollendas per totum hostium pugnas. Vel vestiti sunt duplicibus, quia promissionem habent vitæ quæ nunc est, & futuræ. Nunc adiuti à Deo ne deficiant, tunc autem in beatitudine Diuina visione ditati. Item vestiti sunt duplicibus, vna veste operis, altera mentis, fide scilicet & factis, sacramentisque redemptoris imbuti & exemplis. Hæc in

> Per frigus igitur, quod prolificationi formicarum est nociuum, Maleficaru superstitiones accipere possumus maleficus enim dicitur quafi malefaciens, vel malè fidem seruans, & vtrumque in maleficis, qui superstitionibus & operibus proximum lædunt, satis repe-

ricur.

Quot mofici nocere

Piger: Superstitionum ex beato Isidis male- doro scio multæ sunt species, sed quia de maleficis mentionem fecisti: Quot modis nocere possini proximis, nunc

> Theologus. Septem mihi modi occurrunt, quibus ex parte corum quæ funt hominis nocere pollunt, led nunquam

nisi Deo permittente: Neque eo quo nocete dicuntur tempore actionem vel passionem per se immediate inferunt, sed per verba ritus vel facta quasi per pacta inita cum Dæmonibus lædere dicuntur. Nam potius Dæmones hæc & immediate læsiua inferunt.

Viius igitur modus est, quo amorem malum ingerunt viro alicui ad mulierem aliquam, vel mulieri ad virum. Alius est quando odium vel inuidiam in aliquo seminare procurant. Tertius est in iis, qui maleficiati dicuntur, ne vi generatina vti valeant ad fœminam, vel viceuersa fœmellæ ad virum. Quartus modus est, cum in membro aliquo hominem ægrotare faciunt. Quintus cum vita priuant. Sextus quando viu rationis aliquem prinant. Septimus, cum quecunque prædictorum modorum aliquem in suis rebus vel animalibus lædere quærunt cum effectu.

Piger. Peto de his funditus omnibus informari, quia quidam talia aut negant omnino, aut causis naturalibus tolum ascribunt, in parte non ea concedunt.

Theologus. Funditus noscere talia ad modicum vtile estet, imò forte quibuldam noceret; oporteret enim prohibitos inspicere libros, vel superstitiosa aliqua, que conscientiosum effet in tanta temporis egestate perlegere. Nec opus est scire talia latè, tibi præsertim, qui ex conditione status ad id non obligaris.

Verum tamen exempla tibi tradam, & doctrinas aliquas petito tuo accommodas quas habeo partim à Doctoribus nostræ facultatis, partim etiam per experientiam cuiusdam probi iudicis lecularis & fide digni, qui quæstioni. bus & fassionibus ac publicis experientiis & prinatis talja multa didicit, cum quo latè & profunde 1æpè contuli, domino Petro videlicet ciue

Bernenfi

chus.

Bernensi in Lausanensi Dicecesi, qui multos vtriusque sexus inci-Ex Necro- nerauit maleficos, & alios fugauit è mantico ioculato, territorio dominij Bernensium. Conre & eru- tuli insuper etiam cum domino Befatore st nedicto monacho sancti Benedicti ordinis, qui licet modò sit religiosus multum Viennæ in reformato monasterio, tamen ante decennium adhuc in fæculo degens, fuit Necromanticus, ioculator, mimus & trufator apud læculares nobiles infignis & expertus. Audiui similiter quædam de sequentibus ab inquisitore haretica prauitatis Eduensi, qui nostri Ordinis fuit in Conuentu Lugdunensi deuotus reformator & in Eduenfi Dicecesi multos de maleficiis reos inquisierat.

De malenfantes.

Sunt igitur, vel nouiter fuerunt, vt ficis vo-idem inquisitor & dominus Petrus mihi retulerunt, & fama communis habet circa districtum Bernens. dominij, quidam malefici vtriulque sexus, qui contra humanæ naturæ inclinationem, imò aduersus conditiones specierum omnium bestiarum, lupina specie excepta tantummodo, propriæ speciei infantes vorant & comedere solent. Nam in oppido Poltingen Lausanensis Diocesis, quidam dictus Stadelin grandis Maleficus, captus per præfatum Petrum iudicem loci, qui fatebatur se in certa domo vbi vir & vxor fimul manebant, vir per lua maleficia sucessiuè in vtero vxoris præfatæ septem circiter infantes occi disse, ita vt semper abortum faceret fœmina annis multis. Simile fecit in eadem doino omnibus pecoribus fetolis, quorum nullum viuum partum edidit in eisdem annis prout rei euentus probauit.

Lacerta fub limi ne offis împedit : fæturam.

Cumque antedictus nequam quastionarerur, an in ij & qualiter reus esset, facinus aperuit, dicens: Subter limen ostij domus se lacertam posnisse,

& si amoueretur, fœcunditatem inhabitantibus restituendam prædixit. Cum Cautela autem serpens ille quæreretur sub li- observanmine, nec inueniretur, quia in pulue-mantie rem, fortaffis redactus erat, pulueres fub "limiseu terram desuper positam asporta-reperianbant: & in eodemanno vxori & om-tur. nibus iumentis domus fœcunditas restituta est. Præfato autem torto non sponte fatebatur : & demum per prædictum iudicem ignibus traditus est.

Deinde antefato inquisitore mihi referente hoc anno percepi, quòd in Laulanensi ducatu quidam malefici proprios natos infantes coxetant & comederant. Modus autem discendi talem artem fuit, & dixit, quòd malefici in certam concionem venerunt, & opere eorum visibiliter Dæmonem in assumpta imagine viderunt hominis. Cui discipulus necessariò dare habebat fidem de abnegando Christianismo, de Eucharistia nunquam adoranda, & de calcando super crucem, vbi latenter valeret.

Fuit insuper fama communis, dicto Petro iudice mihi referente, quòd in terra Bernensium tredecim infantes deuorati essent intra pauca tempora à maleficis : quamobrem etiam publica iustitia satis durè exarsit in tales parricidas. Cum autem Petrus quasiu neca quadam capta malefica, per muem modum infantes comederent. Ille .... pondit. Modus iste est. Nam influtibus nondum baptizatis insidiamur:vel etia baptizatis, præsertim fi signo crucis non muniuntur, & orationibus hes in cunabulis, vel ad latera iacentes parentum, ceremoniis nostris occidimus quos postquam patantur oppressi esse , vel aliunde mortui , de tumulis clam furto recipimus, in caldari decoquimus quousque enulsis Malescaossibus tota penè caro esticiatur sorbi- rum aubilis & potabilis. De solidiori hurus bile

Rr 2

materia vnguentum facimus nostris voluntatibus & artibus ac transmutationibus accommodatum: de liquidiori verò humano flascam aut vtrem replemus, de quo is qui potatus fuerit, additis paucis cerimoniis, statim conscius esticitur, & magister nostræ

Modum autem eundem alius iuuenis maleficus captus & incineratus, tandem licet vt credo verè pœnitens, distinctius reserauit, qui manus dicti Petri iudicis vnà cum vxore malefica in persuasibili paulò antea euaserat. In Bernensium namque iudicio captus dictus iuuenis cum vxore, & ab eadem in distinctam turrim repositus, dixit: Si meorum facinorum veniam consequi possem, omnia quæ de maleficiis scio, libens patefacerem. Mori enim video me oportebit. Cumque per literatos, si verè pœniteret, audisset se veniam consequi posse omnimodam, tune lætè se morti obtulit, & modos primævæ infectionis oftendit.

Ordo, inquit, talis est quo etiam seductus sum: oportet primò, vt Dominica die, antequam aqua benedicta confecratur, Ecclefiam introire mox futurum discipulum cum magistris., & ibidem abnegare coram eis Christum, eius fidem, Baptisma & vniuersalem Vnico po- Ecclesiam. Deinde homagium prætu mută-tur animi stare magisterulo, id est, paruo magistro, abnegan- (ita enim dæmonem & non aliter votia Deum. cant.) Postremo de vtre bibit supradicto: quo facto, statim se in interioribus sentit imaginem nostræ artis concipere & retinere, ac principales ritus huius lectæ. In hunc modum leductus fum,& vxor mea, quam tantæ pertinaciæ credo, vt potius incendium sustineat, quàm minimam fateri velit veritatem. Sed heu, ambo rei sumus. Sicut dixit iuuenis, ita reperta est per omnia veritas. Nam præconfellus iuuenis in magna contritione mori vilus est, vxor

verò testibus connicta, veritatem nec in ipsa tortura fateri voluit, nec in morte, 1ed incendio præparato per lictorem eidem verbis pessimis maledixit, & sic incinerata est. Ex prædictis iam liquet, quam noxium fir frigus perfidiæ, quod infantes & partus solet occidere.

Piger: Est ne licitum malesicium de An liceac loco tollere.

Theologus. Antiqui negant, moderni vbi concedunt, vtique benè. Sed sola opus auferre. est vnica distinctione: Quia aut tolli potest per aliud maleficium, seu per ritus alicuius malefici illicitos. Et id constat esse illicitum, imè potius homo mori deberet quàm in talia consentire. Aut tolli potest sine nouis superstitionis operibus, vt per motum localem: velut dictum fuit de puluere lacertæ. Et illud est licitum.

Exemplum de priori casu. Nam in-Modusex. quisitor Eduens, mihi referebat, quòd nis an alimodus tollendi maleficium aut se vin-quis madicandi in maleficio, talis practicabatur fit. luo tempore. Venit enim aliquis lælus in se vel in suis, ad maleficam, sciscitans scire malefactorem. Tunc malefica plumbum liquefactum aliquotiens fundebat in aquam, quovíque opere dæmonis in plumbo imago aliqua videretur: qua visa imagine, malefica quæsiuit ab explorante. In qua parte vis lædi maleficum tuum, & in eodem vulnere eum agnoscere. Cúmque explorator lo- An malecum eligeret, statim malefica in eadem ficis maparte imaginis, quæ in plumbo reluce- nominanbat, fixuram vel vulnus per cultrum po-tur pro-priis nofuit, & locum vbi reum inneniret indi-minibus. cauit. Nomen tamen nullatenus manifestauit, sed experientia teste maleficus per omnia lædi reperiebatur, ficut sua imago plumbea.

CAPVT IV.

Lis carentes formicæ, vel nimium rum for-Aprogredientes in publicum ab micarum.

aliis bestiis faciliter necantur:quia aliis pennatæ multum se subleuant, ne bestiis terræ præda fiant.

Per alas autem virtutes intelligunnotantur tur, quia talibus multum boni feruntur. virtutes. Vnde Ezech.;. Descriptis volantibus animalibus dicit: Audiui post me vocem commotionis magnæ, Benedicta gloria Domini de loco suo, & vocem alarum animalium percutientium alteram ad alteram. Sic exponit beatus Gregorius libro 2 4. moral. Quid namque per alas animalium nisi virtutes debemus sentire sanctorum, quæ dum terrena despiciunt, ad cœlestia volando

Despicié-Aquilz,

Vnde iam directe per Isaiam dicites terre- tur : Qui confidunt in Domino, mutabunt fortitudinem, assument pennas vt aquilæ. Volantia itaque animalia alis luis se vicissim feriunt : quia sanctorum mentes, in eo quòd suprema appetunt, considerantes, inuicem alternis virtuti-Ala alam bus excitantur. Ala enim sua is me perseriens. cutit qui exemplo sanctitatis propriæ me ad melius accendit, & ala mea vicinum ferio si aliquando alteri opus bonum quod imitetur ostendo.

Formicz alatæ.

Illæ verò formicæ moniales, quæ Moniales virtutum pennis non funt alatæ, vel quæ nimium suæ domus, Ecclesiæ videlicet Catholicæ limites incautè exeunt, in perfidiam incidendo, tales ab vrsis, per quos malefici vel Necromantici possunt intelligi, faciliter deuorantur, sicut ij simplices pueri in figura, qui domos egredientes parentum, & Eliseum deridentes, ab vrsis deuorati esse leguntur. 4. Reg. 2.

Differetia

Piger. Quia de Necromanticis meninter ne-cromanti-tionem fecisti, quæro anne differentia cos & ma- eorum sit à Maleficis, & si sic, quæ eorum fint opera.

Theologus. Necromantici proprie hi dicuntur, qui de terra superstitiosis ritibus mortuos se posse suscitare ad loquendú occulta ostentat. Qualis fuit illa olim pythonissa, quæ ad preces Sauli Samuelem se suscitare velle adurcabat, vt euentum belli patefaceret Regi, r. Reg. 28. Qualis etia: n Simon magus fuit pellimus, qui supra principis Apostolorum se auctoritatem præferens, defunctum le suscitare finxit. Ex accom- Necromamodatione tamen vsus, nec necroman- tici qui tici dicuntur, qui per pacta demonum ter haper fidem cæremoniis futura piædi-beantur. cunt, aut occulta reuelatione dæmonum aliquid manifestant, aut qui maleficiis proximos lædunt, & à dæmombus læ-

pè læduntur. Fuit, & hodie vinit Viennæ in monasterio, quod ad Scotos dicitur, Frater de quo præcedenti capitulo retuli, fancti Benedicti ordinis, hic in seculo existens, famosissimus fuit Necromanticus. Nam libros dæmonum de Necromantia habuit, & fecundum eosdem satis miserabiliter & dissolute vixit plurimo tempore. Habuit autem fororem virginem deuotam multum, de ordine pænitentium, cuius vt puto precibus frater à faucibus dæmonis erutus est. Compunctus enim, ad diuersa loca diuerforum reformatorum monastetiorum venit, petens sibi sanctæ conuersationis tradi habitum. Sed quia giganteæ staturæ & terribilis aspectu erat, & in maleficiis ac joculationibus princeps aliotum, fidem vix alicui viro dabat. Tandem autem receptus in ante-Mutatio dicto monasterio in ipso ingressu no-nominis susce men mutauit & vitam, Benedictus enim prione vocari cæpit : & secundum beati patris "onachis Benedicti regulam aded profecit, vt infra paucos annos speculum religionis estectus, in Prioratus poneretur officiu: & in Ambone pro sæcularibus profectus, gratiolus est prædicator factus ad populum. Hic cum adhuc effet nouitius, provteo referente audiui, multas vexationes à Dæmonibus quos reliquerat sustinuit. Cum enim confessus fuisset

*facramen* 

sacramentaliter quadam die, & virus Inæ peruersæ vitæ enomuisset ob spem veniæ, sequenti nocte sucernam in manibus deferens, Dæmonem adesse sensit. Eandem namque lucernam violento ictu de nouitij manibus Dæmon excuflit, & eum non modicum lædere molitus est. Sed vicit Christi miles huius vrsi tyrannidem, quia virtutum alas iam allumplerat, quibus per orationes facras ab ore bestiæ liberatus est.

De Schafio in mu' rem se co

Præterea quemadmodum à supradicto Petro iudice audiui. In territorio uestente. Bernensium, & in locis eidem adiacentibus, à sexaginta circiter annis suprafata maleficia à multis practicata sunt: Quotum primus auctor fuit quidam Schafius di Lus, qui publice de hoc gloriari audebar, quòd quandocunque vellt, ipse se in omnium suorum æmulorum oculis velut murem facere valeret, & dilabi à manibus inimicorum suorum læthalium, & ita capitalibus inimicorum tuorum manibus sæpè, vt dicitur, euasit. Sed cum terminum suæ malitiæ Dinina institua facere voluit, tandem per hostes suos in stuffa quadam prope fenestram quandam sedere explorabatur cautè: quo in loco, cum nullum fibi infidiantium fulpectum haberet, per fenestram gladiis & hastis inopinate transfixus est, & ob sua facinora mortuus ibi miserabiliter. Hæc fraudis commenta discipulo qui Hoppo vocabatur, reliquit. Et idem suprad'Etum Stadelin in maleficiis magistrum fecit.

Huins Hopponis etiam Sprenger meminit.

Malefici Protrude. tes in aquam in propè aquam

Sciucrunt hidao, quando fibi placuit, tertiam partem fim', fæni vel frumenti, aut cuiu! eunque rei vicini agro nemine fances, & vid nte ad proprium agrum deferre, grandines vastissimas & auras læsimas ambulan- cum fulminibus procurate, in aspectu parentum infantes prope aquam ambulantes in iplam nullo vidente proiicere. Sterilitatem in hominibus & iumentis efficere, in rebus & corporibus

proximos lædere, equos sub insessoribus, si strepam ascendere tenerét, phreneticos facere de loco ad locum per aëra, vt putabant transmeare, à se cum capi deberent, fætores pessimos emittere, in se capientium manus & animos tremorem magnum incutere, occulta aliis manifestare, & quædam futura prædicere, absentia velut præsentia conspicere, ichu fulminis nonnunguam quem vellent interimere, & multa alia pestifera procurare sciuerunt, vbi & quando Dei institia hæc fieri permisit.

Piger. Duo hic scire vellem. Primum Malefici vtrum ne Dæmones & sui discipuli ta-tes se prolia maleficia in fulminibus, grandinibus sequen-& similia, quæ dixisti, facere possent, de tes. quibus aliqui dubitant. Secundo quaro, fateantur ne tales mileri, per quæ Diuina opera in fuis machinamentis

impedirentur.

Theologus. Ad primum respondeo, Exemplo haud dubie possunt, sed non niss Deo batur popermittente. Nam lob 1.6 2. Accepta tellas Sapotestate à Deo, statim Dæmon procu-tanz in rauit vt Sabbæi quingenta iuga boum tes. & quingentas alinas auferrent, vt deinde ignis de cœlo descendens septem millia ouium incenderet, & vt Chaldæi per tres turmas tria millia camelorum raperent, item septem filij & tres filiæ per vehementem ventum laplu domus occumberent, & semper pueri multi vno dempto, vtique vlcere pessimo corpus functi viri percuteretur, & vxor, & tres amici eius eum vexarent grauiter.

Vbi sanctus Doctor dicit: Necesse quomodo est confiteri, quod Deo permittente natura corporalis Dæmones posiunt perturbationem aë- sui sit Naris inducere, ventos concitare, & facere turz spivt ignis de cœlo cadat. Quamuis enim natura corporalis non obediat ad nutum Angelis nec bonis nec malis ad susceptionem formarū, sed soli creatori Deo, tamen ad motum localem natura corporalis nata est spirituali naturæ obedire. Cuius indicium in homine apparet:

nam ad solum imperium voluntatis mouentur membra, vt opus à voluntate dispositum prosequantur : quæcunque boni & igitur solo motu locali fieri possunt, hæc tui locali per naturalem virtutem non solum boimperant. ni, led etiam mali facere possunt, nisi diuinitus prohibeantur. Venti autem & pluniæ & aliæ huinsmodi a eris perturbationes solo motu vaporum resolutorum ex terra & aqua fieri possunt, vnde ad huiusmodi procuranda naturalis virtus Dæmonis sufficit. Hæc Thomas.

Diaboli toi uia.

De impe-

dimentis malefico

IRM.

Mala enim, quæ nostris exigentibus loco tor- peccatis in mundo fiunt, Deus velut per luos tortores instè per Dæmones solet infligere. Vnde gloss. super illud Psalmi. Vocauit famem super terram, & omne firmamentum panis contriuit, dicit sic: Hæc mala permittit Deus per angelos malos, quæ talibus præpositi sűt. Vocat ergo famem, id est, angelum fami præpofitum. Hæc ibi.

Porrò quoad secundum dubinm, noneris indubiè maleficos multipliciter impediri posse. Nam ita fatebantur multi in torturis, & difficulter quidam

alij verò (ponte.

Et quantum ex prædicti Petri verbis in lumma collegi, quinque lunt per quæ multum impediuntur. Aliquando in toto, aliquando in parte, aliquando ne in persona hominis fiant, aliquando ne in fuis amicis, videlicet fidem integram vel Dei præcepta in charitate seruantibus, se signo crucis & oratione munientibus ritus & cæremonias Ecclesiæ colentibus, publicam iustitiam benè exequentibus, & Christi passionem verbo vel memoria ruminantibus.

De primo & secundo exempla talia mihi Petrus quæ suprà retulit, quæ audierat de supradictis malencis.

Cum, inquit, quidam simplex, sed non rectus, maleficum me inuocaret; vt inimicum suum vita priuarem aut in corpore læderem grauiter fulminis ictu

vel modo alio, vocaui ego magisterulum, id est, Dæmonem, qui mihi respondit, quod neutrum facere posset: Habet, inquit, fidem bonam & diligenter se figno crucis munit: idcirco non in corpore, sed in vndecima parte fructuum suorum in campo si libet, ei nocere

Noui veteranam quandam virginem, quæ Seriosæ nomen habuit, in diœceseos Constantien, finibus: hæc mater omnium in vicina existens virginum, & speculum ad viuificæ crucis fignum & ad Christi passionem summam gerebat fiduciam: manebat antem in tugurio villagij pauperculi, ipfa voluntate pauper in terra: vbi nonnunquain maleficia satis locum habere dignofcuntur. Huius amicus in pede graui læsus fuit maleficio, à quo nulla arte sanari poterat. Post multa autem in cassum adhibita remedia, visitauir prædicta virgo infirmum qui ab ea petiuit ve pedi benedictionem aliquam applicaret, annuit illa: & filenter tantummodo orationem dominicam & Apostolorum symbolum cum geminatis viuifica crucis fignis applicuit.

Tunc statim infirmus curatum se sentiens, scire voluit in remedium futurorum, quid carminationis virgo applicasset. Quia respondit: Vos mala fide vel debili, Diuinis & approbatis exercitiis Ecclesiæ non inhæretis, & carmina ac remedia prohibita crebrò vestris infirmitatibus applicatis. Idcirco rardin corpore & semper in anima per talia lædimini. Sed si in orationum & fignorum licitorum efficaciam speraretis, faciliter sæpè curaremini. Nihil enim tibi applicui,nisi Dominicam orationem & Apostolorum lymbolum, &

iam lanatus es.

Præterea constat, quòd malefici de impediri ritibus Ecclesiæ seruatis & veneratis caremosua maleficia præpediri fatentur : clesia.

vt per aquæ benedictæ aspersionem, per salis consecrati sumptioné, per candelarum die purificationis, & palmaru, in die palmarum consecratarum, vlum licitum, & per similia: quia ad hoc talia Ecclesia exorcizat, vt vires Dæmonis minuantur.

De publica verò iustitia hoc omnes malefici, qui suprà verbo & experientia testimonium dederunt, quòd eo iplo, quo per reipublicæ instituæ officiales capiuntur, statim omnis malesicorum enernatur potestas. Vnde cum sæpè Veneratio dictus iudex Petrus antefatum Stadelin tus ener- capere vllet per suos famulos : tantus uat male- tremor manibus eorum in cussus est, & corporibus & naribus illaplus tam malus fœtor, vt ferè desperarent an maleficum innadere auderent. Quibus iudex ait : Securè miscrum inuadite quia publica tactus iustitia omnes vires perdet suæ nequitiæ. Et ita rei probauit exitas fiue effectus.

Idem iudex tale dedit exemplum.

Cum, ait, Stadelin captiuassem, qui grandinibus terram ex fame grauissime lælerat, & per fulmina plura vastauerat, Quomodo qualiui à reo de veritate, qui post te estates quartum ad chordas tractum, primò mateficz responsum mihi dedit tale: Faciliter grandines procuro, sed ad libitum lædere non valeo, sed eos tantummodo, qui Dei destituti sant auxilio, qui signo crucis se muniunt, fulmine meo non interibunt. Cui iudex, Quomodo ad tenpestates & grandines concitandas proceditis. Respondit reus. Primò verbis certis in campo principem omnium Pulli nigri Dæmoniorum imploramus, vt de inis immolan mittat aliquem à nobis designatum, percutiat deinde, veniente certo Dæmone, in campo aliquo viarum pullum nigrum immolamus, eundem in altum proiiciendo ad aëra. Quo à Dæmone fumpto obedit, & statim autam conci-

tat, non semper in loca designata à no-

bis, sed iuxta Dei viuentis permissionem

grandines & fulgura proiiciendo.

Subintulit iudex tertio quærendo: Quomodo Possunt ne per aliqua tempestates tales tempestaremediari, à vobis concitatæ & à Dæ-tes adiumonibus? Respondit, possunt per hæc impedianverba. Adiuro vos grandines & ven-tur. tos per tres Christi diuinos clauos, qui Christi manus & pedes perforarunt,& per quatuor Euangelistas sanctos Matthæum, Marcum, Lucam & Ioannem, vt in aquam resoluti descendatis.

Ex quibus iam liquet, quòd omnipotentis Dei clementia & sapientia, quæ attingit à fine vique ad finem fortiter, dilponit etiam istorum pessimorum hominum & Dæmonum maleficia suaui-veilitates ter: ita vt dum perfidià sua Christi re-ex male-ficiis pulgnum & fidem quærant minuere & in-fis emerfirmare:eandem in multorum cordibus gentes, firment & radicent validius. Vtilitates enim plurimæ fidelibus ex præfatis malis possunt euenire : quia sic fides roboratur, Dæmonis malitia inspicitur, Dei milericordia & potestas manifestantur, homines ad custodiam sui actuantur: & ad reuerendam Christi passionem & cæremonias Ecclesiæ accenduntur.

## CAPVT V.

Iscosis humoribus & tempestate viscosa przedire ab incessu & à labore formicas formicas. præpediuntur:quia per viscosa incedétes, vel bituminosa loca talibus imbe-occasiocilla animalia adhærent, sicuti tempe-nes volustatibus concutiuntur in corpore, & via ptatum compaeis incedendi præcluditur. rantur cu

Per viscosa aut bituminosa loca oc-bitumine. casio carnalium voluptatum designatur simulate in Christiana side viuentium, quia his allectamentis ad benè operandum non valet egredi, sed in eisdem potius terreni captinatur de-

In cuius typum, in loco vbi ceci-Montana fignificant derűt Rex Sodma & Gomorrhæ, cum virtutes.

ficia.

suis complicibus, per quos luxuriosi & incontinentes designantur, fuisse leguntur, in valle siluestri multi bituminis putei , in quos tuentes prolapsi funt, in corporis videlicet voluptates varias: inculti enim mores, vt dicit glossa ibidem, in profundum malorum pertinaces trahunt. Qui autem remanserant non occisi, vt ibidem sequitur, ad montana, id est, ad virtutum culmina fugerunt.

Hic Bernardus homilia 9. fuper cantica dicit: Viscus quidem praui desiderij & delectationis terrenæ animam volare non patitur, & citius retrahit mentem, si fortè aliquando subleuatur per tempestatem : etiam voluptuosi à bonis exercendis præpediti dicuntur. Quia carnalium voluptatum sectatores, humano deliniti fauore velut ef-Voluptas fæminatæ ad ardua virtututum opera efficientur. De quibus 10b. 3 6. dicitur: Morietur in tempestate anima eorum, & vita eorum inter effœminatos : vel, vt alia translatio habet: & vita eorum

vulnerabitur ab angelis. Vbi beatus Gregorius libro. 26. moralium dicit: Simulatores, qui vitæ luæ custodiam negligunt, in tempestate mori referentur: hinc quippe eos turbo Subitus internæ percussionis elicit, quos arrogantia externi fauoris extollit, & vita eorum inter effœminatos. Si enim verisimiliter viuerent, laus transitoria nulla eos corruptione vitiaret. Vnde electis Propheta suadet, dicens: Viriliter agite & confortetur cor vestrum. Illico subdit ( quasi sexum cordis minuere curauerit ) Luxuriola quippe mens corrempitur, si rebus transitoriis delectatur.Igitur simulatorum vita in-Luxuria ter effceminatos moritur, quia luxuria mutat se- corrupta reperitur. Translatione verò zum cor-vulneratus ab angelis. Vtrumque tanien, & si sermone discrepat, tamen ratione concordat : quia effœminatorum vitam angeli vulnerant, dum Mall. Malefic. Tom. I.

nuncij veritatis eam iaculis sanctæ prædicationis impugnant.

Piger. Multos audiuimus nostris tem-De amore poribus per maleficos ad amorem alie-vel odio narum fœminarum adeò succendi, & to. fæminarum ad viros non suos, vt nulla confusione, plagis, verbis aut factis ad de sistendum cogi valerent. E diuerso inter sexum vtrumque matrimonij lacramento coniunctum nonnunquam experti fumus odia talia suscitari per maleficia & similiter infrigidationes generatiuz potentiz, vt nec redditionem nec exactionem debiti matrimonialis locum pro prole valerent habere. Cùm igitur amor & odium in anima existant, animam secundum omnes tuæ professionis copotes Dæmon intrare ne- Quomodo quit. Quid hic sit veritatis vel falsitatis Damon scire expedit, quia amore muliebri vel intret & regat inut visco irretitur animus, & odio ra-terdum dicato quasi tempestate frigidissima ad animam hominis, proximi fauorem frigelcit homo, & ita ad laborem meritorium progredi ratio non valet.

Theologus: Quamuis secundum concordem nostrorum doctrinam, Dæmon in intellectum vel voluntatem hominis operari immediate nequeat ; tamen iecundum eoldem in corpus & in potentias alligatas corpori Deo permittendo agere valet, siue sint sensus interiores sue exteriores. Vnde Iob: Et Dæmoni Deus ait: Ecce in manu tua, idest in potestate est lob quoad corpus, veruntamen animam illius serua. Tangis itaque in tua quastione tres difficulates: videlicet, quomodo philocaptio & odium in voluntate, & maleficium in potentia generatiua cauientur.

De philocaptione igitur, seu amore De phiinordinato vnius sexus ad alterum, sci-locaptiore debes quòd triplici de causa oriri po-plicis test. Aliquando ex sola incattela oculorum: Aliquando ex tentatione Dæmonum tantum : aliquando verò ex S.S. maleficio

maleficio necromanticorum fimiliter & Dæmonum.

De primo dicitur Iacobi 1. Vnuíquisque tentatur à concupiscentia sua abstractus & illectus, deinde concupilcentia cum conceperit, parit peccatum: peccatum verò consummatum fuerit, ge-Gen.34. nerat mortem: Sic Sichem cum vidisset Dinam exeuntem ad videndum mulieres regionis, adamauit eam & rapuit, & dormiuit cum illa, & conglutinata est anîma eius cum ea. Et secundum gloss. infirmæ animæ fic accidit, quando postpositis propriis aliena negotia cutat, seduci consuetudine, & fit vna vnitate consensus cum illicitis.

De philocaptione tatione orta

De secundo, quod oriatur ex tenex Demo-tatione Dæmonum principaliter. Sic Ammon fororem fuam Thamar speciosissimam adamauit & deperierat in ea valde, ita vt propter amorem eins ægrotaret. 2. Reg. 13. Non enim in toto, vel vix tam corruptus esse videretur, vt in tantum facinus kupri prosiliret, grauiter tentatus à Diabolo si non fuisset. Vnde gloss. ibidem. Hoc monet nos, vt semper caute agamus, ne vitia in nobis dominentur. Et princeps peccati qui falsam pacem periclitantibus spondet, nos paratos inueniens de improniso trucidet.

De philoca; tione rum.

Tentatio eum.

De hoc secundo genere amoris refertus est liber sanctorum patrum, qui refert omnem tentationem carnalis amoris sibi in eremis subtraxisse quosdam: qui tamen vltra quam credi potest amore mulierum tentabantur aliquoties. Vnde & 2. Corinth. 12. Apostolus dicit: Datus est mihi stimulus carnis locaptio. meæ, angelus Satanæ, qui me colaphizet: Vbi glossa sic dicit tentando per libidinem, Datus est mihi stimulus, vt quidam aiunt. Tentatio autem cui non consenti- consentitur, non est peccatum, sed maur an sit teria exercendæ virtutis. Hoc intellige dictum de tentatione, quæ est ab hoste, non à carne, quæ peccatum est veniale,

si ei non consentiatur: hæc ibi. Et de amore habes exemplum etiam in Formicarij nostri lib. 1.

De tertio, quòd amor illicitus proueniat ex maleficiis Dæmonum & idololatrarum ostenditur hoc Ezech. 23. sub metaphora mulieris de Israële, qui populusiam sequebatur idola & maleficia Assyriorum. Insanauit, inquit, in amatores suos in Assyrios propinquantes, vestitos hyacintho, principes & magistratus, iuuenes cupidinis vniuersos, equites ascensores equorum. Quos omnes constat maleficos habuisse vel idololatras.

Per quem modum autem Dæmon in Quibus potentiam imaginatiuam, in phantasiam Demonia & in generatiuant possit agere respon-Imagina-det Petrus de Palude 4. dist. 34. quin-generatique modis. Habet enim ex hoc, quod uam posest spiritus, potestatem super creaturam nitagere. corporalem ad motum localem prohi-fibi quida bendum vel faciendum : vnde potest idolum. corpora impedire ne fibi appropinquent vel directe vel indirecte, interponendo le in corpore assumpto sicut accidit sponso, qui desponsauerat idolum, & nihilominus contraxerat cum quadam iuuencula, nec propter hoc poterat eam cognoicere.

Secundo modo hominem inflammare Damon ad actum illum vel refrigerare ab actu potest inillo, adhibendo occultas virtutes rerum, re viam quas optime nouit ad hoc validas. Ter-feminis. tio turbando æstimationem & imagina-exgalloru tionem, qua reddit mulierem exosam. testiculis Quia potest in imaginatione imprime-procurare. Quarto reprimendo directe vigorem Cur adus membri fructificationi accommodi, Venereus multum sicut & motum localem cuiuscunque afficeorgani. Quinto prohibendo missionem tur, spirituum ad membra:in quibus est virtus motiua, quasi intercludendo vias seminis, ne ad vasa generationis descendat, vel ne ab eis recedat, vel ne excitetur, vel emittatur, vel multis aliis modis.

Cùm

Serpentes

Cùm autem faciunt mulieres sortilemagis in gia cum fabis & gallorum testiculis non nibus sub- est credendum, quòd virtute illarum reiacent, quàm alia rum vir impotens reddatur:sed occulta animates, virtute Dæmonum, illudente sortilarias per ista corporalia. Plus antem permittit Deus super hunc actum, per quam primum peccatum diffunditur, quam super alios actus humanos, sicut & super serpentes qui magis incantationibus deseruiunt, qu'am alia animalia.

> Exemplum autem de inflammando ad actum illum habetur in legenda beati Basilij de virgine, quæ seruum parentum concupiunt, & defrigerando sponsum, seruum cognoscere non potuit, vt de illo qui idolum delponlanit, & sponlam cognoscere

non potnit.

Idem etiam de muliere est, quia potest imaginationem eius sic dementare, vt exolum habeat virum, quòd pro toto mundo non permittat le cognosci, iterum per motum localem corpore interpofito, vel vase obstructo, potest Dæmon per maleficium impedire mulierem, licet virum in pluribus modis, ideò vir sæpius maleficiatur quam mulier. Et magis permittit Deus in peccatores delæuire Dæmones, quam in iustos. Vnde Angelus dixit Tobiæ: In illos, qui libidini vacant, accipit Dæmonium potestatem. Licet aliquando in iustos, sicut in Iob: propter quod debent facere confessionem & huiusmodi: ne ferro manente in vulnere, frustra sit malagma apponere.

Piger. Mihi adhuc occurrit de visco An philocapiantur existentes carnalis amoris dubium, vtrum in chain chari- ritate extes amore tali maleficiari va-

leant.

tate.

Theologus: Responsum huius accipe ex Cassiani verbis, quibus collatione 2. abba. Sereni, in hæc verba concludit: Diffinit, inquit, beatus Antonius, nallatenus Dæmonem posse mentem cuinfquam vel corpus invadere , nec ha-

bere facultatem in cuiuslibet animam penitus irruendi, nisi eam primò destituerit omnibus cogitationibus sanctis, ac spirituali contemplatione vacuam nudamque reddiderit. Non tamen ista ita intellige, vt Dæmones amore præfato in charitate exeuntes non impugnent,& fimilibus, sed tales expugnare nó valent, si armis virtutum & naturalium donorum resistere volunt. Talia, inquit Philosophia primo de consolatione ad Boëtium, tibi contuleramus arma, qui prior nisi abiecisses, inuicta te firmitate tuerentur.

Vnde Cassianus ibidem refert de duobus paganis, Philosophis & maleficis, qui per tres gradus differentes in malitia, successiuè per sua maleficia Dæmones miserunt ad cellam beati Antonii, vt cum tentationibus exinde fugarent, odio viri sancti infecti, eò quòd multitudo populi ad eum quotidie veniret. Qui Dæmones beatum Antonium, vt postmodum ad sidem conuersi, fatebantur Philosophi, amarissimis cogitationum stimulis pulsauerunt: quos tamen repulit erucis signo pectori & fronti impresso, & orationum incubationibus insistendo.

Exemplum tamen satis terribile nouiter tactum Vincentius in speculo refert historiali ex gestis beati Basilij magni: cuius tempore diues quidam vnicam filiam habuit, quam confectare domino disponebat : quam seruus diuitis habere non valens in coniugio, maleficam adiit, Dæmonem inuocanit, eidem chartam abnegationis fidei tradidit & fornicationis, Dæmonem mitti obtinuit ad filiam, quam accendit adeò, vt in terram volutata clamaret se propter Matrimoleruum torqueri , & pro liberatione sui mium exferuo per patrem in matrimonium tra-imperadi : Quod etiam ideo factum est per tum, patrem mæstissimo corde, tandem iuuenis seruus liberatus est per beatum Basilium. Etc

S. S. 3

Et in primo Dialogorum refert beatus Gregorius de quodám maleficorum principe, qui à Roma incineratis sociis, in monachi habitu fugit. Basilius nomine, qui etiam tunc se à sancto Equitio pro monacho recipi procurauit, & in monasterio monialium statim absente Equitiomonialem pulchriorem in tanto maleficauit, vt febricitaret, anxiaretur, magnisque vocibus & strido-Maleficus ribus clamaret. Modò moritura sum, fub mo-nisi Basilius monachus veniat, & ipse bitu ma-mihi per suæ curationis studium salu-

> tem reddat. Quod cum sancto Equitio nunciaretur, virginem verbo sanauit ablens, & maleficum expelli de loco iuffit.

Piger. Cum potestas Dæmonis impediatur aliquando dinino nutu, quæro

quot modis hoc fiat.

Quinque modis impeditur mucu.

Theologus: Quinque modos exprimit Hugo super 2. dist. 7. Primo per termidemonis num suæ potestati à Deo impositum, ficut lob primo & secundo tangitur. Secundò per miraculum impossibilitatis Intelligit exterius factum, vt in afina Balaam, in Emais Num. 22. Tertiò per impedimentum Deus non exterius adhibitum, vt in duebus discivult sem pulis acrissa percussis. Luca vlt. Quartò per quod per Dei iudicium de intus disponentis per obstaculum boni Angeli, vt de Asmodæo interficiente sponsos Saræ vxoris Tobiæ, eiuldem 11. Quintò per cautelam sui ipsius, quia non vult aliquando quod potest vt peius fiat, vt 1. Cor. 5. de Corinthio, quem vexauit ex-Damones communicatum. Aliquando etiam non vult propter peccati abominationem & pudorem, vt Angeli mali propter nobilitatem sui, in qua creati sunt, abominantur tentare de vilibus peccatis, & de Sodomia, vel etiam de fornicatione fimplici, neque ad hominem, quando fornicatus est accedunt, maximè prima die vel secunda, propter peccati recentiam: Vnde Ezech. 16. Multiplicasti fornicationem ad irritandum me, &c. Ibid.

Dabo te in animas odientium te, id est, Dæmonum, qui erubescunt in via tua. Hæc Hugo 2. sententiarum.

#### CAPVT VI.

Væ formicæ sibi à vino vel àFormicæ vappa non cauent, subitò in ebrietate amentes. ebrietate, & grauiter quasi amentes nutabundæ incedunt, ita vidi per experientiam, dulcia enim sequuntur auide, quæ si conspersa fuerint pane, vino intincto, ex his cibis inebriantur.

Per tales formicas fatuas inebria-Voluptatas vino, hi possunt intelligi, qui vo-briant meluptatibus inebriari huius seculi, velut tes & ideo amentes & ratione carentes carnalia amentes. proleguuntur per insanias falsas: Quos in persona Dei Isaias 10.sic alloquitur: Audi hæc, paupercula, & ebria, & non à vino, hæc dicit dominator Dominus tuus & Deus tuus. Ecce tuli de manu tua calicem soporis, fundum calicis indignationis meæ, non adiiciam vt bibas illum vltra.Per vinum autem luxuriam debere intelligi docet Pronerb. 20. Salo- Bbrietas mon, cum dicit: Luxuriola res vinum & multuola. tumultuosa ebrietas, quicunque his delectatur, non erit sapiens. Et 21. ibid. Qui diligit epulas in egestate erit, qui Pinguia amat vinum & pinguia non ditabitur. non ama-Et in Psal. 106. de his, qui inebriati funt à vino, iterum dicitur : Anima eorum in malis tabescebat, turbati sunt & moti sunt sicut ebrius, & omnis sapientia eorum deuorata est propter quod ad Ephes. 5. dicit Apostolus. No. lite inebriari vino, in quo est luxuria, fed impleamini Spiritu fancto, loquentes vobilmetiplis in Plalmis & Hymnis, & Canticis spiritualibus, cantantes & pfallentes in cordibus vestris Domino gratias agentes.

Piger. Ex superioribus satis iam video, non minorem vefaniam vel ebrietatem pati philocaptum, quam

quædam abemigantur.

quidam

peccata

eum qui vino madere conspicitur. Ideired nune edoceri cupio in tribus quæ remedia adhiberi debeant talibus vt lanentur, nedum ipfi, sed qualitercumque in potentia generatiua maleficiati. Deinde quomodo hi sanari valeant qui fine maleficio philocapiuntur. Postremo vtrum ne bonus spiritus tantum castitati conferre possit in beneficio, ficut malignus spiritus per suos dare consueuit in maleficio.

Quomodo ati in poneratiua | Canandi,

Theologus. Pro solutione primi noscemalefici- re debes, quòd quinque sunt remedia, tentia ge- quæ pro talibus licite applicari valent: videlicet ad sanctorum aliquorum limina peregrinatio, signi crucis & orationis deuotæ multiplicatio, peccatorum suorum vera confessio vel contritio, per verba sobria, licita exorcizatio, & cauta maleficijablatio. De primo, habuisti exemplum suprà lib. pimo c. 4. Et idem est de ieiuniis, abstinentiis & aliis reuerentialibus obsequiis, sanctis certis oblatis. De secundo præcedenti capitulo audisti: quomodo talibus se Beatus Antonius à tentatore defendit. De tertio ibidem Petri de Palude confilium, quod ante eum sanctus Thomas & alij Doctores sualerant, etiam perpendisti. De vltimo dictum est nuper 3.c. Et in penultimo de exorcifmis omnes penè de hoc loquentes catholici ita fieri posse admittunt, vnde in 4, distinct. 6. Sanctus Thomas dicit: Propter peccatum hominis Diabolus potestatem accipit in hominem, & in omnia quæ in vlum hominis veniunt in iphus nocumentume Et quia nulla Exercifa conuentio est Christi ad Belial : Ideo tio ad fan- quandocumque aliquid fanctificandum da ca, que est ad cultum Dininum prius exorciadhibin zatur, vt liberatum à potestate Diaboli tur ad di-uinum qui illud nocumentum hominis assucultum. mere putatur, Deo consecretur. Et hoc patet in benedictione aqua, in conlectatione templi, & in omnibus huiuimodi: Vnde cum prima

consecratio qua Deo homo consecratur, fit in baptilmo oportet etiam quod homo prius exorcifetur multo fortiori ratione quam aliæ res. Quia in iplo homine est causa, quare Diabolus potestatem accipit in hominem, & in quæ sunt propter hominem, scilicet peccatum originale velactuale. Et hoc fignificant en, quæ in Exorcilmis dicuntur, cum dicitur: Recede ab eo, Satana. Hæc Tho.

Idem dicunt Doctores, licitumesse de applicatione Exorcismorum contra potestates Dæmonis. Sed ibi cauendum est ne character aliquis ignotus, aut verba ignota fint, aut aliud superstitiolum.

Sed tamen non obstante applicatiopræfatorum remedione omnium rum, adhuc aliquando maleficatus à pæna non absoluitur, licet à reatu vel peccato, per quod incurrit maleficium, absoluatur. Vnde sanctus Thom. in 4. Malesicia dist. 3 4. dicit. Malesicium quandoq; ita quadam elle perpetuum, quod non possit habe- reperiun re remedium humano opere quamuis tur per-Deus possit præstare remedium, dæmonium cogendo, vel etiam dæmoni refistendo. Non enim semper oporter, vt quod per maleficium aliquod factumest, possit per maleficium aliud destrui, vt ipsi malefici confitentur. Et tamen si possit per malesicium remedium adhiheri, nihilominus peccatum reputaretur, quia nullo modo debet aliquis dæmonis auxilium per maleficium inuocare.

Similiter non oportet, quod si propter peccatum aliqua data est diabolo potestas in aliquem, quòd cessante. peccato cellet potestas: quia pœna interdum remanet, culpa transeunte. Similiter etiam exorcismi Ecclesiæ non valent ad reprimendum dæmones semper, quantum ad omnes molestias corporales indicio Dei hoc exigente. Semi

res in

Cunt.

deterius

An non

habens

ordinem

exorciza -

per tamen valent contra illas infestationes dæmonum, contra quas principaliter instituti sunt. Hæc Thomas. Sed multum cauendum iis, qui diuinis præcepit & Ecclesiæ humanam sanitatem præponunt, ne maleficos inuo-Remediis cent pro remedis. Quia eorundum in-Maleico-rum izpe uocatione posteriora nonnunquam peiora prioribus fiunt: Vt in exemplo ded cit S. Gregorius primo dialogorum, de fæmina, quæ ab vno dæmone possessa per maleficos, dum liberari attentabatur, legio lub maleficorum operibus statim eam intrauit.

Piger. Habeo adhuc tria dubia de Exorcilmo: An non habens exorcizator ordinem exorcizare dæmones licitè revaleat. valeat. Secundo, quæ sit differentia inter effectum aquæ benedictæ, & exorcilmi, cum vtrunque contra dæmonis molestiam ordinetur. Tertiò. an exorcifmus tantum fignificet, vel etiam an

aliquid efficiat.

Theelogus: Ad primum & ad alia responder sanctus Doctor. Ad primum dist. 23. quod sic in 4. In ordine, inquit, exorcizator, & in aliis minoribus ordinibus omnibus, cum conferuntur, recipitur potestas, vt qui hoc vel illud ex officio facere possit, puta exorcizare. consecra. Et idem; à non habentibus ordinem tis adibus licitè sieri potest, non vt ex officio: quamuis illi hoc non habeant ex officio Sicut in domo non consecrata potest dici Missa quamuis cosecratio Ecclesia ad hoc ordinetur, vt in ea Missa dicatur, Sed hoctune magis pertinet ad gratiam gratisdatam, quam ad gratiam sacra-

Ad lecundum respondet dist. 6. dicens: Diabolus impugnat nos ab exeriori & interiori:aqua ergo benedicta ordinatur contra impugnationem diaboli, quæ meni di- est ab interiori Vnde illi, contra quos datur, dicuntur Energumeni, id est. intus laborantes, aut propter infectionem fomitis, saut propter possessionem corporalem à dæmone.

Ad tertium respondet ididem; quod Exorcismus etiam efficit, quod patet, quia per modum imperii dicuntur, non per modum orationis tantum, vt, Exi maledicte diabole. Tum etiam, quia B.Grego. super Ezch.dicit: Sacerdos dum per exorcismi gratiam manus credentibus imponit, & habitare-malignos spiritus in eorum mente contradicit, quid aliud facit nisi quòd dæmonia eiicit. Nec est inconveniens, quòd etiam, quando iam Baptizato exorcilmus prius neglectus adhibetur, dicere quòd tunc aliquid efficiat cohibendo ab impugnatione diaboli. Cùm etiam post baptismum per aquam benedictam aliqua potestas dæmonis reprimatur: Imò si exoreizatur puer, & 'ante baptismum moritur, sibi in vita sqa tantum valuit, vt in eo potestas dæmonis debilitata fuerit & sit.

Et ideo exorcismi non tantum signi- Exorcisficant, sed etiam efficient aliquid, non mus loco tantum in corpore, sed etiam in anima, Baptismi. quia in vtroque est infectio fomitis. Effectus autem iste est debilitatio potestatis dæmonis, ne tantum possit in homine, ficut ante baptismum, & alia bona in ipso impediat. Hæc omnia

Thomas.

Ad fecundum dubium de amore illicito seu philocaptione vel Hissithi, vt Auicenna loquitur, quæ est ægritudo, quam aliquis incurrit proper amorem. Tradit enim Auicenna septem remedia exploraninter cætera lib, 3. Vnum est agnoscere dum, in personam, in qua quis captus est: quod qua quis experitur aliquis ex fassione infirmi, vel ex variatione pulsus ad nominationem amati, quia sic radix ægrotationis habetur: Vt-etiam beatus Ambrosius ponit in passione sanctæ Agnetis de filio iudicis. Aliud est copula per matrimonium, si lex sustinet, quia ita quidam fanantur cum obeditur naturæ.

Energu-

In ron

Poteft.

Tertium:

Qnomodo medendű

Tertium est, applicatio medicinalistamori um, de quo ibidem tractat & docet. inordina- Quartum est, vt amorem suum dedilecto per licita remedia ad aliud diligendum conuertat: quod priori præeligere debet, & ita fugere potentiam amatitquia sic distrahitur animus. Quintum, si irrationabilis est, corrigatur, portetur, tribuletur, & amoris opus vetulară ostendatur, esse miseria. Sextum est, vt aspeaus & potissimum vetulæ ad ipsum dirigantur, amorem qui quantum cum veritate & Deo excutiunt. possunt vituperent corpus & dispositionem dilecti & mores, cum trans-

> figuratione facierum, turpi leu deformi, Tamen quidam ex hoc plus in-Hammantur, quia in relatione de amato delectătur, licet alij sanentur. Septimum est, vt occupetur in rebus arduis distractiuis officiis & huiulmodi: Similiter dessimilibus dicendum est:persecutio autem horum ad Medicum pertinet, sed Theologica præcedenti dubio dicta,

præ aliis applicari debent.

Qued boi

Ad tertium dubium: An ne bonus ni Angeli Angelus aliquando iustos viros benebeneficio ficiet ficut constat malum Angelum maleficio maleficiare iniultos? Responsum haafficiant. bes ex patrum sanctorum exemplis, quòd sic, imò multiplicius in infinitum.Quicquid enim boni à fonte totius bonitatis Deo in mostra temporalia & corporalia bona emanat, totum secundum Beatum Dionysium per mysterium Angelorum habemus: & vt sanctus Doctor in quodam loco super Deus per 3. sententiarum tradit: Cum Deus gra-

Angelos tiam menti nostræ notabilem, vult inuè gratia fundere, ad quam licèt se nulla creaturæ potestas extendit, tamen ad hanc bus infun-dispositiue Angelus bonus cooperatur: Salutatio sicut etiam, licet ad verbi Dei concepredispe- rtionem in virgine beatissima, per quam Deus homo factus est, sola diui-Mariam na virtus efficienter affuerit, tamen endam co Angelico ministerio mens virginis per

certionem salutationem, per confortationem, &

per informationem multum excitata, vel ad bonum prædisposita fuit.

Est præterea communior, & magis contonam facræ paginæ, quam Philolophiæ naturalis ista opinio, quæ tradit omnia corpora cœlestia regi & moueri Angeli virtute Angelica: quamobrem à Chri-vocantur sto, & ab Ecclesia, virtutes coelorum virtutes vocantur. A coelestibus autem influentiis simpliciter omnia huius mundi corporalia reguntur, teste Philosopho primo Meteororum.

Est insuper doctrina sancti Doctoris, quòd in homine tria sunt, in quæ spiritus separati agere valent. Sed differentes voluntas intellectus & potentiæ aliæ, ipsius animæ, affixæ membris organicis corporalibus.In primum solus Deus.In secundum tantummodò Deus & bonus In volun-Angelus vt illuminet. Et in tertium Deo tate folus permittente malus spiritus agere potest

& imprimere.Sed in potestate volutatis humanæ est immissiones factas par Angolos malos acceptare, vel refutare & talia cumDei inuocata gratia propulsare, An Angeli vel eadem neglecta admmittere posse. boni

Piger. Licet hac sint innumerabilia quosdam bonorum Angelorum etiam iniustos ficut mali profluxa beneficia, de quibus heu nes\_infrigidate cius fui hactenus, sed gratus ero in antea, tamen de his non quæro principaliter, sed de beneficiis eorum circa generatiuam potentiam, vt pote an quoldam castificent, sicut mali spiritus quosdam malos infrigidant per sua maleficia.

Theologie. Haud dubie ita faciunt, sed vbi & quando expedit. Nam ita factum est de S. Sereno, abbate, de quo refert Cass.in coll.par.aba.Sereni, prima. Hic, inquit, pro interna cordis atque animæ castitate nocturnis diurnisque precibus ieiuniis quoque vigiliis infatigabiliter infiftens cunctos æstus carnalis concupiscentiæ tandem per diuinam gratiam in se extinxisse percepit: Deinde maiori zelo castitatis succensus, præfatis

Angelus vius remediis, à Deo petiit, vt interio-Abbati s. ris hominis castitas in corpus redunda-Sereno vi ret Dei dono; postremò autem adue-4cera libi-niens ad eum Angelus in visione no-

cturna, ei úlque velut aperiens yterum, quandam ignitam carnis strumam, de eins vilceribus euellens ac proiiciens, fuisque omnia, ve fuerant, locis intestina restituens. Ecce, inquit, incentiua carnis tuæ abscissa sunt, & obtinuisse te noueris hodierna die perpetuam corporis puritatem, iuxta votum quo id popocisti, vt ne ipse quidem naturali motu, qui etiam in paruulis atque lactantibus euitatur, vlterius pulseris.

Angelus eunuchat

Sicut de B. Equitio Abbate dicit s. Equitia B. Gregorius primo libro Dialogorum. Abbatem. Hunc, inquit, cum iuuentutis suz tempore acri certamine carnis incentiua fatigarent, iplæ suæ tentationis angustiæ ad orationis studium solertiorem fecerunt. Cumque hae in re ab omnipotenti Deo remedium continuis precibus quærerer, noête quadam assistentente Angelo eunuchari se vidit, eiúsque visioni apparuit, quod omnem motum ex genitalibus membris eius absciderit, atque ex eo tempore ita fuit alienus à tentatione ac si sexum non haberet in corpore. Qua virtute fretus ex Dei omnipotentis auxilio vt viris ante præerat, ita cepit postmodum etiam fæminis præesse.

S Hera-

Ita in vitas patrum, illorum quos sanctus Heraclides, vir religiosissimus patrum. collegit, in libro suo quem Paradisum nominat, meminit cuiuldam sancti patris & monachi, quem Heliam vocat, hic milericordia motus, trecentas foeminas in monasterium colligit & regerecœpit. Transacto autem biennio, iam triginta quinque annos circiter habens vitæ tentatus à carne in eremum fugit, vbi biduò ieiunus orans, ad Deum ait: Domine Deus, aut occide me, aut libera me ab hac tentatione. Vesperi igitur somnus cum irreplit, tres Angelos ibi

ad se venientes vidit: quibus quærentibus: Cur à monasterio virginum fu- s. Helia giffet: nec ille præ verecundia responmonachi
visio de dere auderet, dixerunt Angeli : Si libe- abscissis raberis: num redibis, curam foemina- ab Angerum gerendo? Respondit ille: Quam bus, libens. Tunc illi iuramentum ab Helia recipientes quod exegerant, eum eunucharunt. Nam vnus manus, alter pedes, tertius nouacula testes eius visus est abscindere, non quòd ita verè esset, sed quia ita esse videbatur, quærentibusque, an ne remedium sentiret. Relpondit ille, se plurimum exoneratum. Vnde quinta die ad lugentes fœminas rediit, & per 40.annos, quibus superuixit, nec pristinæ tentationis deinceps scintillam sensit.

legimus beato Thomæ Doctori nostri ordinis, qui à consanguineis propter ingressum dicti ordinis incarceratus, vt per meretricem seduceretur, ad seculum tentatus est, quæ per sanguineos immissa est veste & ornatu compositissimo. Hanc enim S. Doctor intuens Cassinas ad ignem materialem cucurrit, titio-non acnem ignitum arripuit, & vi fæminam quiritur è carcere sugauit, in orationéque sta-virtutist tim pro castitatis dono positus obdorminit: vbi duo Angeli ei apparuerunt, dicentes: Ecce Dei te ex parte cingimus cingulo castitatis, quòd nulla possis de cætero impugnatione dissolui, & quòd humanæ virtutis non conquiritur merito, tibi ex parte Dei confertur ex dono. Sensit igitur cincturam san-

ctus vir, seilicet tactum cincturæ, &

exclamando enigilauit. Deincépsque

tanto munere castitatis se dotatum sen-

fit, vt ab eodem tempore omnem-

horreret luxum, vt sine necessitate

fæminis colloqui possit, sed perfecta

castitate polleat, yt eius tradit le-

genda.

Non minus beneficium collatum esse

CAPVT

## CAPVT VII.

Formica Comesta ab homnibus, eis fi comesta datur ne- I nocent, non bestiis omnibus, sed mini con- quibuldam proficiunt; vt vrsis, qui eas auide quærunt. Formicarum nomiquamvisis ne iusti designantur, vt suprà dudum habuimus.

Comedere autem vitæ alienæ detrahere est, aut in fama, aut in sana doctrina, de qua comestione cautum reddit filium, qui Proucrbiorum 23. cap. dicit, Noli esse in conviniis potatorum, nec in comessationibus eorum, qui carnes ad velcendum conferent, quia vacantes potibus, & dantes lymbolum (glossa, id est, detractionum) consumentur: Vbi glossà iterum dicit: Carnes ad vescendu conferre, est in communi locutione derogationis vicissim vitia proximorum dicere. De quorum pœna subditur, quia talibus vacantes consumuntur. Quò contra verbis bonis Diuinam continentes sapientiam opera dare cogruit, quibus anima satiari licitè poterit. De quo prouerb. 2 4. Salom. subdit. Comede fili mel (glessa, doctrinam sapientiæ) quia bonum est, & fayum, dulcissimum gutturi. Sic & doctrina sapientiæ animæ tuæ, quam cum inueneris, habebis in nouissimis spem, & spes tua non peribit, prefereur Melli enim & fauo, dicit glossa, coparat doctrinam sapientiæ, quia sicut illa cæsapientiz teris cibis, ita hæc doctrinis prænalet

> Iterumq; denoratoribus humanarum carnium per detractionis vitium, & per superstitionis malesiciu, dicitur in Psal. Flij hominum, dentes eorum arma & fagittæ,& linguæ eorum gladius acutus. Et prouerb. 3. Inter quatuor generationes peruerías hæc vltima est, de qua dicit, Generatio, quæ pro dentibus gladio habet, & commandit molaribus luis, vt comedat inopem de terra, & pauperes. ex hominibus, vbi glossa. Generatio Mallei Malefic. Tom. 1.

quæ pro dentibus gladios habet, hæc est, quæ suam persidiam aliis immittete conatur : & sicut corpora gladiis, ita audientium animas veneno allocutionis occidit. Vnde dicitur, vt comedat, id est, ad hoc vt deuoret inopes id est, innocentes & pauperes, id est, humiles.

Deuoratio tamen formicarum non Hie cohominibus, sed bestiis, vt vrso prodett, medere quia maleficorum efficium, & detra-carnes, sictionis vitium non iustos, sed persidos bellu gedele Ctat. in cuius figura Danielis. 7. se- rere, secunda bestia, quæ de mari ascendit, si-quosdam. milis vrso erat, quæ in parte stetit, & ordines dentium erant in ore eius & in dentibus eius & dicebant. Surge, comede carnes plurimas. Per quæ triple? nocumentum maleficorum innuitur, videlicet bonorum temporalium, humanorum corporum & animarum rationalium, quæ lædi solent per talfa maleficorum exercitia. Vnde Prou.17. Semper iurgia quærit malus. Angelus autem crudelis mittetur contra eum. Expedit magis vrlæ occurrere, raptis fætibus, quam fatuo confidenti sibi in stultitia fua. Vbi gl. Angelus crudelis, immundus spiritus est, qui à domino contra peccatores mittitur, vt in præfenti affligat, vt Ægyptos: vnde immist in eos iram indignationis suæ per Angelos malos. Et subdit. Potest in vrso hostis VrsusDiaantiqui malitia intelligi, cui fœtus ra- bolum de; pineus, cum eos qui filij sui erant, ca- notat, techizando & baptizando Dei filiis adiungimus: & hoc sæpè facilius fit, quàm hæreticum ad fidem rectă reuocare, vel catholicum prauè agentem ad bonum opus reducere.

Piger: Per bestias, vt dicis, formicas deuorantes, fide reprobi, & malefici intelligi valent, dic exemplum, quomodo id opere perficient, humana lædendo corpora de sanitate in infirmi- Quomodo tatem.

Thologus. Audi ergo, quid bestiæ corpora. tales Petro iudici de quo suprà retuli

Damones

Ve mel cateris Cæccris. doarinis,

nefas fecerint. Diu enim se in eo vindicare studebant, sed quia sidem bonam gerebat & se diligenter crucis signo munire solebat, séque, auisatus aliquotiens, ab occasione eorum abstinebat, per quæ maleficia procurari solent. Idcirco illæsus propter astutiam talium euadebat, vno excepto tempore, in quo ex delicto proprio meruit non in toto custodiri à domino provt mihi retulit. Consucuerat enim in territorio Bernensium, castro Blanckenburg. habere residentiam, tempore quo terram eandem gubernabat. Postquam autem officio refignauit, & ciuitatem Bernensem reintrauit, ibique domicilium tenebat, die quadam rediens ad castrum prædictum, vbi cognatus eius in ipsius officium substitutus fuerat, in eodem castro Petrus quædam expedire negotia apud fibi notos volebat.

Tunc vna malefica & quatuor confortes eiusdem malitiæ viri conuenerunt deserto in loco vno, machinamenta iuæ artiš voluentes pro viribus, vt Petrum grauiter veneficiis læderent, vel occiderent, quem hæc latebant fraudis commercia.

Adueniente igitur nocte, Petrus se benedicendo crucis signo cubitum iuit, fed nocte surgere omnino proposuit ad scribendum necessariò quasdam epistolas, vt mane recedere à loco valeret. Euigilans igitur intempesta nocte sibi videbatur exopinatò quòd dies adesset, luce deceptus fictitia, de quo in le iratus, quia vt putabat, noctem neglexerat, non se vt debuit, muniendo more solito, vestimentis induit, per gradus altos versus locum, vbi pugillarem habuit, descendit; & locum clausum repe-

Innominerit. De quo maiori ira exardelcens, Diaboli cum murmure per gradus quos descenconferens derat versus lectum iteratò scandebat: przcipa: emittendo vnicam ex indictione maledictionem, per verbum satis breue: ac si diceret. In nomine diaboli. Et ecce

statim in tenebris densissimis Petrus. proiectus est in præceps per graduum prædictorum pallus, adeo grauiter, vt famulus, qui de se subter scalam in commodo dormiebat, excitaretur, & exiens, qui adesset conspicere volens, reperit dominum suum Petrum accenso lumine solum in terra, priuatum rationis viu iacentem, & collifum per omnia membra: sanguinem plurimum è corpore emittentem. Excitatur familia, & nemo erat qui lapsus causam aperire possit.

Tandem tamen Diuina arridente gratia, vium rationis recuperauit, sed fanitatem corporis vix in tribus septimanis rehabuit. Et quanquam maleficos haberet suspectos, quos pro viribus de terra radere cupiebat, tamen reos ignorabat huius sceleris sibi illati.

Verum quia nihil opertum quod non reueletur, euentu quodam factum est postmodum, vt quidam latens maleficus veniens de terra Bernensium, vbi domicilium habuit in ciuitate Friburgensi, Lausanensis diœceleos, die quadam in taberna cum bibulis sederet, & ad conscios diceret. Ecce, ait video quòd talis, quem nominauit in aqua, vbi circa habitationem meam hamum in aquam pro captura piscium polui, mihi eum furto leuat & surripit. Distabant autem ab inuicem loca Quidam per sex magna Teuthonica milliaria, in conut per que opere Demonis furtum in- milliarituebatur. Hoc verbum ponderauere flantem fideles: reum acculauerunt, & post-forem vimodum iudicialiter carceri mancipatus det. est, vbi biduo duriter quæstionatus, nihil penitus fateri voluit de propriis facinoribus. Tertia autem die, quæ fuit fabbatum, in qua communiter, ob reuerentiam Beatissimæ virginis, eadem colitur officiosè tortus iterum, virus suum euomuit. Nam præfati sui verbi, & furti veritatem se dixit fuisse exper-

tum.

tum. Et quòd quatuor viri malefiei Petrum & prælenti malefica, quam nominauit, per manus eiusdem vetulæ dictum Petrum in præceps proiecissent, tatebatur: Et causam huius iracundiæ in vetulam venisse asserebat, quia scilicet sibi institiam aliquando ad libitum iudex existendo non ministrasset. Addiditque le aliis duobus diebus, Dæmonum machinamentis detentum, non potuille in tormentis respondere, sed quia, vt ait, festum beatæ virginis, quoad officium celebrabatur, dixit, se iam liberum ad dicendum veritatem: & ita tandem iuxta patriæ municipalia igni traditus eft.

Maleficos

Notandum tamen, quod tales Pieudotradia - prophetæ aliquando omnino contraria confi- dictoria dicere solent, per patrem mendacij decepti: vt idem Petrus expertum se elle retulit. Nam quædam malefica per enm capta est & inturrita; habuit autem maritum talis maleficij non magistrum, qui curiositate ductus, ad quandam illarum partium vetulam properauit, de qua cuncti referebant, quòd futura prænosceret: Ad hanc cum venisfet supplex petiuit, vt sibi diceret: Anne spem habere deberet quòd cum vita vxor sua iudicem euaderet, sua quæ iam capta erat vxor. Cui respondit vetula: Noli timere, indubie liberabitur, nec haç captinitate morietur. Quo vir factus afaction obuiauit iudici Petro altera die. Cui Petrus, Vbi quæso fuisti; At ille: apud Prophetistam ait, fui, quæ mihi retulit, vxorem meam de fua captinitate liberandam esse, nec mori ex hac captinitate. Deinde regressus Petrus in hospitium, vocabatur à capta malefica, quæ Petro dixit:Vidi quòd maritus meus vetulam accersiuit, quæ me liberandam esse prænunciauit: Scio, mentitur, quia proxima die tuo sub iudicio incinerabor. Hæc cum postmodum iudex marito dixisset, ridendo expectabat que inter malefi-

cas veritatem dixisset : sed secutum proxima die inturritæ fæminæ incendium per publicam factum institiam, veritatem maleficæ, quæ virum habuit, palam fecit.

Nec tamen credere debes, Petrum, vt in primo exemplo habitum est, manibus maleficorum, qui in castro non erant, corporaliter per gradus iactatum ad literam: sed maleficorum sacrificiis vel caremoniis allecti Damones prasentes illud præcipitium fecerunt Petri. Et vt mentes maleficorum reciperent, in imaginatione superstitiosorum hominum effecerunt, vt ibi viderentur præsentes esse. Ita etiam in secundo 82 tertio exemplo, Dæmonis impressione in imaginatiuam maleficorum factum est, ve absentia velut præsentia cernerentur, sicuti suprà lib.prasenti, cap. 1. audisti ex verbis sancti Doctoris, & etiam cap.s.

#### CAPVT VIII.

Vibus Formicarum, nonnun-Quid moquam sunt cadauera animalium raliter demortuorum. Ad moralem intelligen- medere tiam, comedere mortua animalia, est mortua aliquando frui peruersa luxuria, vnde animalia. illecti aliquando fæminarum peccatricum, propter famem luxuriosæ voluptatis, mortua animalia comederunt, eildem in non modicam displicentiam Dei fruentes: vt in Psalm.105. sub compendio in veritate, & sub typo de Israelitico populo tangitur. Initiati, inquit, funt Beelphegor, & comederunt mortuorum. De quo Num. apertius dicitur 25. Fornicatus est populus cum filiabus Moab, quæ vocauerunt eos ad sacrificia sua: At illi comederunt & adorauerunt Deos earum. Incitatusque est Beelphegor Israel, & iratus dominus dixit ad Moylen: Tolle cunctos principes populi, & luspende eos contra solem in patibulis,

vt auferatur furor meus ab Israël. Hæc autem omnia fecit Israël seductus occulta machinatione Balaam malefici, qui suo consilio illius morticinæ fornicationisexordium in Israel extitit. Super quo gloss. libidini quis serviendo doctrinam Balaam tenet.

Duplex fornica-

Est ergo execrabilis etiam corporis fornicatio, quæ violat templum Dei, & tollit membra Christi, & facit membra meretricis. Sed execrabilior est generalis fornicatio, in qua omne genus peccati pariter continetur: cum anima scilicet consortio verbi Dei fulcita, & matrimonio eius associata ab aduersario eius qui eam sibi in fide despondit, corrumpitur.

Est ergo sponsus & vir animæ mundæverbum Dei, id est, Christus. Despondi vos omnes, ait Apostolus, vni viro virginem castam exhibere Christo. Dum igitur animæ adhæret sponprocrean di ex spō. so complectitur, & audit verbum so verbo, eius, ab ipso suscipit semen verbi, & & anima. concipit,& facit filios: pudicitiam, iustitiam, patientiam, & omnes virtutes, vt salua sit per generationem filiorum, si permanserit in side & charitate. Si autem se Diabolo & Dæmonibus prostituerit, faciet filios adulterij, scilicet omnia peccata.

> Et iterum glossa Origenis ibidem: Per omnia peccata quæ committimus, maximè si non subreptione aliqua, sed studio peccamus, illi Dæmoni, cui curæ est quod admittimus, consecrantur: Et fortè tot Dæmonibus consecramur, quot peccata committimus, & mysteria Idoli illius pro illo suscipimus.

Assimilantur autem corpora fornifunt my-cantium merito fœtidorum animalium monum. corporibus. Quia vt Ecclesiastici 9. di-Meretri- citur: Omnis mulier fornicaria quasi tur fter- stercus in via conculcabitur. Propter

cora viz quod Propheta, postquam de his, qui potentes sunt ad bibendum vinum, in quo est luxuria, locutus est Esaie s.

Paulo post ita subiungit de eisdem Facta funt morticina eorum quasi stercus in medio plateatum: In omnibus his non est auersus furor eius : sed adhuc manus eius, scilicet Dei extenta.

Piger. Sunt ne nostro tempore boni viri aliqui decepti per magas vel maleficas tuo indicio.

Theologus. Meum in sequentibus Henricus. luspendo iudicium : sed ea, quæ publica Kalteisen vox tradit & fama, referam. Habemus tor. hodie lacræ Theologiæ professorem insignem, fratrem Henricum Kalteisen, Inquisitorem hæreticæ pranitatis. Hic cum anno proximè præterito inquisitionis officio in ciuitate Coloniensi insisteret, vt mihi ipse retulit, percepit circa Coloniam quandam virginem esse quæ in habitu virili omni tempore incessit, arma deferebat, & vestimenta dissoluta, velut vnus de nobilium stipendiariis, choreas cum viris ducebat, & potibus ac epulis adeo insistebat, vt metas fæminei sexus, quem non negabat, omnino excedere videretur. Et quia Noua vireodem tempore, sicut heu hodie, sedem na (quàm Treuerensis Ecclesiæ duo pro eadem Galliloacontendentes, grauiter molestabant, le vocant) gloriabatur se vnam partem posse & exorta in velle introuisare: sicut virgo Iohanna tu Colode qua statim dicetur, Regi Karolo niensi. Francorum paulo antea fecerat, in suum eum regnum confirmando: imò illa se eandem Iohannam à Deo suscitatam

Cum igitur die quadam cum Comite iuniori de Birnenburg qui eam tuebatur & fouebat, Coloniam intrasset: Et ibidem mira in conspectu nobilium fecillet, quæ magica arte videbantur fieri. Tandem per prædictum Inquisitorem, vt inquireretur, diligenter inuestigabatur & citabatur publice. Mappam enim quandam dicebatur lacerasse, & vitrum fubito in oculis omnium reintegrasse. confra de Et vitrum quoddam ad parietem à se cit. iactatum

esse affirmabat.

Peccata.

iactatum & confractum, in momento reparasse, & similia plura inania ostentalle. Sed milera parere mandatis Ecclesiæ renuit, comitem antefatum in tutelam ne caperetur habuit, per quem clam de Colonia educta, manus quidem Inquisitoris, sed excommunicationis vinculum non euasit. Quo tandem arctata, partes Allemaniæ exiuit, metásque Galliæ intrauit, vbi militem quendam, ne Ecclesiastico interdicto vexaretur & gladio, duxit in matrimonium. Deinde sacerdos quidam, leno vocandus potius, magam hanc verbis deliniuit amatoriis: cum quo postremò furtim recedens Metensem ciuitatem intranit, vbi velut concubina secum habitans, quali spiritu ducta fuerit, cun-Ctis patenter ostendit.

Fuit præterea infra decem annorum spația nouiter in Francia quædam de qua præmifi, virgo Iohanna nomine, tam prophetico spiritu, quam miraculorum potestate, vt putabatur, clara. Hæc enim veste virili semper væbatur, nec vllis Doctorum quorumcunque persuasionibus molliri potuit, vt tales deponeret vestes, fæmineis contenta, prælertim cum se palam virginem & fæminam esse protestaretur. Sub hoc, inquit, habitu virili in signum futuræ victoria, vt verbo prædicem & habitu, à Deo missa sum iuuare verum Francorum regem Carolum, & in suo firmare regno, à quo eum fugare nituntur tex Angliæ & dux Burgundiæ. Pro tunc enim hi iuncti mutuò cædibus & armis Franciam premebant grauissime. Igitur cum suo domino Iohanna continuè velut miles equitabat, futura & fausta multa prædicebat, victoriis bellicis quibuldam intererat, & alia mira talia perpetrabat: de quibus nedum Francia, sed omnia Christianorum regna stupebant.

Ad tantam denique præsumptionem venit lohanna, vt nondum adepta Francia, iam Bohemis, vbi hæreticorum multitudo tunc fuit, minas intentaret per literas. Dubitabant exinde seculares & Ecclesiastici regulares & monastici, quo spiritu regeretur, Diabolico an Diuino. Scriplerunt proinde quidam viri literatissimi tractatus eius ex parte, in quibus non modo diuersa, sed etiam aduerla de virgine senserunt.

Postquam autem regem Carolumin multis inuisset,& firmasset regnum annis quibusdam, demum nutu, vt creditur Diuino, per Anglorum armatum capta est & incarcerata. Accersitis autem & vocatis in magna multitudine Magistris tam diuini quam humani iuris multis diebus examinata est. Et provt Familiaria à Magistro Nicolao Amici Licentiato spiritus virginis in Theologica audiui, qui Ambasiator Iohanna fuit Vniuersitatis Parisiensis, tandem Francia. ipia fassa est se habere familiarem Dei Angelum, qui indicio literatissimorum virorum iudicatus est, esse malignus spiritus ex multis coniecturis & probationibus: per quem spiritum, velut magam effectam, ipsam ignibus per publicam iustitiam consumi permiserunt, provt de hac Historia Rex Angliæ nostro Imperatori Sigilmundo satis latè scriptotenus significauit.

Eodem tempore dux fœminæ prope Pl ures Parisios surrexerunt à se publice dicen-volebant tes missas esse à Deo, vt virgini Ioan-virginem næ essent in subsidium, & quemadmo- Iohannami imicari. dum à prædicto Magistro Nicolao viuæ vocis organo audiui, subinde velut magæ vel maleficæ per Inquisitorem Franciæ captæ funt,& per plures Sacræ Theologiæ Doctores examinatæ, tandem repertæ sunt maligni spiritus deliramentis deceptæ. Vnde cum vna ex eildem fæminis le per Angelum Sathanæ seductam conspiceret, ex magistrorum informatione à ceptis resipuit, & errorem provt debuit statim reuocauit. Alia verò in pertinacia permanens,

ignibus consumpta est.

Piger.

Piger: Mirati non sufficit, quomodo fragilis sexus in tantas audeat profilire

prælumptiones.

Theologus: Apud simplices tui similes mira sunt ista, sed in prudentum Nota tria oculis hæc rara non sunt. Sunt enim optima & tria in rerum natura, quæ si suæ cognitionis limites excedunt, aut in diminutione, aut in excessu bonitatis vel malitiæ apicem fibi vendicant. Lingua videlicet, Ecclesiasticus, & Fœmina. Quæ si bono reguntur spiritu, optima, si verò malo, pessima sieri consueue-

Bonum linguz.

Linguæ enim vnius bono ministerio (vt de lingua primo exemplificemus) fidei Christianæ plurima regna subiugata sunt, vt in sanctis Christi Apostolis, & in sapientibus patet Prædicatoribus. Prudentis etiam viri lingua nonnunquam infinitorum hominum strages præpeditur. Propter quod Salom. Prouerb. 1 o. dicit. In labiis sapientis inuenitur sapientia, & virga in dorso eius Indoai in qui indiget corde. Argentum electum eguitate lingua iusti, cor impiorum pro nihilo, morietur. labia iusti erudiunt plurimos, qui autem indocti funt in cordis egestate morientur. Cuius causa ibidem 16. subditur quia hominis est præparare animum, & diuini gubernare lingua.

Malum. linguæ," Lingua tertia.

Malitia

·De malitia linguæ Eccles.28.dicitur, Lingua testissicans adducit mortem, lingua tetra multos commouit, & dispersit, illos à gente in gentem, ciuitates munitas diu, tum destruxit, & domos magnatum effodit, vide ibi multa mala. Et Iacobi 3 similiter, quæ mala lingua facit. Est autem tetra lingua eorum, qui inter duas contrarias partes incauté vel malitiosè loquuntur aliqua.

De Ecclesiasticis secundo plurima Ecclesia- exempla habemus. Sub Ecclesiasticis fine Reli autem clerici & religiosi intelliguntur gio'orum in veroque lexu. Quò ad malos clericos dicit beatus Hieronymus in epistola ad Nepotianum, Negociatorem

clericum ex inope diuitem, ex ignobili gloriosum, quasi quandam pestem

fuge.

Et beatus Bernard. Homil. 3 3. super cantica loquens de clericis dicit: Si insurgeret apertus Hæreticus, mitteretur foras & aresceret. Si violentus inimicus, absconderent se forsitan ab eo, boni scilicet pastores. Nunc verò Amicos se quem eiicient aut à quo abscondent le simulanomnes amici? Et tamen omnes inimici tes peio-& omnes aduersarij, omnes domestici hostibus & nulli pacifici: Omnes proximi, & apertifiomnes quæ sua sunt quærunt.

Hinc beatus Gregorius in Pasto. dicit, Nemo amplius in Ecclesia nocet, quàm qui peruersè agens, nomen

vel ordinem sanctitatis habet.

Delinquentem namque hunc redarguere nullus præsumit, & in exemplum culpa vehementer extenditur, quando pro reuerentia ordinis peccator honoratur.

De Religiosis etiam dicit beatus De Reli-Augustinus ad Vincentium Donati-giosis stam. Simpliciter fateor claritati vestræs Augucoram Domino Deo nostro, qui testis stini. est super animam meam, ex quo Deo seruire cæpi, quantum difficile sum expertus meliores quam qui in monasteriis profecerunt, ita & non sum peiores expertus, quam qui in monasteriis desecerunt.

De mulierum verò malitia Eccles.25. dicitur: Non est caput nequius super caput colubri, & non est ira super iram mulieris: Commorari leoni & draconi plus placebit, quam habitare cum muliere nequam. Et inter plura Malítia quæ segunntur & præcedunt ibidem mulierum de nequam muliere concludit breui, nulla malitia super malitiam mu-

Hinc Chrysost. super isto Matth. 19. Mulier Non expedit mulier nubere. Quid est necessaria mulier, quam amicitiæ inimica, inef-naturalis fugabilis pœna, necessarium malum, tentasio,

naturalis

naturalis tentatio, desiderabilis calamitas, domesticum periculum, delectabile detrimentum, mali natura, boni colore depicta? Ergo si dimittere illam peccatum est, tenere aut ferè tormentum est, necesse est, aut dimittentes adulteria faciamus, aut quotidianas pugnas tenentes habeamus.

Tullius denique secundo Rhetorices muliebria dicit. Viros ad vnum quodque maleficium singulæ cupiditates impellunt & mulieres ad omnia maleficia cupiditas vna ducit. Muliebrium enim virorum omnium fundamentum est à natura.

Et Seneca in suis Prouerbiis: Aut oculis fæ- amat, aut odit mulier, vel tertium dediste, flere fæminam, est mendacium. mulieris. Duo genera lachrymarum habentur in oculis fæminarum, veri doloris vnum, infidiarum aliud. Mulier cum sola cogitat mala cogitat.

De bonis autem mulieribus tanta laus est, vt etiam beatificasse viros legantur & saluasse, atque gentes, terras & vrbes, vt de Delbora, Iudith patet & Hester. Hinc Apostolus 1. Cor. 7. Si qua mulier habet virum infidelem, & hic consentit habitare cum illa, non dimittat virum. Sanclificatus est enim vir infidelis per mulierem fidelem.

Ideò Eccle. 26. dicitur: Mulieris bonæ beatus vir, Numerus enim annorum duplex. Multa ibi narrat laudabilissima per totum capitulum, de excellentia bonarum. Similiter Salomon, imò Spiritus fanctus Prouerb.vltimo per totum cap.de muliere forti. Præfata satis in noui testamenti fæminis claruerunt. Primò in virginibus & aliis fœminis sanctis, quæ ad Christianam gentem perfidos traxerunt, vt Magdalena, Catharina, Margareta, Martha, & eis similes.

Sic etiam totum Vngariæ regnum ab olim idololatriæ deditum, per Gillam, sororem Christianam Imperatoris, fidei Catholicæ adiunctum est per regem Vngariæ, cui præfata Gilla in ma- fidem fuftrimonium est tradita, per quam etiam & Francia conuerlus est rex, & in baptismo Stephanus nominatus, posteáque miraculis clarus canonizatus : vt Vincentius ponit in historiæ speculo lib. 26.c.9.

Si prætereà per Clothildem Christianam virginem, natam de Burgundorum stipite, Rex Francorum Clodouæus passim persuasus, tandem Idololatrias reliquit, & eum regno ad Christi sidem deuenit, vt Vincentius narrat lik. 22. сар.4.5.6 6.

#### · CAPVT IX.

CE lædentes homines, humore acuto Duz pos formicæ pungunt, non tamen tam tentiæ lædunt grauiter, quam apes suos per-rei a Deo

Sunt enim duæ potentiæ, quas vnicuique rei diuina prouidentia tribuit, irascibilis & concupiscibilis. Ista, qua commodum desideratur, illa qua nociuum fugatur. Per concupilcibilem namque necessaria affectantur & dele-Ctabilia: sed per irascibilem noxia refutantur & tristabilia.

Ista primis elementis quatuor con- In spirispicimus este in omnibus vegetabilibus iram & & animantibus vsque ad rationale ani-concupitmal hominem, imò luo modo in separatis spiritibus.

Sed in hoc est differentia, quòd apertius rei delectabilis, & repulsa rei tristabilis in sola rationali creatura virtus fieri potest vel vitium, non in inferioribus.

Et sicut inter minuta animalia triplex reperitur punctio formica & minima, quæ statim transit lapis durior, fed scorpionis pellima, ita inter rationales creaturas triplex reperitur vindi- Triplex catio, leuis corum, qui charitate re- vindica. pleti funt, dura eorum qui indiscreto zelo feruent, & pessima in Dæmonibus & eorum lequacibus.

Primi in punitione similitudinem gerunt

fecutores.

Vingariæ contra Christi

regnum forminæ

Omnium

fundame-

tum est à

natura.

Duo ge-

nera la-

chiyma-

minarum.

rum in

Bonum

336

gerunt formicæ, quæ, fine aculeo humoris tantummodo percussione iniuriam vlciscitur. De tali se emendare cupiebat, qui in Psalmo ait, Corripiet me iustus in misericordia, & increpabit me. Et Apostolus ad Galat. 6. Si præoccupatus fuerit homo in aliquo delicto vos qui spirituales estis instruite huiusmodi in spiritu lenitatis, considerans temetipsum ne & tu tenteris.

Per fe fafcentem

Vnde beatus Hieronymus in Epistotis erube- la ad Oceanum. Quid necesse est bis pungere nisi recalcitrantem, per se satis dere non erubescentem confundere amplius, cui est neces- sui ratio magister est, cui propria conscientia virga, & ingenita verecundia lex & disciplina est. Et Greg. lib. 19. moralium. Regat disciplinæ vigor mansuetudinem, & mansuetudo ornet vigorem, & sic alterum commendetur ex altero, vt nec vigor fit rigidus, nec mansuetudo dissoluta.

cernicolæ VXOTIS,

Formicz-

De huius primæ punitionis modo parabolicum satis accommodum fertur de nostris tale formicis exemplum. Fuit enim quidam villanus, qui nimis ceruicofæ voluntatis vxorem habebat, quæ virgo in cúctis ferè madatis recalcitrauit. Anxius autem diu vir per quid rebellem compesceret discrete & rationabiliter. Quadam die contra se jurganti respondit. Fæmina es, nec verbis emendata es meis, per verbera grauia in te miles effici nolo, nec contractam per meas plagas te in lecto iacentem desidero, sed tibi dico nisi te emendaneris, paruis meis amicis de te querela vno midones, proponam die contra te effrenem. Cui vocantur illa. In hoc, inquit, liquet tuus effce-& paruo. minatus animus atque genealogia ignorum ho- bilis, qui de parui status tuis mihi miminum paruiamis naris amicis. Non enim mulieri minaris plebeiæ. At ille respondit: Hac vice tibi tantum parcam & die ista : sed reuera, si te non emendaueris, paruis meis conquerar amicis.

Cúmque misera non melior, sed.

efficeretur peior: seruanit vir discretus & prudens suarum minarum veritatem adimplere in crastino. Tunc enim illa velut antea virum inuadere cepit verbis plurimum contumeliosis. Cui maritus, Modo tempus adest vt factis verba compenseni. Vxorem igitur propriam inuadit, vestimentis omnibus præter camisiam exuit, manibus & pe-Mulier dibus in vrsi pellem ligauit, & hume- obstinata ris propriis clamantem & maledicen- ligatur & ad formitem in proximum sui horti cumulum cas obijformicarum proiecit: vbi aliquantisper citur. formicarum humore solito perfusa & correcta, animum ad meliora conuertere cepit. Nam bestiolæ more solito in auribus & naribus, in ore & in aliis mulieris artubus eam cruciabant grauiter. Tunc illa eiulatu grandi iuramenti & sacramentis promisit granibus, se de cætero viro velle ad nutum obedire, tantum vt cruciatum amicorum paruulorum euaderet. Exhinc liberata per virum mulier, mirum in modum emendata est, & felix effecta, quem fecerunt deinceps propria pericula cau-

Hic igitur modus corrigendi satis De indifdiscretus & temperatus fuit. Indiscre- reaionitè verò corrigentes pro læsionibus, bus. iratis apibus sunt similes, quæ lædendo alium, dum aculeus manet in vlti vulnere, sese perpetuo fructu laboris priuant. Tales crudeles sunt, de quibus Crudeles Seneca de clementia ad Neronem dicit. qui fint. Crudelitas nihil aliud est, quam atrocitas animi in pænis exigendis. Crudeles vocabo, qui puniendi causam modò habent, modò non habent. Et tamen vt Hugo de S. Victore dicit libro de institutione nouitiorum, Disficile est, cor malitia induratum ad formam. disciplinæ & speciem honestatis incuruare : sed necesse est, vt dura materia. cùm facile ad formam non flectitur, ei & acrioris flammæ incendium, & mal- De vindilei granioris tunfio adhibeatur.

&a Maicficorum.

Scorpio.

Scorpionum autem percussionibus vindicatio Maleficorum & Dæmonum designatur. In quibus, vt beatus Dionylius dicit 4. cap. de diuinis nominibus, est furor irrationabilis, & phatasia proterua. Cuius Gen. 49. Iacob maledixit in persona, Simeon & Leui in furore suo, ait occiderunt virum, Maledi-Aus furor eorum, quia pertinax, & indignatio eorum, quia dura, diuidam

De his beatus Hieron. in prologo super Iosuë dicit, Cesset arcuato vulnere contra nos insurgere scorpius, & sanctum opus venenata carpere lingua. desistat. Tales sunt illæ monstruosæ loin Apoca- custa & mortifera, de quibus Apoc.9. lypsi, quid dicitur, habebant caudas similes scorpionum, & aculei erant in caudis earum, & potestas eorum nocere hominibus mensibus quinque. Et habebant super se regem Angelum abyssi, cui nomen exterminans. Secundum gloss. autem per bestias tales veram fidem peruertere molientes intelliguntur, quia suis dolosis sententiis, vt scorpius, coram blandiuntur, & latenter pungunt. Cumque tumultu nocere nequeunt, quærunt auxilium principum qui caude adigant, & vt astringant terrent & blandiuntur. Et super se habent Angelum abyssi, Diabolum dominantem terrenis, cuius nomen exterminans, quia à patria vitæ secludit suos.

Piger. Satis de correctionis punctione discreta irrationabili diuersi varios ediderunt tractatus. Sed vnum est, quod de maleficio Dæmonum multi non credunt, eos videlicet qui inter dæbis & In- mones Incubi vocantur & Succubi: non enim in phatasia, non realitate aliquo humore nociuo & reali pungere, fædare, quid igitur de hoc verum fit, vel fictitium vel eis nodare.

Theologiu. Hanc quastionem S.August. de civit. Dei, lib.3. cap.5. quidem mouet, sed non determinat: vbi sic di-

Baall. Balefic. Tom. I.

cit:Vtrum potuerit Venus ex cocubitu Anchisis Æneam parere, vel Mars ex concubitu iunioris filiæ Romulum gignere: hoc in medio relinquamus. Nam penè talis quæstio etiam de scripturis nostris aboritur, qua quæritur: Vtrum præuaricatores Angeli cum fi- De præliabus hominum concubuerint : vnde uaricatonatis gigantibus, id est, nimium gran- gelis; an dibus & fortibus viris tunc terra com- cum mupleta est. Sed lib. 15. cap 22. quæstio-bus rem num determinat in hæc verba. Et quan-habuetum creberrima fama est, multique se expertos vel ab eis, qui experti essent, de quorum fide dubitandum non esset audisse confirmant: syluanos & faunos, Pauni. paucos, quos vulgò Incubos vocant, læpe improbos extitisse mulieribus, & earum appetiisse ac peregisse concubitum. Et quoldam dæmones, quos Du-Dufij. sios Galli nuncupant assiduè hanc immunditiam & tentare & efficere plures talésque asseuerant, vt hoc negare impugnantiæ videatur. Hæc ille.

Postea ibidem determinat secundam quæstionem, videlicet, quòd illud Gen.6. videntes filij Dei, id est, Seth, hominum, id est, Cham, non de Incubis intelligitur. Quod autem Incubos esse non sit incredibile, ad illub ibidem est gloss quæ dicit sie. Non est incredibile ab hominibus non ab Angelis, seu quibusdam dæmonibus, qui mulieribus funt improbi, eiusmodi homines, id est, gigantes esse procreatos, scilicet de quibus in Lira dicitur, Gigantes au-De Gitem erant super terram. Quia & post gantibus, diluuium corpora non folum virorum, fed etiam mulierum incredibilis magnitudinis extiterunt.

Ad idem est gloss, vbi prophetia: Esa. 13. desertionem, Babyloniæ ciuitatis prædicit, & monstra in ea habitanda. Ibi, inquit, habitabunt struthiones & pilosi saltabunt in loco, vnde gloff. dicit Pilofi funt filuestres homi-pilofi fin nes, hispidi, qui incubones vel satyri yri.

gubis.

Locusta

aculeatz

designent.

vel genera dæmonum funt. Et Isa. 34. super illo loco, vbi prophetat desolationem terræ Idumæorum, qui periequebantur Iudæos. Erit, inquit, cubile draconum, & pascua struthionum, & occurrent Dæmonia. Glossa interlinearis, id est, monstra Dæmonum ad inuicem. Et glossa beati Gregorij ibidem: Hîc alij pilofi nomine figurantur, non hi, quos Graci Panas, Latini verò Incubos vocant.

De Dæmonibusetiam Cassianus collatione prima Abbatis Sereni pallum exponit præfatum. Ad idem est beatus Isidorus lib.8.c.vlt.sic dicens: Pilosi, qui Græce Panitæ, Latine Incubi appellantur, siue Innijab ineundo passim cum animalibus: vnde & Incubi dicuntur ab incumbendo, hoc est stuprando. Sæpè enim improbi existunt etiam mulieribus, & earum peragunt concubitum, quos dæmones Galli Dusios nuncupant, quia assiduè hanc peragunt immunditiam.

Quem autem vulgò Incubonem vones Fauni cant, hunc Romani Faunum vicarium dicunt. Ad quem Horatius dicit: Faune Nympharum fugientium amator, meos per fines & pura rura lenis incedas. Insuper illud Apostoli 1. Corinth. 11. Mulier debet velamen habere super caput suum, propter Angelos: Multi Catholici exponunt Incubos quòd sequitur propter Angelos, id est, funt capi- Incubos.

ta mulie-Ad idem est Iosephus super textu Geneseos 6. præallegato. Item Guilhelmus libro de vniuerso, parte vltima, circa finem, cap. 6. multipliciter. Præterea hoc determinat sanctus Doctor parte prima, quest. 51. & in secundo scripto dist. 8. & . quodlibeto 7. q.10. atque luper Ilaiam cap.13. & 14. cuius motiua lunt verba B. Augustini in lib. de ciuitate Dei, vnde

multis vi-talia negare dicit Thomas imprudentiæ detur, non est. Id enim, quòd multis videtur, non no falsu. potest omnino falsum esse, secundum Philosophű in lib.desomno & vigilia, in fine, & in 7. Ethicorum. Sileo de historiis multis & authenticis, tam Catholicorum quam Ethnicorum, qui Incubos esse palàm asseuerant.

Causa autem quare Dæmones se In- Cur Dzcubos faciunt vel Succubos, esse vide- mones intur, vt per luxuriæ vitium hominis affectant. vtriusque naturam lædant corporis videlicer & animæ, qua in læsione præcipuè delectari videntur.

Vnde enumeratis per altissimum multis luxuriæ vitiis, à quibus suum populum mundum esse voluit, in quibus infideles irretiti erant: ait Leuit. 18. Ne polluamini in omnibus his quibus contaminatæ funt gentes, quas ego eiiciam ante conspectum vestrum, à quibus polluta est terra, cuius scelera ego visitabo; Dicit gloss. super verbo gentes, Dæmones, inquit, qui propter multitudinem dicuntur gentes vniuerlæ, qui cum omni peccato gaudeant, præcipuè Fornicafornicatione & Idololatria, quia in his tione & & corpus & anima maculatur, & totus tria corhomo qui terra dicitur. Omne enim pus & anipeccatum, quodcunque fecerit homo minatur. extra corpus est: Qui autem fornicatur, in corpus proprium peccat. An nescitis, quoniam qui adhæret meretrici, vnum corpus efficitur cum ea, vt patet 1. Cor. 6. Historias de Incubis, & Succubis si intueri libet, Guilhelmum, vbi supra, in suo vitimo lib. de vniner o. Et Thomam Bra-Thomas bantinum in libro suo de vniuerso, qui Brabantinus de vulgo de Apibus intitulatur legito, & Apibus, mirabilia conspicies.

Præterea virginis cuiuldam multum pulchræ corporis dispositione, & quoad animam valdè deuotæ in Basiliensi constituta Dicecesi bonam & diuturnam notitiam habui, quia confessor il- vestes pu lius fui, cuius Dæmon cellulam læpil- exuendæ fime & dormitionis locum perturba- que ab bat, modò strepitibus, modò terrificis Incubo apparitionibus: Verum quia in cunctis vexantur. quæ virgo gessit, omni plena suit

custodia,

Innij.

custodia, Christi assistente gratia, à cunctis viris & ab Incubo semper remansit intacta. Nam lecum ipla consistens, nullo teste conscio, præter boni Angeli lui custodis reuerentiam, cui difigentissimè semper obsequebatur, pede nudo sele conspicere non audebat, & abinde vestita die noctúque ia-

Incrediftantionfi.

Incubus

ruit,

Fuit denique fama communis virobilis mul- rum fide dignorum, eo tempore, quo Constantiense Concilium generale cein Conci. lebrabatur, in quo, hoc est, in ciuitate 10 Con- ipsa Constantiensi, quòd verecundum est di&u, propter principum secularium & mechanicorum prælentiam, incredibilis meretricum multitudo aderat. Eodem inquam tempore in eadem Dicecesi prope oppidum in Minterhaur in campi latitudine, quædam, vt videbatur, fœmina pulcherrima secundum corporis pulchritudinem cursori cuidam obuiauit in ipso itinere. Quæ cùm publice in virum istum Deum timentem ad opus Constan- nefarij concubitus inuitaret, facinus tiensi se horruit, Dei protectus adiutorio, cumque simplici animo cursor, vnde sœces prosti- mina veniret ab ea quæsisset, respondit, de Constantiensi venio Concilio. Et aperta, quam in latere portabat, crumena, subintulit, Ecce has omnes pecunias in præfato-loco corporis mei mercede conquisiui. Et hoc dicto, velut fumus protinus enanuit. Et quòd Succubus fuerit spurcissimis verbis & fuga respondit.

# GABVT X.

Nquinant formicæ manus, eas mul-Itum tangentium, & inquinantur potius vel sese maculant qui incaute eas contrectant. Cùm enim conditionis sint liberæ, sua libertate carere nolentes, sicut se molestantes humore acuto pungunt: Ita captiuitatem earum quærentes manibus polluuntur.

In quo contactus omnis illicitus nobis prohiberi moraliter innuitur, ne in interiori præsertim homine coram domino & angelico maculati appareamus conspectu. Sumus enim dicit Apostolus 2. Carinth. 6. & 7. templum Dei Templum viui, ficut dicit Deus, quoniam inha-Dei vnde bitabo in illis, & inambulabo: & ipfi mihi erunt populus: propter quod exite de medio eorum & separamini, dicit dominus,& immunda ne tetigeritis,& ego recipiam vos, & ero vobis in patrem, & vos eritis mihi in filios & filias, dicit Dominus omnipotens. Has igitur habentes promissiones, charissimi, mundemus nos ab omni inquinamento carnis & spiritus, perficientes sanctificationem in timore Dei. Verba hæc funt Apostoli per totum.

Contra quod maximè luxuriosi delinquere reperiuntur, corpus coinquinantes, & spiritus, qui virgines vel fœminas tangunt illicitè, vel vbi sexus fæmineus seipsum palpat vel tractare

finit inuerecunde.

De quibus beatus Petrus 2. sua canonica 2.c. fic dicit, Hi funt velut irrationabilia pecora, voluptatem existimantes dici delicias coinquinationis & maculæ deliciis affluentes, in conniuiis suis luxuriantes, oculos habentes plenos adulterij & incessibilis delicti, pellicientes animas instabiles.

Quamuis enim formica inter minuta animalia fit ingenio & fagacitate nobilissimum, tamen incauté tactum quantumcunque quis sit nitidus eum reddit immundum. Ita humanum corpus, licet à peccato sit actuali innoxium, tamen à dispari sexu tactum fa- ve cinis ciliter nimis vtrumque hominem facit facile in pollutum. Cinis quippe tactus à cinere alescie, modicissimo, adhibito humore, in lutum humore convertitur: Argentum insuper etiam perfusus, inc. homo fi ad nitorem purgatum fuerit leptu-peccatori plum, vel minera qualiscumque alba, sociatus facile etiam si aurum fuerit obrisum, cum in peccat.

V v 2 charta

charta munda suo tractu ducitur : protinus in liquorem ex motu însensibiliter resoluitur, & macula de mundo su-

per nitido contrahitur.

Hinc huius in typum olim Deus vetasse legitur, ne super terram reptantia, vel eidem multum hærentia, ab electo tangerentur populo, alioquin pœna inquinationis quis mulctabatur. Vnde Lemitici 11. omne quòd reptat super terram(gloss.terrena sapiens) abomina-Gradiciia bile erit, nec assumetur in cibum. Quicfuper pe-cus ga- quid fuper pectus quadrupes graditur strimargia (glotta: gastrimargiæ studens,) & multos habens pedes (gloss. ex variis scripturis & varia doctrina fibi salutem futuram affirmans) siue super humum trahitur (Euangeliorum prædicatione abutens luxuriosè viuendo) non comedetis, quia abominabile est. Nolite contaminare animas vestras, nec tangatis quicquam eorum, ne immundi sitis: Ego enim lum dominus Deus vester, lancti estore, quoniam ego sanctus sum. Gloss.notat, hic non omnem pollutionem in mortuis corporibus notari, vnde lequitur, Ne polluatis animas vestras in omni reptili, quod mouetur super terram.

Piger. Quia hîc locum habet adhuc fibi cauendi ab inquinatione vtriusque hominis, qua quis inficitur potissimè per luxuriam, provt probasti scire cupio de Incubis, quædam mihi occurrentia dubia: primum, an Incubi generent aliquando fœtus. Secundò, cur plus improbati sint vel esse videantur fæminis quam viris. Tertiò, quibus remediis liberari possint, qui ab Incubis vexantur.

An incubi

Theologus. Ad primi solutionem tria generent aduertas: videlicet quod Dæmones propriè non generant, nec concupilcentiam sensitiuam in venenis habent, licet generationem prolis procurare posfint, non suæ, sed illius viri, cui se secit

iuccubum Dæmon aliquis, vel illius,

cuius virtus sementina est: & fœmellæ huius, cuius delusor est incubus. Primi dicti rationem si scire libet, videre poteris in Sancto Doct. vbi prius, & in Guillhelm.

Secundum deducitidem, & præce-Damones dens, quia spiritus carnem & ossa non magis inhabet, neque generationis instruméta, mulieres per quæ sola & voluntas cocupiscibilis, quam viz & generatio carnalis explentur. Præterea, vt verbis vtar Guillhelm. Si concupiscentiam libidinosam haberent, cum pessimi sint, vtique à Sodomitico vitio le non continerent in viros, quod tamen nullibi reperimus. Benedictus autem altissimus, qui virilem speciem in hominibus à flagitio eorum víque hodie sic seruauit.

Quod autem generationem procu-Cyprum rent aliquando ex præcedentis capituli inhabitari auctoritatibus palam est. Et ex Guil-cuborum, lhelmi dictis sic claret: Quia gentem Hunorum ab huiulmodi Dæmonibus generatam esse euidenter historia regnorum Occidentalium narrat, & in-Iulam Cypri totam populatam esse & inhabitatam à filiis Incuborum fama prædicat.

Denique quod Gigantes procreare Damones valeant, vt nalcantur vel concipiantur, gigantes causas S. Doctor assignat. Quia scire creare. possunt virtutes virtutis sementinæ ex dispositione viri huiusmodi, à quo decisa est, & mulieris eidem proportionatæ complexionem agnoscere, & ita constellationem optime ad hoc cooperantem. Quibus similiter occurrentibus, possibile est genitos magnos esse, & fortes corpore.

Quo etiam non obstante : Incubi ve illasa calliditate & maleficio, vir possit ha-virginita-bere filium, & fœmella eundem, sal-procreenua vtriusque virginitate: non tamen tur, Dz-in dignitate tali, qualis in beatissima ficere Virgine extitit, licet cum vtriusque possuns aureola, si scire desideras, in quarto scripto quæstione decima. S.Thomam

legas,

legas, & ita esse possibile clarè disces.

Nec mireris in hoc. Nam in Bambergesi Diocesi virginis notitiam habui, quæ puerum genuit, & virgo vera post partum permansit, non integritate carnis, quod solius Dei genitricis privilegium est, sed in experientia voluntariæ libidinis. Fuit enim virgo pulchra valdè, & formæ elegantis, Exempla dominæ nobili obsequens, quam quide Bam- dam innenis dololus & potens cogno-

virgine, scere quæsinit viis quibus potuit.

que vir- Hunc cum virgo deuota, velut hogo pepe- stem vitaret, virusque hominis, ipse nocturno tempore infidias virgini poluit, & quod obdormiens fortissime, & inexcitabiliter quodammodò in primo somno iacere consueuisset:nescio vnde didicit, ex hac occasione in cubiculum virginis venit, dormientem cognoscit, nescit virgo, vt dicit in conscientia sua, quomodo imprægnauerit, & ita receffit. Cùm antem virgo doli etiam postmodum penitus ignara figna imprægnationis habere inciperet, & ad examen coram honestis matronis posita imprægnata esset reperta, sugit reus de patria qui aliàs palo transfixus fuisset. Ipsa autem virgo incredibilibus lachrymis sese deplanxit.

Fuerunt tunc multi, qui virgini, vt fine periculo pareret, matrimonium lualerunt: alij quòd deterius extitit, ea abuti concupierunt, præfatam partus difficultatem allegantes. Sed virgo deuota, votum quod Christo de virginitate statuerat seruandum, etiam si mors lequeretur, constanter seruare decreuit, & perfecit. Nam tempore oportuno peperit, & in magna deuotione iam plurimis annis vixit, léque mundi huius concupiscentiis, ita nudam fecit, vt aureolam virginum eam tandem percepturam non dubitet. Discant ex hac virgine, quam cautè thesaurus ille necessariò seruandus sit, quem saltem de corporis integritate aliquando incubus, aliquando homo insidiosus, aut in dormitionis naturali fortitudine, aut in potus artificialis collatione rapere potest.

Ad fecundum dubium respondet Vuilhelmus, quòd verisimiliter nec Succubi nec incubi amore concubitus nec desiderio voluptatis talia viris & mulieribus faciunt, sed potius malignitatis studio, videlicet vt vtrumque pol- Cur ma luant eos & eas spurcitia. Similem cau- gis ab Insam audisti in gl. v na præcedéti capite. xentur

Cur autem Incubi amplius vexare puella reperiantur mulieres & etiam puellas crines ha; pulchros crines habentes, respondet bentes. dominus Vuilhelmus: Non mihi alia causa occurrit nisi vna istarum: quia aut curæ aut ornatui crinium nimium incumbunt huiulmodi: Aut quia per crines viros inflammare cupiunt vel consueuerunt: aut quia in eis inaniter gloriantur: Aut quia diuina bonitas hoc permittit vt terreantur mulieres inflammare viros per ea, per quæ etiam Dæmones inflammare viros volunt.

Cur autem Dæmones in Veneris vitio potentiam generatiuam plus molestent etiam in sexu masculino per maleficia habuisti causam ex Sancto do-Ctore cap. 5. huins libelli.

Ad tertium de remediis propellendi remediis incubos in diuersis diuersa legi & re-liberari peri : quòd per quinque modos qui- qui ab Indam liberari reperiuntur. Videlicet per cubis veexorcilmorum applicationem per fanctam exercitationem, per lacramentalem confessionem per loci certi mutationem, & per cautam lanctorum excommunicationem. De primo satis habitum est suprà prasenti lib.cap. 6.

De secundo sanctis exercitiis vide- salutatiolicet crucis confignatione vel Angelica salutatione. Refert Cæsarius in suo pellarc. Dialogo, quòd in Bunna, postquam sacerdos quidam se suspendit, eius concubina monasterium intrauit, & per

V v - 3

Incubum adluxum pronocata est, qué per crucis confignationem repulit, & per aquæ benedictæ aspersionem, sed statim postea rediit. Quando autem angelicam salutationem dicebat, longè velut lagitta disparuit, & recessit: sed interdum rediit licet prope accedere ad Confiten eam non auderet.

do pecca-

De tertio sacramentali confessione Successos, videlicet, patet per eundem Cæsarium qui dicit quòd concubina antedicta, cum iam confessa esset purè, in toto derelicta est ab Incubo.

> Refert idem, quòd quidam vir in Leodio passus Succubum confessione facramentali finita, totaliter liberatus est. Ponit insuper exemplum ibidem, de quadam inclusa propter Deum, quam Incubus nec crucis figno, nec oratione, nec confessione, nec propter aliud spirituale exercitium reliquit quando eius lectum ascenderet. Sed cum ad informationem cuiusdam viri religiosi diceret: Benedicite, eam statim Dæmon reliquit.

De quarto videlicet loci mutatione, loci mu- dicit qui priùs : quòd filia cuiusdam sacerdotis stuprata per Incubum, & facta ex dolore phrenetica, trans Rhenumque elongata ab Incubo dimissa est. Sed parte eius, quia à loco filiam depofuerat à Dæmone percussus est, adeo vt moreretur intriduo. Hinc de Apib. prope finem sermo fit de quadam, quæ per Incubum crebrò in lecto vexata proprio, confociam deuotam petiit, vt loco vexatæ iaceret, quod cum fecisset tota nocte quasdam inquietudines grauissimas sensit, & prior tune quieta fuit.

incr bos pellu.

De quinto, de excommunicatione, quæ fortassis aliquando eadé est exorcilationi: patet in Legenda beati Bernardi, In Aquitania siquidem quædam mulier ab Incubis sex annis iam vexata, incredibili abulu libidinis, audiuit, fibi incubum ne ad virum fanctum qui venturus erar, appropinquaret, minantem. Nihil, inquit, tibi proficiet, sed eo recedente tuus crudelissimus ero persecutor, qui hactenus tuus amator extiti. Quæ cum virum S. Bernardum S. Bernardi di baculus inuocaret, Respondit: Tolle meum in leaum baculum, & loco tuo infige, & faciat positus In. malignus quod potest. Hoc cum fecil- abigit, set, Dæmon, Cameram fæminæ non est ausus intrare, sed foris minabatur atrocissimè eam velle persequi Bernardo recedente: Quo per fæminam audito conuocat populum S. Bernardus, omnes iubet accensas candelas gestare in manibus, & Dæmonem cum vniuerso, qui aderat cœtu, excommunicauit, ac ne ad illam vel ad aliam deinceps accessum habeat interdixit. Et ita illa plenè liberata est.

Aliquando verò nullum prædictorum remediorum iuuat, vt Dæmonis abscedat nequitia, vt de Apibus circa finem ponit Thomas Brabantinus exemplum de quadam quæ Incubum passa, nullo confessionis remedio vel crucis aut huiulmodi applicatione liberabatur, licet causam vexationis suæ satis nude confessa esset.

Similis ratio assignata est suprà c. 6. de maleficio, quare non semper tollitur. Tunc enim pœna est vexatio Dæmonis & pro peccatis latisfactio; si prout oportet sustineatur in charitate, sicut alia mala huius mundi, quæ nos premunt, sed ad Deum ire compellunt.

Piger. Cùm fæminæ fint timidæ, & faciliter mirabilium formarum imaginatione susceptiuæ, nunquid contingit quibusdam ex eis, quòd in veritate per incubum non vexantur, sed tantummodo ita se vexari putant. Sicut etiam quædam ex eadem radice falsò le imprægnatas esse putant per Incubos, vt fertur, quæ tamen grauidæ non funt.

Theologus. Vtrumque verum esse agnoscitur, vt dicit dominus Vuilhel-

# Formicarium de malesic. decept.

Incubo nentur.

An que mus vbi prius; Multæ, inquit de apparitionibus fantasticis ex morbo melanvexari si- cholico in multis fiunt : sed in mulieribus maxime, ficut apparet de visionibus & reuelationibus. Et causa in hoc est præter eam quam norunt Medici, ipla natura muliebrium animarum, ob hoc videlicet quoniam longè facilioris & leuioris impressionis sunt quam animæ viriles.

Qua dam fibi ima-

Et subdit idem: Sciome vidisse muginari se lierem, quæ credebat se cognosci ab granidas. intus & à Diabolo, & alia incredibilia se sentire dicebat. Nonnunquam etiam imprægnatæ fibi videntur mulieres ab Incubis, & intumescunt vehementer ventres earum. Et cum partus tempus Oua for- aduenisse credunt, sola emissione mulventosita- tæ ventositatis detumescunt. Nam de tem & tu- ouis formicarum in potu sumptis inin ventre credibilem ventolitatem & tumultum generant, in ventre generant hominis: Similiter Ludifica-toria ex- de granis catapuriæ: Et de granis arperimeta boris, quæ dicitur Nigrapinus consi-Malefico- milia in ventre fiunt. Facillimum est autem Dæmoni similia & maiora in ventribus hominum procurare.

Et si libris Maleficorum creditur, scripserunt experimentum ludificatorium, quo apparere dicebant mulieribus se in lecto pluries cognolci, quàm cognoscerentur. Verbi gratia, cùm cognoscerentur nisi semel aut bis ab eo,qui experimentum illud operaretur putaret se cognosci quadragesies aut fexagesies. Essent ergo similes ludificationes Incuborum. Etiam ex testimonio sanctæ cuiusdam mulieris sciri potuit, quòd quidam ex huiusmodi Dæmonibus, cum sic ludisicasset eam, videlicet concubitu fantastico, tanto fluxu seminis inquinauit eam realiter, yt mille homines non tantum emitterent. Hæc omnia de Vuilhelmo.

CAPVT XI.

Adices lædunt arborum formicæ, Noti iuxta arbores nidificare sinuntur. Quia radices inde rodunt, & succo exinde exhausto arescit radix & exinde stipes & rami.

In hominis natura tres particulares superior homines sunt qui radices suas habent, rior hequas lædere valent nociuæ formicæ. mo. Est enim exterior & interior homo, qui oculis etiam patet alienis in figura quantitatis corporeæ. Superior homo, qui spiritualis dicitur homo, & interior, & est sensualis tamquam medius Homo in-& animalis homo dicitur. Quisquis uersa autem horum, quia radicem suam ha- arborissibet propriam, ramos & Ripitem, arbo- nem prez ri assimilatur.

Nam primi hominis figura, arboris, sed euersæ similitudinem præfert secundum Philosophos, quia crines radicibus in capite assimilantur, truncus pectus & eidem adiacentia dicuntur, membra verò, reliqua rami vices habere videntur, & operatio talium fru-Aus sunt corporei. Vnde Marc. 8.legimus de cæco, quem Dominus paulatim iuxta fidei suæ crementum sanabat, quòd primo sputo eius tetigit oculos, & an videret quæsinit: Cui ille respondit: Video homines velut arbores ambulantes. De hac arbore corporis non curandum esse Dominus docet. dicens Matthæi sexto. Quis vestrum cogitans potest adiicere ad staturam luam cubitum vnum. Omnes, inquit, Matth. 10. vestri capitis capilli numerati lunt, nolite ergo timere.

Alius anté est homo animalis: de quo ne anima-1. Cor. 2. Animalis homo non percipit dum, vita ea, quæ sunt spiritus Dei, stultitia.n. est vel secuilli, & no potest intelligere: Vbi gl. Ani- dom fenmalis homo dicitur vel vita vel animi sensu. Vita autem animalis dicitur quæ lasciuia fertur dissoluta animæ luæ, quàm intra naturalis metas

De homis

ordinis spiritus rector non continet, eo quòd iple Deo se regendum non subiicit. Animi verò sensu dicitur animalis, qui de Deo iuxta corporum phantafiam, vel legis literam, vel rationem physicam iudicat. Quare autem animalis non percipit, subdit: Stultitia est illi secundum humanum sensum: Ideo non

potest intelligere spiritualia.

Huius hominis, id est, sensualitatis radices sunt secundum medicos humidum radicale & calor naturale, & elementorum quatuor qualitates : cuius cura spectat ad medicos: Qui tamen in omnibus non sunt imitandi : dicente B. Ambrosio super Psalm. 13. Contraria omnibus dininæ conditioni præcepta medicinæ est obse-sunt. A iciunio reuocant, lucubrare non finunt, ab omni intentione meditationis abducunt. Et concludit, itaque qui le Medicis dederit, se ipsum sibi abnegat. Hominis enim animalis membrum mortificare iubet Apostolus Col. 3. Mortificate membra vestra quæ sunt super terram, fornicationem, immunditiam, libidinem, concupilcentiam malam & auaritiam Huius hominis membra, manus, pedes & oculos abscindere Christus inbet, cum scandalizant nos. Matth. 18. Hoc, inquit Apostolus Rom. 6. Scientes quia vetus homo noster simul crucifixus est, scilicet cum Christo, vt destruatur corpus peccati, & non vltra seruiamus peccato.

quendum,

Tertius verò spiritualis homo est anali ho- interior : de quo 1. Cor. 2. dicit, Spiritualis autem homo iudicat omnia, & iple à nemine iudicatur. Vbi gloss. Spiritualis autem homo est vita vel scientia. Spiritualis est vita, qui spiritum domini habens rectorem, animam regit. Scientia verò spiritualis est, quia & sic ex parte & per speculum videt, tamen de Deo secundum imagines corporum, vel legis literam, vel humanam philo-Iophiam non sapit, sed Spiritui Dei lubiectus, certissime ac fideliter iudicat

omnia, certa fide, occultorum non patenti cognitione, & ipse a nemine, scilicet à nullo homine animali iudicatur, id est, intelligitur, vtrum benè vel

malè intelligat.

Huius hominis spiritualis radix est Arboris gratia, fides & charitas; Stirpes animæ forma spieius essentia, rami potentia, gemma ritualis hominis. cogitatus, folia verba, flores voluntates, & fructus virtutes & earum opera. De quibus Apostolus Rom. 6. dicit, liberati à peccato, serui autem facti Deo, habetis fructum vestrum in sanctificationem, finem verò vitam æternam. Gratia autem Dei vita æterna in Christo Ielu, Domino nostro. Et ad Ephes. 3. Flecto genua mea ad patrem domini nostri Ielu Christi, à quo omnis paternitas in cœlo & in terra nominatur, vt det nobis secundum dinitias gloriæ suæ virtutem corroborari, per spiritum eius interiorem hominem habitare Christum per fidem in cordibus vestris, in charitate radicati, & fundati, vt possitis comprehendere cum omnibus sanctis, quæ sit latitudo, longitudo, sublimitas & profundum.

Hinc beatus Gregorius in Homilia Bona opaquadam, vt multi arboris rami ex vna ra,quz. radice prodeunt, sic multæ virtutes, ex vna charitate generantur. Nec habet aliquid viriditatis ramus boni operis, fi non manet in radice charitatis.

Ex quibus iam patenter conuinci- Ex vna tur, quanta damna hominibus inferant, charitate qui velut nociuæ formicæ fidem, gra- lent virtiam vel charitatem de cordibus ho- tutes prominum cassant.

Piger. Puto Dæmones in huiusmodi Bona operadicibus damna maxima inferre quan-radice do eos constat alicuius hominis cor-charitatis pus potenter possidere. Quia in hoc maneant, omnium trium quas descripsisti arbo-ditatis has rum radices lædere videntur. Quam-bent. obrem scire cupio de hac materia, vtrum tantummodò pro gravibus criminibus possideant. Quibus modis

vexent & quibus remediis iuuari va-

leant postessi.

Theologiu. Satis ben' confideras, sed . non distinguis. Diuersimodè enim diuersi possidemur, quidam plus, alij minus, per Dæmones, à quibus non femper potenter possidentur, nec propter quodlibet mortale peccatum quis possidetur.

Propter

Vnde ad primam tuam quæstionem mina ho. audi Sancti Doctoris, quodlibeto 3.9.3. mines à responsum. Quantum, inquit, ad corpus bus possi. potest Diabelus hominem substantialideantur, ter possidere sicut patet in arreptitiis. Sed hoc magis pertinet ad rationem pænæ, quam ad rationem culpæ. Pænæ autem corporales huius vitæ non semper sequentur culpam eius qui punitur, fed quandoque non peccantibus inferuntur, vt dicitur Ioa.9. de caco nato. Et hoc modo est secundum altitudinem incomprehensibilium indiciorum Dei. Vnde non cum qualibet culpa mortali Diabolus habitat in homine substantialiter etiam quantum ad corpus. Hæc ille.

Reperio autem quòd quinque de obsideri causis aliquem contingit possideri. Alihomines à quando pro proprio maiori luo merito. Diabolis. Aliquando pro alieno leui delicto. Aliquando pro luo veniali peccato. Aliquando pro graui peccato alieno. Et aliquando pro magno facinore proprio.

Diaholi

Quinque

De primo patet in Dialogo Seueri, pelluntur beati Martini charissimi discipuli, vbi epillola. fertur quendam patrem sanctissimæ vitæ tantum dotatum in gratia expellendi Dæmones, vt hi nedum verbis suis propriis fugarentur, sed etiam einsdem patris epistolis & cilicio. Cùm autem coram mundo pater esset celeberrimus,se tentari sensit vana gloria. Cui vitio licèt viriliter relisteret, tamen vt humiliaretur amplius, totis præcordiis Deum precabatur, quatenus quinque mensibus à Dæmone possideretur. Quod & factum est. Nam eum statim possessum vinculari oportebat & omnia applicare fibi Damoniacis communia. Finito autem Mallei Malefic. Tom. I.

quinto mense, prorsus & ab omni vana gloria, & à Dæmone liberatus est.

De secundo quomodo ex alieno leui Quomodo delicto, aliquis possidetur, ponit exem-ex alieno plum B. Gregorius de B. Eleutherio Ab-quis possibate, viro simplicissimo, qui cum prope deatur. monasterium virginum pernoctaret, ei ignoranti ordinauerunt ad luam cellam poni paruulum puerum:qui omni nocte vexabatur à Dæmone, sed eadem nocte à Dæmone liberatus est per patris præientiam. Hie cum rem didicisset gestam, & puer iam positus esset in monasterio sancti viri, & transactis multis diebus, paulò immoderatè lætus de liberatione pueri ait ad confratres suos. Fratres, Diabolus fibi cum illis sororibus iocabatur. Sed vbi ad seruos Dei venit, puerum hunc accedere non prælumplit. Et ecce statim Diabolus puerum vexare coepit, & per lachrymas & ieiunia sancti viri & confratrum difficulter, sed eadem die liberatus est.

De tertio videlicet de proprio veniali peccato patet, per Cassian. collatione Abba. Sereni, prima dicenté de Moyse. Moyses,inquit, in eremo cum singularis & incomparabilis viresfet, ob reprehensionem vnius sermonis, quem contra Abbaté Macharium disputans paulò durius protulit, quadam scilicet opinione przuentus, diro confestim traditus est Dæmoni, vt humanas egestiones ori luo ab eo luppletus ingereret.

Quod flagellum purgationis gratia se dominus intulisse, ne scilicet in eo vel momentanei delicti macula resideret velocitate curationis eius, atque auctore. medio demonstrauit. Nam continuò, Abbate Machario in oratione submisso: dicto citius, nequam spiritus ab eo fugatus abcessit.

Simile videtur huic, quod primo Laducam Dialogorum refert B.Greg.de quadam fine fignatione cru-Dei famula in monasterio virginum, cis comequæ hortum ibidem ingressa, lactucam dens corripiturà conspiciens & concupiscens, quam si-Diabolo. gno crucis henedicere oblita, anidè mo-

mordit, arrepta à Dæmone cecidit & vexabatur, quovíque statim vocato beato ibidem patre Equitio per eundem liberata est.

De quarta caula, qua dictum pro alieno graui peccato aliquem possideri patet ibidem per B. Greg. Nam vt refert Fortunatus Episcopus, Diabolum ab oblesso homine propulerat. Serò igitur Dæmon idem in specie peregrini per plateas ciuitatis clamare cœpit. O viru sanctum Fortunatum, eiecit de holpitio peregrinum, quem quidam vir inuitauit luum ad hospitum. Et quærendo caulam expulsionis, est gauisus super derogatione sancti viri, quam à peregrino ficto audiuit. Exinde autem Diabolus puerum inuafit, & prunis iniecit ac animam eius excussit, sicque pater miser primum quem recepisset holpitio, intellexit.

De quinta verò causa propris facinoris & magni communiter, tam in sacra Icriptura, quam in sanctorum passionibus legimus. Nam sic 1. Reg. 15. Saul inobediens' Deo possessus est.

Tempore quo in vniuersitate Coloniensi sacræ Theologiæ studio ascriptus fui quædam virgo quindecim vel fexdecim annos habens, moribus fecundum seculum satis composita, in domo cuiuldam suæ contanguineæ nutriebatur extra domum parentum. Cúmque cognatæ suæ scyphum satis vilem terreű quendam à casu fregisset, cognata ira replebatur in lapfus negligentiam, & in ream virginem, quæ virgo tantò hoc moleltius tulit, quò valculum vilius extitit. In iram igitur comota virgo hora fumendi cibum, nec comedere nec ad mentam præ ira se præsentare voluit. Cuius cognata ait: Oportet vt comedas. At virgo apud se(vt mihi post modum & exorcista retulit suo ) huiuscemodi verba submurmurando dicebat. Si me oportet edere, in nomine diaboli fiat. Sie menlam accedit, benedictionem n .: læ quam benè sciebat, dicere neglexit, & in primo morfello, vt putabat, Diabola muscam ori illatam sensit, quam cum in specie nulla arte eiicere valeret, deglutiuit, & glutiur. immediatè obsessa fuit, semper tamen vsum rationis bonum habuit licet sæpè latis vexaretur à dæmone.

Cùm autem in domum parentu cum magna mæstitia reduceretur, & diutissimè nullus reperiretur, qui liberare posset, tandem quidam frater nostri ordinis, nuc Magister Gotfridus Echlussel facræ Theologiæ professor, calamitati parentum & puellæ compatiens, se de eius exorcizatione intromisit, pacto tali præuio, vt, si liberaretur, nihil terreni exorcistæ daretur, sed puella in castitate Iolita, si vellet, liberè & non in matrimonio de cætero Deo militaret. Legit Puella igitur pater præfatus missam, obtulit stitatis d obiessa oblationem consuetă, in eadem stinata, l affuit per totum, & in nullo vexari vi- Cacodzdebatur. Finitóq; officio post satis diu-mone. tinum exorcilmi actum, membris omnibus virginei corporis penè præcontusis, exiit dæmon, & ita virgo deinceps domino in castitate seruivit.

Porto quoad secundum dubium: Sex modi Quibus modis dæmon possideat vel quibus homines lædat? ad plenum puto nullus mon hoin hac vita sine miraculo posset edicere. mines Sunt tamen sex modi satis conuenien- ladit. tes vt perfunctoriè transeamus, quibus potestatem exercent in homines, sed tantummodò pro quanto à Deo permissi fuerint.

Nam vexant aliquando tantum in rebus fortunæ exterioribus. Aliquando etiam aliquos in propriis vexant tantummodo corporib. aliquando in corpore simul, & in potentiis interioribus, aliquando quidem per eos intres & extra folum tentantur: Alij castigatione eorum ad tempus tantummodo víu rationis prinantur: Alij verò velut bestiæ irrationales redduntur.

De tribus primis manifestum est in B. Iob. Deum dæmonem licentiasse in res exteriores eins tantnmmodo, quado

Tob quo-

Nofturna phantaf-

Sathan

in cor Iudz.

mata.

Deus Satanæ ait; Ecce vniuersa quæ habet in manu tua lunt, tantum in eu ne extendas manum tuam, lob primo.In corpus, vbi postmodum ait ibid.2. Ecce tias inte- in manu tua est, verumtamen animam riores, af eius serua, id est, vitam eius ne auferas. fligebatur a satura, la potentias interiores verò agendi potestatem dedit ibid. 7. vbi dicit Iob ad dominum: Si dixero consolabitur me lectulus meus, & reuelabor loquens mecum in strato meo: Terrebis me per fomnia & visiones horrore concutiens, dæmone scilicet procurante, secundum Nicol. de Lyra.

> Nam vt S.Thom. ibidem ad literam exponit, homines sapientes quando solitarij sunt, & tumultibus hominum & negociorum semoti, tunc magis loqui possunt secundum rationem aliquid cogitando, sed ista remedia lob iuuare nõ poterant, quia tempore quo his remediis vti debebat, aderant sibi alia impedimenta, quibus perturbabatur, scilicet fomnia terribilia, & horribiles visiones. Et hoc est quod subdit: Terrebis me per fomnia, quæ scilicet dormienti apparent, & per visiones quæ scilicet apparent, vigilanti ab vsu exteriorum senfuum alienatio.

Solent nocturna phantalmata conformia esse diurnis cogitztionibus. Vnde quia lob de die mortis fuæ cogitabat, similibus phantalmatibus perturbabatur in nocte. Infirmitas enim corporis ad hoc operatur, vt perturbata phantalmata dormientibus appareant. Sic igitur vndique consolatione exclusa, nullus modus sob remanere videbatur, tot angustias euadendi, nisi per mortem. Horrore, inquit, concutiens.

Quomodò De quarto diabolicæ vexationis momissus sit do, patet in Iuda Io.13. Cum iam diabolus missifet in cor yt traderet Iesum Iudas. Vbi B. August. dicit: Missio illa spiritualis suggestio est, & non fit per aurem, fed per cogitationem.

De quinto modo habes. Mat. 17. in lunatico exemplum, cuius pater ait ad

Iesum: Domine miserere filij mei, quia lunatious est, & malè patitur. Et de Saul 1. Reg. 15. & in sequentib.

De sexto modo typum gessit illa mu- Lunatici lier, quam vt Christus ait alligauit Sa- les à Dztanas 18. annis, & erat inclinata, nec monibus omnino poterat sursum respicere, sicut Quinque nec bestiæ: vt patet Luc. 13. Vbi glossa remedia Basilij:Brutorum siquidem caput humi ubsessos, deflexum est, & terram cernit, caput hominis erectum est in coclum, & oculi superna conspiciunt.

De tertij solutione dubij, quibus remediis liberentur possessi à dæmone: Quando reperiútur pro talibus experta antidota: Aliqui enim liberati sunt per exorcismos Ecclesiæ: aliqui verò contritione vera vel confessione:aliqui Eucharistiæ sacra communione:aliquisan-Ctorum locorum applicatione vel bonorum oratione. Aliqui etiam in excómunicationis absolutione. De primosatis dictu est. Et de secundo proced.cap.

De tertio dicit Cassian.colla.abbat.prima. Communionem sacrosanctam ne- An obsessi quitiæ spiritibus traditis à senioribus communinostris nunquam memini interdictum: care sacra quinimo si possibile esset, & quotidie synaxi, eis impartiri ea debere censebant, quæ nis causa. ad purgatione ac tutelam corporis animæque peruenire credenda est:quæ ab homine percepta, eum, qui in membris eius infidet spiritum seu in ipsis latitare conatur, velut quodam exurens fugat incendio. Hoc namque modo curatum & Abbatem Andronicum nuper aspeximus, aliosque quam plutes. Magis ficharinamq; ac magis inimicus insultabit of- mentum fensæ, cum eum à cælesti medicina vi- exurit derit segregatum tantóq; durius & frequentius attentabit : quantò eum à spirituali remedio senserit longius abdicatum. Hæc Cassianus.

Et iterum de eisdem ibidem dicit: Duo hic credere immobiliter oportet: primò quòd fine Dei permissu, nullus ab eis spiritibus omnino tentatur. Secundò, quòd omnia, quæ à Deo no-

X x 2 bis

bis inferuntur, siue tristia ad præsens, siue læta videantur, velut à piissimo patre, Clementissimóque Medico pro nostris vtilitatibus irrogatur: Et idcirco eos Corpus hic affligi- velut pædagogis traditos humiliari: vt tur, vt (pi- discedentes ex hoc mundo, vel purgatioritus sal- res ad vitam alia transferantur, vel pœnali rigore plectantur. Quia secundum Apostolum traditi sunt in præsenti satanæ in interitum carnis, vt spiritus salui fiant in die Domini nostri Iesu Christi.

Piger. Quid ergo erit de vsum rationis non habentibus qui se probare non possunt, & sic edere de cibo hoc secun-

dum Apostolum non valent.

Amentes

distingué- 3. parte, q.8. sic distinguit de omnibus di, quoad amentibus. Aliqui, inquit, dicuntur non nem sacra habere vsum rationis dupliciter. Vno modo, qui habent debilem vsum rationis, sicut dicitur non videns qui male videt: Et quia tales possunt aliquam denotionem concipere huius sacramenti, non est eis hoc sacramentum denegandum. Alio modo dicuntur aliqui non habere vsum rationis, quia sic à natinitate permanserunt, & sic talibus non est hoc facramentum exhibendum: quia in Quomodo eis nullo modo præcessit huius sacraamentibus menti denotio. Aut non semper carvein articu-lo mortis runt viu rationis Ettunc fi prius, quanfacramen- do erant suæ mentis compotes, apparuit tum adhi- eis huius sacramenti denotio, dent eis in articulo mortis hoc facramentum exhiberi, nisi fortè timeatur periculum vomitus vel exspuitionis.

Vnde legitur in Concilio Carthaginensi, & habetur in decretis dist. 28. q.6. Is qui in infirmitate pœnitentiam petit, si casu, dum ad eum inuitatus sacerdos venit, oppressus infirmitate obmutuerit, vel in phrenefin conuerfus fuerit, debet testimonium quæri ab his, qui eum audierut. Et si continuò cteditur moriturus, reconcilietur per manuu insundēda impositionem, & infundatur ori eius Eucharistia. De baptizatis, qui corporaliter ab immundis spiritibus vexantur,

est eadem ratio, & de aliis amentibus.

Hæc Thomas. Et ad hoc Cassianum allegat. Addit tamen in 4.dift.9.dæmoniacis non est deneganda communio: nisi fortè certè certum sit pro aliquo crimine à diabolo torqueri. Cui sic Petrus de Palude addit. In hoc casu pro excommunicandis sunt habendi qui traditi sunt Sathanæ. Hæc Petrus.

Ex quibus liquet, quod si aliqui sunt possessi à dæmone etiam propter sua crimina, habentes tamen lucida interualla & rationis vium, postea conuertuntur de peccatis, vel debité confitentur, tales cùm sint absoluti coram Deo, Theologus: Sanctus Doctor de hoc in nullatenus sunt à comunione divinissimi Sacramenti Eucharistiæ sequestrandi.

De sanctorum locorum applicatione vel deuota oratione, quod pro quinto remedio tactum fuit, legendæ Sancto- sanctor rum refertæ sunt. Merita enim sancto-intercesrum Martyrum, confessorum & virgi-sessoriunum exigunt, vt hi spiritus nequam san- uant. Ctoru in patria existentiu intercessione vincantur, quos sancti in via vicerunt.

Similiter viatorum denotæ orationes liberationem oblessorum obtinuisse sæpè leguntur. Vnde ad hoc hortatur Calsianus vbi suprà. Si inquit, haberemus hanc sententiam, imò fidem, quam superius comprehendi, vt & omnia per dominum fieri, & pro vtilitate animarum dispensari vniuersa crederemus non solum nequaquam despiceremus eos, sed etiam pro eis inquit, tanquam pro membris nostris incessanter oraremus, essque totis visceribus pleno compatiremur affectu.

De sexto modo absoluendi ab excom- De rememunicatione sciendum, quòd nec iste dio excommunis est, nec fortè licitus, nisi ha- cationis benti auctoritatem & spiritualem reue-in obseslationem vel probabilitatem, quòd poltessus quis sit propter excommunicationem Ecclesiæ. Sicut Apostolus 1. Cor. s. excommunicatum à se, & à plebe Corinthum fornicarium tradidit Satanæ in interitum carnis, yt spiritus saluus

fieret

fieret in die Domini nostri Iesu Christi, idest, vt glo. dicit : vsque ad illuminationem gratiæ contritionis, vel ad iudicium. Et Pleudodo&ores, qui fidem perdiderant, videlicet Hymeneum & Alexandrum, tradidit Satanæ, vt discerent non blasphemare: 1.ad Timoth. 1. Tantæ enim potestatis, dicit glossa, erat Apostolus, tantámque gratiam habebat, vt recedentes à fide solo verbo traderet diabolo. Vnde S. Thom. in 4. dift. 18. vbi Magister tres effectus excommunicationis tradit, eosdem sic decla-Teiplicia rat sanctus Doctor.

incommo-

Ex hoc ipso verò, inquit, quòd alida ex ex-communi. quis suffragiis Ecclesiæ priuatur, triplex catione incommodum incurrit, per tria, quæ prouenie- quis ex suffragiis Ecclesiæ consequitur. Valent enim ad augmentum gratiæ eius qui habent, vel ad merédum eis qui non habent. Et quantum ad hoc, Magister dicit, quòd gratia subtrahitur per excommunicationem. Valent etiam ad custodiam virtutis. Et quantum addicit, quòd protectio subtrahitur, non quòd omnino à Dei Prouidentia excludantur, sed ab illa protectione, qua filios Ecclesiæ specialiori modo custodit.

Valent etiam ad defendendum ab hoste, & quantum ad hoc, dicit quòd diabolo maior potestas sæuiendi in ipsum In primi- datur, & corporaliter & spiritualiter. clessa cur Vnde in primitjua Ecclessa, quando oportebat per signa ad sidem homines miracula inuitare, ficut Spiritus sanctus visibili signo manifestabatur, ita excommunicatus corporali vexatione à diabolo innotescebat. Nec est inconneniens, si ille, qui est desperatus, hosti datur: quia non datur ei quasi damnandus, sed quasi corrigendus, cum in potestate Ecclehæ sit ex eins manu ipsum eripere cum voluerit. Hæc Thom.

Remedia tionis.

figna &

require-

bantur.

Ex quo vltimo verbo patet sextum exorciza- remedium. Sed cauendum est valde exorcistæ cuilibet, ne de suis viribus faciliter præsumat, aut iocum aut ludum seriolo Dei operi intermisceat : aut lu-

perstitiosum, vel suspectum aliquid de maleficio adiiciat: Alioquin pœnas vix euadet, vr declaratur per exempla.

Nam de primo refert B. Greg. primo Dialog. de quadam contra conscientiam luam à marito petente & obtinente debiti redditionem in vigilia dedicationis Ecclesiæ S. Sebastiani, quia contra conscientiam se processioni Ecclesiæ immiscuit possessa est, & publice furiebat. Quo vilo, sacerdos eiusdem Ecclesia ex altari sindonem tulit, eáque cooperuit. Sed & hunc sacerdotem, repente fimul diabolus inuafit. Et quia vltra vires voluit quicquam præsumere, compulsus est cognoscére in sua vexatione quis esset. Hæc Gregorius.

Nec de officio, quod Exorcizatus lanctum ordinem requirit, quis iocum faciat. Nam vidi in Conuentu Coloniensi fratrem, verbis satis iocosum, sed in gratia expellendi Dæmones valde famosum. Hic cum in terminis conuentus Diabetus illuden-Coloniensi Dæmonem in obsesso cor- tem ipsi pore arctaret. Iam Dæmon petinit à exorcilia Fratre locum recedendi: quo gauilus inuadit. frater, ait in ioco. In cloacam meam vadas. Exiit igitur Dæmon & nocte cum frater ventrem purgare vellet, Dæmon tam ditè eum torsit propè cloacam, vt vitam cum difficultate saluaret. " Ad damo"

Cùm præterez maleficorum præfidia niacos cue super possessos inuocantur finis dete-malesici rior quam principium sæpè efficitur. non adhi-Vnde de præfata fæmina refert Greg. vbi suprà. Cùm inquit, propinqui eam carnaliter amantes, atque amando persequentes ad obtinendum salutis remedium maleficis tradiderunt. Ducta igitur per eos ad fluuium, atque in aquam merla, & multis incantationibus agitata, dum vnus Dæmon ab ea expelli debuit, legio eam intrauit : cuius distinctis vocibus iam clamare coepit. Quod tandem consanguinei confitentes, & de hoc dolentes, eam præsentarűt Sancto Episcop. Fortunato, qui diuturnis orationib. duobus diebus eam ex integro sanauit.

X x 3 CAP.

#### CAPVT XII.

folia quid

D summitates arborum formicæ Ascandunt, & ibi earum flores, aliscriptura quæ sæpè gramina & fructus lædunt. fignificet. Qui radices sint arboris & rami in morali intellectu, qui lædi possunt à nociuis formicis dictum est præcedentis ca-

pit.principio.

Flores autem sunt bona proposita,& fructus opera, verba verò velut folia. Vnde Eccles. 24. Ego quasi therebintus extendi ramos meos, & rami mei honoris & gratiæ: Ego quasi vitis fructisicaui suanitatem odoris, & flores mei fructus honoris & honestatis. Vbi Therebin- gloss. Therebintus arbor est fructuosa, tus quid. flos ramecolus, sicut oliux; sed rubeus: folia habet densa & folliculos, emittentes quædam animalia quasi culices, plenior refina quæ de cortice erumpir.

> Per Therebintum significatur Ecclesia, quæ per totum orbem ramos prædicationis & fidei extendit: cuius refina præcipua, id est, animarum medicina. Masculi huius arboris sine fructu sunt, quia qui in se confidunt, fructum virtutis non faciunt. Fœminarum autem duo genera sunt, & cum vite maturescunt. Qui enim infirmitatem suam agnoscunt, & spem suam in domino ponunt, fructum martyrij sibi acquirunt. Aut per continentiam aut munditiam cordis & corporis spirituale præmium possidebunt.

Qui etiam fint flores & fructus vinea Salo nea spiritualis in hac verba tradit beamonis de-tus Gregorius libro 1 1. Moralium. Benè, inquit, per Salomonem dicitur manè sagittamus ad vineas: Videamus si floruit vinea, flores si fructus parturiunt. Florent quippe vinea, cum mentes fidelium bona opera proponunt, sed fructus non pariunt fiab eo, quod propoluerunt aliquibus victi erroribus infirmantur.

Non ergo intuendum est, si vineæ floreant, sed si flores ad partum fructuum conualescunt. Quia mirum non est, si quis bona inchoat, sed valde mirabile est si intentione recta in bono opere perduret. Vnde fit plerumque vt si in bono opere recta intentio non tenetur, etiam ipium hoc opus quod bonum creditur amittatur. Hæc ille.

Orandum ergo nobis est deuotè cum Psalmis, Domine Deus virtutum, vide & visita vineam istam, quam plantanit dextera tua, & ne singularis ferus eam depascat, aut per eam exterminat de silua. Ne etiam dominus de vobis ficut de gente maligna committetur illud Ezech. 39. Feris auibus, omníque volatili & bestiis terræ dedi te ad deuorandum. Gl. Aduersariis potestatibus, Dæmonibus scilicet qui iuxta viam comedunt lementem. Venit enim Diabolus & tollit verbum de corde hominum, ne credentes salui fiant: vt ipsa veritas ore expresso proprio.

Piger. Finem tractatus propè habemus. De maleficis igitur adhuc operationibus scire desidero: vtrum ne alij modi fint, quibus possidere consucuerunt dæmones in hac vita homines.

Theologus. Tres adhuc mihi occurrunt, vnus est in corporali vexatione alius est in animæ necatione. Tertius est in sola opinione. Primus aliquando fie sine delicto præuio. Secundus semper cum mortali peccato. Tertius oritur ex complexionis vitio. Primus est de quo latè dictum est in præcedentibus.

Piger. V num adhuc est mihi dubium Num herde præfata materia vtrum ne herbis, bis, lapidibus & petris & melodiis valeant expelli Dx- musica es-

pellantur Demones.

Theologus. Valent certè talia nonnunquam debitè applicata, & si non semper vi ex toto: tamen vt pro parte liberentur:patet illud Tobia 6.vbi Raphaël ait Tobiæ: Cordis particulam piscis nempe quem cepisti si super carbones ponas, fumus eius extricat omne genus dæmoniorum sine à viro sine à nulière, ita vt vltra non accedat ad eos.

Idena

Idem in effectu patuit ibidem 8. vbi boris eu- Magister in Historia sic addit: Nec suabigit Ca- per hoc mirari debemus, cum fumus codzmo- cuiusdam arboris adustæ eandem vim habere prohibeatur. Nec hoc venerabilis Hugo negat, communicando eandem historiam. Imò beatus Hieronymus dicit, Dæmonium sustinenti licet petras vel herbas habere fine incantatione: & habetur in forma 26.9.7.

Dæmonium sustinenti.

Salomonis

Ad idem allegat Dominus Guilhelexorcismi, mus Parisiensis vltima parte summæ fuæ de vniuerso, satis probabiliter. Præterea certum est, exorcismos iure aliquos fideles in viu habuisse. Vnde Alt. 19. de septem refertur. Super quo dicit Magister in Historia, licet per exorcismos Salomonis eiecerint non tamen absque labore multo, sed quibusdam herbis & gemmis adhibitis, vt tradit Iosephus. Hæc ibi.

Damones

Detur quòd prænominata, non direcorporali-bus virtu- Ctè de sui natura aduocant vel compeltibus non lunt Dæmones, videlicet verba, herbæ subjacent & petræ, vt dicit S.Th. in 4. dift.7. art. vlt. Non est, inquit, credendum aliquibus virtutibus corporalibus Dæmones fubiacere, & ideo non coguntur inuocationibus, & factis quibuldam maleficis, nist inquantum per hoc fœdus cum eis initur : secundum quod dicitur Isaie 18. percussimus fœdus cum morte, &z cum inferno fecimus pactum.

Necromã-

Et illud Iob. 40. An extrahere poteris tici non Leuiatham hamo, & sequentia sic finafibi Dz- liter exponit secundum Thomam disubiacere. centem: Si quis rectè considerat omnia, præmissa videntur pertinere ad præfumptionem Necromanticorum confutandam, qui nituntur cum dæmonibus pactuminite, ac eos sibi subiicere vel qualitercunque constringere. Ostenso ergo, quod homonon potest vllo modo ma virtute Diabolum superare, quòd ex omnibus præmissis concludit dicens & fubdens. Pone super eum manum tuam: subaudi si potes, quasi diceret,

nullo modo tua virtute potes, Superatur tamen virtute diuina. Vnde subdit. Memento belli : quo scilicet ego contra eum pugno. Hæc de Thoma.

Vnde etiam postea e. 41. dicitur: Non est potestas super terram, quæ ei comparetur. Super quo idem, per hoc, inquit, fignatur, quod nulla virtus corporalis potest adæquari potestati Dæmonis, quæ est potestas spiritualis naturæ. Et sequitur: Qui factus est vt nullum Diabolus timeret. Diabolus enim ex ordinatione factus est, luæ naturæ, in qua factus est à Deo vt timeat. nec hominem timeat, nec aliquam creaturam corporalem. Hæc de Thom.

Indirecte autem quodam modo Dæmone obsessus, potest virtute melodiz. vel herbæ, vel corporalis rei sibi à naturali proprietate inexistente cerebrum vel partem corporis læsi à Dæmone sanare, vel reducere vt tolerabilius habeant. Vt tenet dominus Albertus Luca 9. & Nicolaus de Lira primo Reg. 16. & Doctores ibidem. Nec omnino certum est Dæmones aliquos nisi in pœnam in potestate eorum impediri, qui igne corporali cruciantur, & sanctorum orationibus. Certum etiam est, eos præfatis rebus, si in laude Dei vel lanctorum assumuntur, vel in inuocatione diuina & beatorum, sæpè cruciari, vt in multis Legendis sanctorum

Præterea quòd his maius est, tenet Per sen Paulus Burgensis in additionibus super bilia por primum Reg. 16. hanc conclusionem: liberari. videlicet. Non solum concedendum videtur quòd aliqua sensibilia possunt afflicti à dæmonibus leuius ferre, vt scilicet Nicolaus de Lira tenet. Sed quòd etiam per sensibilia aliqua à dæmonibus afflicti possunt totaliter liberari, quod probatur per eandem rationem, quam Nicolaus adducit. Nam cum dæmones non pollunt materiam corporalem secundum snam voluntatem transmutare, sed mediantibus actiuis qualitatibus, quæ disponunt materia . 1

suscipiendum actionem afflictiuam in corporibus ab eis obsessis:vt Nicol.di-Exemplu cit. Eadem ratione per aliquam rem senca passio- sibilem potest curari dispositio in corpore humano, per quam non sit aptum ad suscipiendum actionem dæmonis. Verbi gratia, Mania est maxime dispositiua ad alienationem mentis, secundum medicos, & per consequens ad suscipiendum afflictionem Dæmoniacam. Quæ quidem Manica passio sicut potest alienari per sensibilia medicamina sic & penitus curari & per consequens curata esset talis dispositio in corpore humano ad suscipiendum afflictionem dæmonis correspondetem tali dispositioni: & sic recedet penitus afflictio demonis actiua recedente passina

in possesso. Idem potest dici de iecore piscis Tobix. Idem de melodia Dauid. Ratione

cuius licet primore focillaretur Saul & leuius haberet, tamen totaliter expulsus fuit per eam. Vnde dicit litera: recedebat ab eo spiritus malignus. Nec consonum est literæ, dicere quòd hoc fiebat ex merito Dauid, seu per rationes eius: quia non est verisimile, quòd hoc seri-

uid notabiliter, de quo tamen nullam mentionem facit.Hæc de Paulo.Secundus verò modus, quo dæmones possident homines est grauissimus: de quo

ptura taceret cum esset in laudem Da-

Cassian.col. Abba. Sereni prima dicit. Illi sunt verè miseri ac miserabiles iudican-Graniss. di qui cum se vniuersis criminibus, fla-

mus mogitissque contaminent, non solum nuldus oblum in eis visibiliter signum diabolicæ fessionis. suppressionis oftenditur, sed ne aliqua

quidem operibus eorum condigna tentatio, nec vllum flagellum correptionis infertur. Non enim merentur celerem

De despe- temporis istius expeditamque medicinam, quorum durities & impænitens cor pœnam vitæ præsentis excedens, thesaurizant srbi ipsis iram & indigna-

tionem in die iræ & reuelationis iustiiudicij Dei. In quo vermis eorum non

morietur, & ignis corum non extin-

Et iterum idem Cassianus comparando corporalem obsessionem, & animæpeccatum: paulò antea dicit: Multo grauius, inquit, constat illos vehementiusque vexari, qui cum corporaliter ab ipsis supprimi minimè videantur, animo tamen perniciosius possidentur: eorumscilicet vitiis vel voluptatibus inuoluti... Secundum Apostoli namque sententiam: A quo quis superatur, eius seruus, efficitur. Nisi quod in hoc isti desperatius ægrotant, quòd cum sint eorum mancipia, nec impugnari se ab illis, nec dominatum eorum ferre cognoscunt.

Tertius modus possessionis non est De putaverus nec proprius, sed tantum aut pu- fessione. tatiuus, quo quidam, ex tentatione mera dæmonis, aut ex vitio corporeæ complexionis sele possessissimant.

Noui in cinitate Nurembergensi Res gesta quandam iuuenem de ditioribus & maiotibus honestam dominam, in matrimonij lege sub viro constitutam. Hæc per quatuor circiter annos, se sola conicia, & quadam deuota fibi famula, putabat omnino se esse possessam à dæmone. Et quia se notari timuit, & natos quos habuit si proderet sapud semetipiam tabelcere cœpit in corpore tam grauiter, vt nec pueri, quos habebat puichros, nec mariti admodum probi prælentia, neque amicorum vel epularum quarumcunque delitiæ eam lætificare valerent.

Veni ego ad locum prædictæ ciuitat is, & quia mei notitiam habuit, ideò in porta conuentus me de animæ salute & de aliis consulere cœpit. Cúmque inter mea verba dæmonem nescio quo calu, nominarem, diuertere cœpit fœmina à me caute caput, vt faceto more saliuam eiiceret. Ex phantafiis enim præteritis quoties nomen dæmonis nominari audierat, horruit eius animus ex contracta assuetudine. Post quædam igitur verba cum in gestu fæminæ ti-

quitur.

Non per

Danidis

morem eius quem celauerat agnouisfem, illi dixi: Domina, si mihi veritatem fateri volueritis, secretam vestram tentationem, quam celatis, indicabo. Quæ respondit admirando. Ita faciam, si veritatem dixeritis. Tuncego. Vos putatis, vos esse possessam. De quo stupens respondit, Veritas est, & hæcmea grandis dudum tristitia extitit & durat hodie. Vila itaque conditione fœmina, & auditis sui timoris circumstantiis:illi dixit, Secura estote, possessa non estis. Sed aut tentatio est, aut maniæ naturalis passio. Quo audito, coepit gaudere & melius dietim habere. Multóque tempore posteà viuebat alacriter & honestè.

Tempore quo in Viennens steti studio, fuit ibidem ciuis vnus vxoratus de meliori ciuitatensium prosapia, mihi multisque notus: Hic in forma strepitus cuiuldam secularis iudicij cautionem quandam litteratoriam produxit in medium inscius, vt multis videbatur, quæ opposita solis radiis quibusdam videbatur per rasuram falsificata. Super quo postmodum clamauisatus coram amicis, quia probus & fidedignus semper extiterat, satis erubuit, & se se die noctuque perpetuæ infamiæ maculam contraxisse fulpicabatur, nec super hoc consolationes cuiuscunque recepit. Ductus igitur ad examen in medicinis expertorum, adesse iuneni viderunt infirmitatem sci-

Vnde postquam multa ipsi adhibita essent remedia, nec quicquam adiuuarent, suaserunt cauti medici multum prudenter & catholice, vt sacramenta-Tem confessionem saceret, Eucharistiæ facramentum inciperet, & se per omnia disponeret ac si mori vellet, ne ex mania futura impersuasibilis fine talibus moriendo, putaretur à damone possessus: & factum est ita. Nam paulò post ipsi fe mortui visum fuit quod mortuus esset: & quia putat, fe mortui nec comedunt nec bibunt, nec alia communia vini faciunt, ita neciste

Malles Malefic. Tom. 1.

facere vlla persuasione voluit. Vnde tandem mera fame interiit, nec iuuabat remedium quòd quidam se mortuum fingens & comedens, similem vt fertur, aliquando sanauerat Maniacum.

Vidi alium non de infimis in ciuitate Coloniensi virum literatum & dinitem, ac multum honoratum: de cuius ore audiui, quòd quadam via periculosè infirmabatur: Etiam lecto decumbenti, vbicunque se inspexit, sibi apparebat, quod ipse duo homines esset: de quo stupens, & an dormiret vel amens elset, ambigere copit. Deinde conclu- Quidam dens, quod hoc impossibile esset, ne ab imaginaaliis viu rationis priuatus esse videretur, pora due clam vocauit medicum corporis: qui habere. maniam adesse conspiciens, confortabat infirmum bona spe animum enadendi dedit, dummodo Dinina sacramenta reciperetur. Quo facto de die in diem conualescebat infirmus, & cum gratiarum actione recedente infirmitate, abscessit etiam maniaca passio, qu'am se habuisse postmodum ferè cunctis celauerat, quovíque me coram audiuit, quod infirmitas hæc naturalis effet.

In ciuitate alia notitiam alterius ma- De Mania gni & diuitis atque probi viri habui, diuitis qui licet esset ditissimus, & perpetuis non potemultis postessionibus reddituatus, & vir 120. magni confilij, tamen timere cœpit, quòd tandem eum mendicare oporteret : cum tamen omnium iudicio tantarum esset diuitiarum homo, & prouisus redditibus, vt ad comedendum argentum satis haberet, si vellet. Præfata igitur mania territus, supra modum grauabatur, nec vlla persuasione sibi ista à luo remoueri poterat capite, & ita catholice, fine nota tamen vita functus tandem. Hàbuit pro tunc filium iam adultum, noniter traditum nuptui, qui nouter simili vexatus mania granius tam in præfata materia, quam potest haberi, fere.

Piger: Si ista passio, quam tu ex medicorum.

Quidam .

Aliud

exemplá

imaginatz

objettio-

dicorum libris maniam vocas, imaginationes tam firmiter solidat in mente hominis, vt in potestate liberi arbitrij non sit eas deponere, quale remedium adhibendum est talibus quero?

Quomodo imaginata mania possir nari.

Theologus: Medicorum interest taliusmodi dare remedia, qui quidem sæpissime salubria leguntur inuenisse antidota.

In Diœceli Bambergensi aliquando fui vocatus ad domum cuiusdam mechanici satis infirmi, qui de animæ suæ salute totaliter desperate loquebatur: & crebrò arma, vt iple leiplum perimeret sollicitè quæsierat : Suasi quantum occurrit de sacræ Scripturæ passibus viro præfato mechanico: videlicet maniaco, vt verè dolens de peccatis suis veniam se à Deo plenè consecuturum Maniacis firmiter speraret, sed mihi profeci. Pecministran- catum enim quoddam satis modicum iple allegabat le fecisse, nec non ingeminasse, & ideireo se putabat atque dixit non posse saluari. Institi autem acrius, replicando, maiores peccatores fuille gratiam confecutos, Verumtamen ille verba mea explodit dicendo: Domine experientiæ credo. Nam actu Mdeo ad inferni baratra, & exinde versus me flammas terribiliter aduolare conspicio. Tunc suafi, vt medicus aduocaretur & remedia dormiendi vel alia necessaria secundum medici consilium applicarentur, & recessi. Sequenti die redij, & vt antea de speciebus veniæ persuadebam. Ait illic: Putatis ne me veniam peccatorum posse consequi? Respondi lætus quod sic. Dormierat enim, & per medicinalia melancholica requierat. Vnde quia iam dubitauit de animæ salute, quietior factus, ad spem veniæ faciliter reductus esse videbatur. Piger: Fortallis h, quicontra fidei

articulos nonnunquam per inquisito- Inquistores hæreticæ praditatis reperiuntur du- res in inri, tali maniaca laborant passione, & sapè praista ignorantes, tales statim seculari cipitantes tradunt brachio, vbi cremantur præ. 2gere. cipitantur nimis.

Theologue: Fieri potest per incautos Inquisitores provt tangis, & fortassis ita factum fuisset cum isto sacerdote Vngarico, de quo libro tertio, Formicarij cap. 1 o. relatum est, nisi magna literatorum prudentia hoc præuenisset.Quamobrem probandi sunt spiritus, an ex deo fint, vel an ab infirmitate dæmonis, vel à maleficio pertinacitatis. Tempus in his, locus & persuasiones salubres atque considerationes prudentes dandæ funt ab his, qui tales curare habent, ne quid de contingentibus omittatur, Vbi non modo de salute corporum, sed de periculo animarum perpetuò agitur.

Præterea noui quendam in artibus, & in facra pagina professorem excellentem plurimum, qui premi cœpit, imaginatione granissima & mania de interficiendo se cum proprio cultro. De quo erubuit valde se manifestare, nec tamen poterat phantaliam amouere. Venit tandem ad me occulte, fleuit vbertim & remedium petiuit. Cui expurgationem conscientiæ per sacramentalem confessionem primum certis de causis suasi aggredi, quam & fecit, nec liberatus est, quia iudicio medici corporalis, maniam patiebatur. Vnde aliquando idem maniacus, qui in aliis magnæ prudentiæ fuit, mihi flendo dixit. Mirabile, inquit, negocium. Ego me vtiratione experio; & scio me esse contradictorie liberum, nec valeo istam phantasiam de me necando cum tota animali libertate deponere. Talibus læpè opus est longè plus medico corporis quam animæ.

FINIS FORMICARII FRATRIS IOAN. NIDER, De Malefisis & Damonibus.



# ALPHABETICVS RERVM, ac Sententiarum memorabilium, quæ sparsim in hoc opere continentur.

BACVCH per Angelum bonum in momento transfertur in Chaldæam. p.114.col.1 Abiurandi modus in Ecclesia ob leuem suspicionem hære-26 f.C.2 Abiuratio quomodo secretè facienda. 268.C.I Abrahæ precatio sanat impotentiam 184.C.I Abusus Sacramentorum ad maleficia. I 24.C.I Abulus festorum sacrorum ad malefiibid.c.2 Accusatio ad pænam rationis est peri-235.C.2 Actus actiuorum sunt in patiente prædisposito. Actus carnalis cur respectu vnius &

ris in homine considerari oportet.
32.c.2

Actus matrimonij conjugalis tribus impeditur.
2.c.1

Actus intellectus voluntatis & corpo-

non alterius mulieris impeditur. 56.

Actus venereus cur multum afflictetur. 322.c.2

Actus venereus cur facilius maleficia-126.C.I Adæ peccatum cur maximum. 88.c.1 Adæ peccatum non excedit Maleficarum crimen. ibid.c.2 Adam si non peccasset, an qui nunc saluantur, saluati fuissent. ibid.c.2 Ad acculationem malefici quilibet admittitur. Adfrontatio Maleficarum se inuicem acculantium. 290.C.2 Adfrontatio testium. 250.C: 1 Admonitio S. Augustini notanda contra consulentes Magos. Aduocati Maleficæ munus. 236.c.1 Adnocatus ad delati beneplacitum non deputatur. Aduocato seruanda modestia, veritas & moderamen salarij. Aduocatus chienti, malam causam fouenti, non consulens vr cedat, per-

Aduocatus quid respondere debet super inimicitiæ allegationem. 237.c.2

Æneas an ex concubitu Veneris & Anchisis oriri potuerit. 21.c.2

dit salarium.

Yy 2 Aë

| Aër sigurabilis, quomodo. 116.c.2                                                                    | Angelus prædisposuit S. Mariam in       |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| Mickellin corpus Demon non notell of                                                                 | conceptionem Christi. 97.c.2            |
| fumere. ibid. Agens ex proposito cognoscit suum effectum. 47.c.2 Alchimista verum non conficiunt au- | Angelus non cognoscit ea, quæ sunt      |
| Agens ex proposito cognoscit suum ef-                                                                | anima                                   |
| fectum.                                                                                              | Anima complexiones corporis imita-      |
| Alchimite werum non conficient an                                                                    | Annua complexiones corporis imita-      |
| form                                                                                                 | Anima est actus corporis physici. 19.   |
| Alexander & Hymeneus per excom-                                                                      |                                         |
| Alexander & rivineneus per excom-                                                                    | CI                                      |
| municationem à Diabolo oppressi.                                                                     | Anima mouetur per aliquod extrinse-     |
| 190.C.2                                                                                              | cum.                                    |
| Amentes quomodo distinguendi quoad                                                                   | Animal visum Ictericis prodest. 15.     |
| iumptionem lacræ cœnæ. \$48.c.2                                                                      | C.1.2                                   |
| Amicos Ecclesiæ se simulantes peiores                                                                | Animæ pœnis obruptæ magis de sua        |
| sunt hostibus apertissimis, 334.c.2                                                                  | miseria dolent, quam vinis apparere.    |
| Amon Thamar fuam fororem adama-                                                                      | 3 09 .C. 2                              |
| uit. 184.c.2                                                                                         | Animæ humanæ nulla apprehensio suf-     |
| Amor inordinatus ex Diabolo & male-                                                                  | fait of immutations                     |
| ficio procedit. ibid.& 185.c.1                                                                       | ficit ad immutationem corporis ex-      |
| Amor hæreos vnde proueniat. 185.                                                                     | terioris. 17.c.t                        |
| c. 1                                                                                                 | Anima suo corpori dominatur potissi-    |
|                                                                                                      | mùm quando est in vita per gratiam.     |
| Amor hæreos quid fit. ibid.                                                                          | 30.C.2                                  |
| An asserere Maleficas esse, sit ita Ca-                                                              | Anima proprio corpori vnitur vt for-    |
| tholicum, quòd eius contrarium de-                                                                   | ma. 17.C.I                              |
| fendere fit hæreticum. 1.c.1                                                                         | Anima quando operetur in corpore        |
| Angeli cooperantur ad gratiæ infusio-                                                                | alieno, ficut in proprio. 10.c.1        |
|                                                                                                      | Animæ defunctorum an exeant in sua      |
| Angeli flagellantes.  33.c.2 300.c.1 Angeli flagellantes.                                            | receptacula. 309.c.2                    |
| Angeli flagellantes. ibid.                                                                           | Animæ illabi soli Deoest possibile. 51. |
| Angeli boni an quosdam castificent,                                                                  | C.2                                     |
| sicut mali infrigidant. 327.c.2                                                                      | Animalium noxæ sunt pænæ dininæ.        |
| Angelus eximit Abbati Sancto Sere-                                                                   | 67.C.1                                  |
| no viscera libidinis. 328.c.1                                                                        |                                         |
| Angelus eunycher C Equition ALL                                                                      | Anni Christi non superantur à malesi-   |
| Angelus eunuchat S. Equitium Abba-                                                                   | cis. 27.c.1                             |
| tem. ibid.                                                                                           |                                         |
| Angeli cur malis hominibus appa-                                                                     | 80.c.1                                  |
| reant, 118.c.2 Angeli cooperantur cometis. 31.c.2                                                    | Apostasia quid importet secundum        |
| Angeli cooperantur cometis. 31.c.2                                                                   | D.Thom. 79.c.t                          |
| Angeli vocantur virtutes coelorum.                                                                   | Apostata seu fugitiuus quis habendus.   |
| 337.C.2                                                                                              | ibid.                                   |
| Angeli lapsi quomodo voluerint Deo                                                                   | Appellatio ad candens ferrum.252.c.1    |
| æquales esse. 74.c.2                                                                                 |                                         |
| Angeli boni & mali motui locali impe-                                                                | boli impugnationes exteriores, Exor-    |
| rant. 419.c.1                                                                                        | cismus contra interiores. 3 26.c. 1     |
| Angeli nunquam assumunt corpora.                                                                     | Aqua benedica ad quid ordinetur 96.     |
| 133.C.1                                                                                              | C. I                                    |
| Angeli & Dæmones quomodo videan-                                                                     |                                         |
| tur. ibid.c.2                                                                                        | 2, A A                                  |
| apid.c. z                                                                                            |                                         |
|                                                                                                      | Arboris                                 |
|                                                                                                      |                                         |

| 14. 1 2. Commo Culnismalio homelmia a sa        | Commission 11 control                                                 |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|
| Arboris forma spiritualis hominis.344.          | Canonis intellectus declaratur. 5.c.2                                 |
| C. 2                                            | Characterum adhibitio vitiat naturalia                                |
| Arreptitius vnde dicatur. 50.c.2                | remedia, 230.c. t<br>Gasus de homine in Asinum mutato.                |
| Armatæ acies noctu vilæ. 300.c.2                | Galus de homine in Asinum mutato.                                     |
| Armatus vir comparens Iosuæ. ibid.              | 187.c.2                                                               |
| Ars præstigiosa triplex. 61.c.1                 | Capita mulieribus velanda propter in-                                 |
| Aspectus vi imaginationis mouet cor-            | cubos. 338.c.1                                                        |
| pus aliquod. 14.c.2                             | cubos. 338.c.1<br>Casus in oppido lesbrud. 148.c.2                    |
| Astronomi quare vera prædicant. 31.c.2          | Cautela per iudice observanda. 2 47 c.2                               |
| Astronomicæ imagines ex opere dia-              | Casus in Diœcesi Constantiensi. 148.                                  |
| boli. 203,c.2                                   | C.1                                                                   |
| Auaritia fundamentum omnium vitio-              | Casus in Dicecesi Argentinensi inter                                  |
|                                                 | oppidum Frassen & montem Ferre-                                       |
| rum mulierum. 42.C.1 Auditus Angelorum. 118.C.2 | rum. 159.c.1                                                          |
| Augustini dictum de religiosis. 3 3 4.c. 2      | In oppido Rauenspurg. 119 C.2                                         |
| Auctoritas Episcoporum eneruatur per            | In comitatu Burbie ibid.                                              |
| nimiam auctoritatem Inquisitorum.               | In Basilea in villa Vberuester. 110.0.2                               |
| _                                               | Casus inter Brisiacu & Presburg. 148.c.1                              |
| Auicennæ dictum de virtute imagina-             |                                                                       |
|                                                 | Y 11 mg 1                                                             |
| tina immutante corpora extranea,                | * 11 = 10 1 = 0                                                       |
| quomodo intelligatur. 10.0.1                    |                                                                       |
| Auri forma substantialis non est per ca-        |                                                                       |
| lorem ignis Alchimistarum, sed per              | Casus in oppido Argentinensi notabi-                                  |
| calorem solis. 9.c. t                           | lis. 136.c.2                                                          |
| Autum maleficorum portabile. 315.c.2            | In oppido Dami. 152.c.2                                               |
| 15 1 C                                          | In Bernensi iudicio. 106.c.2                                          |
| BAptizati infidelitas hæresis nominatur.        | In oppido Waldshut. 114.c.2                                           |
| 1) natur. 2.c.2                                 | In ciuitate Salzburgensi. 196.c.t<br>Ciuitas Spirensis. 92.c.2        |
| Baptizati infantes no vorantur. 105.c.2         | Ciuitas Spirentis. 92.c.2                                             |
| Baculus Bernardi liberat ab incubo.180.         | Casus in Diœcesi Argentinensi cuius-                                  |
| C. I                                            | dam virginis.                                                         |
| Barbam radere cur Deus inhibuerit.              | Causa impedimenti fletus in malesicis.                                |
| 209.C.1                                         | 246.C.2                                                               |
| Basiliscus quando hominem intersiciat.          | Causæ cur Exorcismis non semper ob-                                   |
| 15.C.2                                          | tineatur sanitas. 199.c.2                                             |
| Bona opera nisi in radice charitatis ma-        | Causæ quinque cur homines à dæmo-                                     |
| neant, nihil vitiditatis habec. 3 44.c.2        | nibus obsideantur. 139.c.2 Causa alicuius dicitur dupliciter. 48.c. i |
| Bonum fine malo inuenitur, sed non              | Caula alicuius dicitur dupliciter. 48.c. i                            |
| contrà. 28.c.1                                  | Caulæ cur dæmon professionis iura-                                    |
| Bonus finis vexationis demonis.312.c.2          | mentum differat. 108.c.1                                              |
| Bulla Innocentij VIII. Inquificori-             | Causæ vnde futura sciant dæmones.                                     |
| bus data. • • 217.C.2                           | 109.C.2                                                               |
| Butyrum maicum ex aqua formare.                 | Causa apparitionis somniorum. 60.c.2                                  |
| 157.C.2                                         | Casus obstetricis. 151.c.2                                            |
| C                                               | Casus in Lausaniensi ducatu. 106.c.2                                  |
| Armina in collo gestanda 186.                   | Castitas non acquiritur merito virtutis.                              |
| C.2                                             | 328.c.2                                                               |
|                                                 | Yy 3 Castitas                                                         |
|                                                 |                                                                       |

| * * * *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ) <u>11</u> 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Castitas non acquiritur merito virtutis. ibid.  Cautela obseruanda si animantia sub liminibus non reperiantur. 315.c.2  Cautelæ pro exorcistis. 123.c.2  Cautelæ Notario obseruanda. 271.c.1  Cautelæ quibus à Iudice obseruandæ vt delata veritatem sateatur. 250.c.1  Cautioni sideiussorum quando malesica relinquatur. 233.c.1  Cera benedicta in calice aquæ benedictæ immissa, malesicium taciturnitatis abigit, si bibatur. 248.c.2 | Coniugum confirmatur offic. 58.c.2 Coniuratio ad lachrymas emittendas. 246.c.1 Confolat.pro meticulofis, 54.c.1 Confulentes maleficos de fanitate accerfunt fibi mortem. 173.c.2 Confuetudo generalis Ecclesiæ pro lege habenda. 207.c.1 Conuersio Nabuchodonosoris. 133. c.1 Contractus dæmonis est virtualis, non corporalis. 24.c.1 Continentia Iob. 130.c.1 |
| Cereum benedictum licet accendere.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Contra Ecclesiæ determinationem nul-<br>lus Doctor vel sanctus suam defen-                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Cibaria & potagia maleficiatorum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | dit sententiam. 219.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| exorcizando. 197.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Contra mulierem prægnantem senten-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Circe non reuera mutauit socios Vlys-<br>sis. 64.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cyprum inhabitari à filiis Incuborum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 340.C.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Corpus immutari potelt ex forti ima-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cythara Dauid vanitatem diuinæ ef-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ginatione & apprehensione ad va-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| lentiæ fignificat. 39.c.2 Cognitio intellectus ex rebus accusa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | rias ægritudines. 34.c.2 Corpus hic afflicitur, yt friritus falous                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| tur. 37.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Corpus hic affligitur, vt spiritus saluus fiat, 348.c.1 Corpora cœlestia cur immutari non                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| tur. 37.c.1<br>Corpora cœlestia non possunt impri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - Corpora cœlestia cur immutari non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| mere intellectum. ibid Cogitatio cognoscitur non solum pe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | pollint.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| actum exteriorem, sed etiam per im                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| mutationem. 53.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Cum portentis non est iocandum, 307.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Cholerici sunt iracundi. 30.c.:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | C. 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Columnæ fidei inter Apostolos qu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | i Cur circa serpentes magis vis malefi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| fuerint. 200.c.:<br>Columna Salomonis Romæ. 142.c.:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Comestio Angelorum qualis. 118.c.:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cometa, mortis Regu indicium. 3 2.c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Cometæ non sunt ex his, quæ à prin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - I 5 4.C.I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| cipio genita sunt astra. ibid.c.:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Comparatio alatarum formicarum. 316                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | . tur. ibid. Cur vocati Dæmones in certis constel-                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Concordia dæmonum est nequitiæ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| non amicitiæ. 28.c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Concubinatus suspicionem de malest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | - Clericus ducens vxorem Apostata est.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| cio auget. 231.6.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Concupiscentia mater peccati. 5 2.c. Coniecturæ de morbis maleficialibus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 239.c,2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Clericus maleficus deponendus & in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | monasterio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

| A A 4 A                                 | , wa 4 x 8                                            |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| monasterio detrudendus. 4.c.2           | mala non fieri. 70 c.x                                |
| Clothildes virgo miranda fecit. 42.c.1  | Dæmones carent pulmone & lingua.                      |
| Crimen Malencarum est partim Eccle-     | 117.C.2                                               |
| fiasticum, partim ciuile. 221.c.1       |                                                       |
|                                         | Dæmones in obsessis quomodo loquan-                   |
| Christian Davids Brokenin and           | tur. 1.18.c.4                                         |
| Christianæ Ducissæ Brabantiæ consi-     | Dæmones ex virtute propria corpora                    |
| lium. 182.c.2                           | localiter mutare possunt. 60.c.2                      |
| Christiani solum possunt sieri Hære.    | Dæmones habere potestatem supra                       |
| tici                                    | corpora & supra imagines hominum                      |
| Chrysostomi dictum notandum contra      | Deo permittente. 56.c.1                               |
| portantes exorcilmi causa Euange-       | Dæmon potest interiorem phantasiam                    |
| lia: 1 96.c.2                           | immutare & intellectum obtene-                        |
| 13                                      | brare. Sr.c.                                          |
| DAmasceni opinio de Cometis.3 r.        | Dæmones seu malesici an verè possint                  |
| L) c.r                                  | facere animalia. 66.c.1                               |
| Deus punit vt meritum cumuletur per     | Dæmones sine diuina permissione nihil                 |
| exercitium patientiæ. 83.c.2            | efficere possint. 146:c.2                             |
| Deus an finat hominem suo arbitrio      | Dæmones quomodo mutationes in cor-                    |
| vinere. 91.c.2                          | poribus operentur. 53.C.I                             |
| Deus & natura nec abundant in super-    | Dæmonum opera, aliqui non præsti-                     |
| fluis, nec deficient in necessariis.    | giosè, sed essentialiter in lupos trans-              |
|                                         | formantur. 6.c. 2                                     |
| Deus amplius permittit super vim ge-    |                                                       |
| neratiuam propter maiorem eius cor-     | Dæmonis virtus corporali virtute for-                 |
| ruptionem, qu'am super alios actus      | Dæmones esse non credunt asserntes                    |
|                                         |                                                       |
|                                         | non esse malesicos, nisi in vulgi exi-<br>stimatione. |
| Dens iustè permisit Angelos & pri-      |                                                       |
| mum hominem cadere. 90.c.1              | Dæmones quare conftellationibus con-                  |
| Deo non convertit Diaboli malitiam      | ftringantur. 8:c.2                                    |
| impedire. ibid.                         | Dæmon motui cœlesti non subilcitur.                   |
| Deus non vult semper quod potest.       |                                                       |
| 3 27.C.I                                | Dæmon colligit determinata activa ap-                 |
| Deus per Angelos dispositiue gratiam    | plicando determinatis passiuis. ibid.                 |
| hominibus infundit. 3 27.c.1            | C.I                                                   |
| Deus folus agit in voluntatem. ibid.    | Dæmon quare maleficis ytatur. 9:0:2                   |
| Deus vniuersa mala permittit casibus    | Dæmones cuncta per intellectum &                      |
| Angelorum, & hominum permissis.         | voluntatem exequentur. 200.0.1                        |
| 71.C.I                                  | Dæmones triplici scientia vigent.ibid.                |
| Deus solus quomodo miracula facere      | Dæmon semper superbia & inuidia                       |
| dicatur. 56.c.1                         | peccat. ibid.                                         |
| Deus potest ex malis particularibus bo- | Dæmones non mouent corpora locali-                    |
| na plurima elicere. 71.0.2              | ter. 19.c.i                                           |
| Deus non potest facere creaturam ex     | Dæmones corpora non viuificant.ibid.                  |
| fui natura impeccabilem. 72 c.1         | C.1.2                                                 |
| Deus iuste permittithominem peccare.    | Dæmones non sunt Spiritus immundi,                    |
| ibid.                                   | licet fint impuri. 20.c.2                             |
| Deus neque vult mala fieri, neque       |                                                       |
|                                         | ćtorum                                                |

| ctorum tamen meritis subiacet.ibid. c.1  Dæmon potest adminiculo alterius agentis corpora substantialiter & accidentaliter transmutare. ibid.  Dæmones præcipuè gaudent peccato fornicationis & Idololatriæ. 22.c.1  Dæmones absque assumptione corporis possum transmutationes in seminibus facere. 23.c.2  Dæmon potest aliqua reponere vt conseruetur semen ne calor vitalis euaporetur. 25.c.1  Dæmon mouet voluntatem, quæ est causa peccati. 29.c.2  Dæmones de quolibet ordine cecidisse creduntur. 27.c.1  Dæmones per homines ad decrementa Lunæ vexant. 38.c.t | Deprehensus in hærest enidentia sactiaut testibus est puniendus, licet non consiteatur.  Dei auctoritate quando Malesici creaturam vanè transmutant.  Deus permittit mala sieri propter perfectionem vniuersi.  Deus est creaturæ ebiectum, & vstimus sinis.  Deus punit per malos Angelos. 53.  c. 2  De cognitione hæretici aliter Canonistæ & aliter Theologi sentiunt.  217.c. 1  De testium inimicitia iudex per se inquirere tenetur.  256.c. 2  Diabolus à Dia, & Bolus, dicitur. 27.  c. 2 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Damones semper cum maleficis con-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | C.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dæmon etiam memoriam corrumpit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Diabolus cogit voluntatem per modum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 128.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | persuadentis. 48.c.2<br>Diabolus instigat inuisibiliter per mo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Dæmones sanctorum virorum oculos                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | dum disposizionis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| non decipiunt. 63.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | dum dispositionis.  5 1.c. 1  Diaboli inter se different specie. 26.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Dæmon homagium petit. 106.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | C.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dæmones ex prophetis prædicete pof-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Diabolus non est scrutator cordium.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| funt futura. 110.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 47.0.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Dæmones expellendi non interrogan-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Diabolus causat etiam circa animam.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| di 200.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 5.C.1.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Dæmones corporalibus vittutibus non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Diabolus est vbi operatur. 73.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Dæmon potest intercludere viam se-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Diabolus vocatur Magisterulus. 107.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dæmon potett intercludere viam le-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Coll.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| minis.  322.c.2  Dæmon exnens fratrem scapulari &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Diabolus semel tantum vertibilis. 7.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| vestibus. 3 13.C.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Diaboli opere Cham filius Noë na-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Dæmones ad exercitum deputati non                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Scendo rifit.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| funt in inferno, sed in isto aere cali-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | scendo risit.  Diabolus in forma sacerdotis prædicat.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ginolo. 28.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 138.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Damones fœtum in vtero inficiunt.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Diabolus etiam malis torquetur. 90.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 121.C.I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | C.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Dæmones cur incubatuaffectet. 338.c.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Diabolus cur magis affect at ladere bo-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Dea fortunæ cæca.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | nos, qu'àm malos 91.c.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Dedecus culpæ non est sine dedecore vindictæ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Diaboli facta an dicantur miraculofa.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Vindictæ. 76.c. i<br>Delatus cum omnia negat tria faciat                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Diabolus solum per media sæuit. 159.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| index. 2;1:C.2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | C. I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 23,500.00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Diabolus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| Diabolus plus mali perpetrat, quam                                                       |
|------------------------------------------------------------------------------------------|
| maleficæ iubeant. 148.c.1                                                                |
| maleficæ iubeant. 148.c.1<br>Diaboli ex inferiori choro. 112.c.2                         |
| Diabolus non est causa omnium pec-                                                       |
| catorum. 48.c.1                                                                          |
| Diabolus, quot modis sit causa pec-                                                      |
| 2764                                                                                     |
| Diaboli sunt veluti pædagogi huma-                                                       |
| nitatis. 189.c.2<br>Diaboli pelluntur cilicio, & Epistola                                |
| fancti patris alicuius. 345.c.1                                                          |
| Diabolus in specie muscæ deglari-                                                        |
| Diabolus in specie muscæ degluti-<br>tur. 346.c.2<br>Diaboli sunt Deo loco tortorum.319. |
| Diaboli sunt Deo loco tortorum, 310.                                                     |
| C.1                                                                                      |
| Die beatæ virginis malefici torti, ple-                                                  |
| rumque confitentur maleficia. 330.                                                       |
| C.2                                                                                      |
| Die Sabbathi caput non pectinandum.                                                      |
| 207.C.1                                                                                  |
| Diffamatus in pluribus locis, etiam                                                      |
| multis locis purgatur. 262.c.2                                                           |
| Differentia inter Necromanticas, &                                                       |
| Astronomicas imagines. 203.c.2 Differentia imaginum Astrologicarum,                      |
| magicarum, & maleficarum. 37.c.2                                                         |
| Differentia inter præstigium & imagi-                                                    |
| nariam visionem. 133.c.2                                                                 |
| nariam visionem. 133.c.2<br>Differentia inter aquam benedictam                           |
| & Exorcumum. 199.c.2                                                                     |
| Differentia inter fauorem personæ &                                                      |
| culpæ. 291.c.1                                                                           |
| D sferentia Dæmonum multiplex. 313.                                                      |
| C.2 Diuersitas cultus diuini, non repugnat                                               |
| veritati. 207.C.1                                                                        |
| Divinatio est secundum genus super-                                                      |
| Ritionis. 12.c.2                                                                         |
| Dininatio est per expressam Dæmo-                                                        |
| num inuocationem. ibid.                                                                  |
| Dininatrices consulere non licet.249.                                                    |
| C.I                                                                                      |
| Diuinatores, & malefici, qui hæretici                                                    |
| iudicantur iuris præsumptione, non ex natura rei iudicio ordinariorum,                   |
| & non inquifitorum subiacent. 217.                                                       |
| C.2                                                                                      |
| Mallei Malefic. Tom. I.                                                                  |
|                                                                                          |

Dominica die ieiunare est Diaboli-Dona à spectro militi donata. 309. Duarum maleficarum casus. 62.C.I Duellum ad vitæ conseruationem ordinatur. 252.C.I Duellum Dauidis cum Philistæo diuina reuelatione fuit. 253.C.I Duo fratres simul infirmabantur & cutabantur. Duo spiritus non possunt esse in vno & eodem loco. Duo testes concordes. 225.C.2 Duo testes legitimi non singulares fufficiunt. Duo testes de iuris æquitate non sufficiunt in crimine hæresis. ibid. Duo genera lacrymarum in oculis fœminarum. Duæ potentiæ vnicuique rei à Deo tributæ. ibid.c.2

#### E

🕝 Brietas est res tumultuosa. 324. C. 2. Ecclesia Monialium Hohenzorn. 164. Effectus maleficiales phantasticos esse & imaginarios quibusdam videtur. Effectus maleficiales quomodo fint mitacula. Effectus pænales quadruplices sunt. II.C.I Eleemosyna ex lacte, præseruat lac. 204.C.I Episcopus maleficiatur à concubina Episcopi contra maleficas procedere possunt, exclusis inquisitoribus. 213.C.I Equi dinersi coloris in Apocalypsi explicati. 305.C.2 Equitare cum Diana vel Herodiade.

est cum Diabolo transmeare. 6.1.

Z 2. E1

Errant dicentes, extrema maleficia rea- Exorcista quomodo possit vti herbis, & petris. lia, medium autem phantasticum Error in mente, hæreticum non facit. 325.C.I Elus stercorum amorem operatur. 5 1. Esus infantum qualis apud maleficas. I 07.C. I Eucharistiæ sacramentum exurit Dæ-347.C.2 Eux peccatum non induxisset mortem, nisi culpa Adam accessisset. Euidentia facti differt ab indicio 242.C.I Excommunicatione incubos pelli. 3 42. Excusatio à tanto non excusat à toto. Executio sententiæ quando sit disfe-255.C.2 Ex effectibus deuenitur in cognitio-36.C.I nem causlæ. Exempla mulieres infantes vorare.63. Exemplum constantis casti iuuenis. Extra vnum Deum nihil est numinis. Exemplum pænæ iniustè mouentis Exempla de vexatis ab incubis. 180. Exempla de Dæmonibus inquietantib.domos. 3 1 2.C. I Exemplum de magica possessione. 352. Exemplum de virgine Bambergensi, quæ virgo peperit. Exemplum imaginatæ obsessionis. 353. Exercitus Angelorum custodes pio-307.C. I Exercitus cœlestes in quem finem apibid.c.2 Exorcismus ad quid ordinetur. 199.c.2 Exorcisatio cur fiat in baptilmate.197. 2 fo.C.I C.2

191.C 2 Exorcizatio ad sanctificanda ea, quæ adhibentur ad divinum cultum, Exorcismi olim irriti. 174.C. I Exorcilmus loco baptismi. 326. Exorcismi Ecclesiæ quando condu-Exorcilmi scripti quomodo gestandi & appendendi. 196.C.2 Exorcismi à D. Gregorio instituti. Ex malitia quantumcunque humana maleficorum opera oriri non pol-35.C.I.2 Ex melancholia apparitiones mulieribus phantasticæ videntur. 18 r.c.1 Ex natura peccant omnes Dæmones. Experientia docebit iudices. 245. Ex prælumptione cuiusdam Sacerdotis quid acciderit. 179.C.2 Ex quibus signis dignoscantur male-170.C.2

L'Atum esse aliquid, & dari assertio hæretica. ibid.c.2 Fatum quid sit. Fatum dupliciter confideratur. ibid. Fato non subduntur maleficarum opera, led aliis caulis. Fati & prouidentiæ discrimen. ibid. Falcinatio tripliciter accipitur. 13. 2 I .C. I Faunus sicarius quis. Fælix per se, fælicissimus si cælebs. Feriarum tempore magis confitentur magæ, quam alio tempore. Fides

Fides quando hæreticis & maleficis sernanda. 244.C.2 Fidei & rationi non repugnat afferere mores hominum dispositine & contingenter, à syderum dispositionibus variari. TOI.C. I. 166.C.2 Fides est vita animæ. Fide muniti sunt signo crucis muniti Fides quando Adnocato adhibeatur. 240.C.I Filij Dei in Scriptura Genesis filij Seth Filiæ hominum in 6.c. Genesis, filiæ Cain dicuntur.ibid-Filius quomodo portet iniquitatem 84.C.2 patris. Fieri dupliciter sumitur. 132.C.I Figuræ in plumbo liquefactæ. 81. Flegmatici pigri. 30.C.2 Flores & Folia quid in sacra scriptura fignificent. 350. C. I Fœminæ vicis sunt semper studiosiores 45.C.I propter tria. Fœmina vnde deriuetur ·ibid Fœmina duo genera lachrymarum 4.2 .. C.. I habet. Forma sententiæ absolutoriæ & diffini-260.C.. 2 Forma accuratæ & acris sententiæ contra conuictum de hæresi & fugi-286.c. 2 timm latæ. Forma sententiæ absolutoriæ ab ex-271.C. 2 communicatione. Fornicatio duplex. 3.32.C. I Fornicatione & idololatria corpus & anima contaminantur. 3-38.C. 2 Frigiditas naturæ quomodo à maleficio 6.C.1 dignolcatur. 3 1 3 .C.2. Frigus quod denotet. Frnctus vinez Salomonicz quid deno-3. CO.C. I. Fulmina & grandines eandem habent 162.C.2 Fumus arboris cuin dam abigit caco-3.51.C.X dæmones.

Fundamentum omnium muliebrium vitiorum est à natura. 335.c. E

G

Audens detractionibus possidedetur à dæmone. 140.c. 2 & 141.c. 2. Genethliaci dicuntur propter natalium fyderum considerationem. 32. c.1 Geniti ex spurcitiis diaboli an sint ma-

ioris virtutis quam alij. 120.c.1
Gigantes an dæmonibus procreati.
20.c.1.
Gilia Christianissima mulier Vugariæ

Gilia Christianissima mulier Vngariæ regnum ad Christum deduxit. 42. c.1

Gradientia super pectus gastrimargiam notatur. 340.c.1
Gratia quid sit. 73.c.2

#### H

Alec dum capitur, extra aquam: L fubitò vocem emittit & moti -Helias.S. Pater & monachus; inter trecentas fœminas tentatur. 328. Heraclides vir lanctus vitas lanctorum patrum compilauit. Henricus Imperator candentis ferri iudicium erga luam coniugem exercuit. 25'2.C.F Herba quædam accensa fumigans facit trabes apparere serpentes. 61.c.1 Hæresis quare dicatur malesicarum & non maleficorum. Hæresis est maxima opera malesicarum: non credere. Hæretici comparantur catis 138.C.T Hæreticus simplex relapius etiamfi pæniteat, est occidendus. 167~

Hæreticus fummus quis censendus.

Zz 1 Hæreticus

Hæreticus qui in sacræ Scripturæ expo-Imagines ex influentiis coelestium corfitione errat. Hæretici quidam propria confessione Imaginibus vti illicitum semper. 17: morte adiudicati, illæsi in igne man-248.C.1 Imago Saluatoris cruorem emittit. 1642 Hæretici inquisitorum iudicio subii-Impatientia mulierum. 217.C.2 4 3.C.X Hæreticis conuersis non est sides ad-Impeditores officij inquisitionis, quohibenda. 285.c.2 modo Hæretici habendi. 296.c.2 Hisithi Auicennæ quid sit. 3 26.C.2 Impossibile est malitiam esse in volun-Hippocratis sententia laudatur. tate, quin sit error in intellectu. 216. Hypocritæ non funt Apostatæ. 79.c. 2 Hominis est præparare animum, Dei Impotentia ex maleficio procreata, aut. gubernare linguam. 41.C.1 est temporalis aut perpetua. 58.c.2 Hominem procreare est actus corporis Impotentia duplex. 183.C.I 19.C.1 Impotenter facientes sunt homicidæ. Homini non licet vti dæmonum auxi-57.C.I lio per pacta tacita vel expressa.203. Incantator serpentum interimitur à ser-196.C.I Homines à dæmonibus procreari. 20. Incantatores qui dicantur. 168.c.1 Incarceratio duplex. 234.C. I Homines hominibus, dæmones dæmo-Inconuenientia ex fato. 33.C.2 nibus præfunt. In Ecclesia primitiua sine Exorcilmis Homines an transformentur in bestias. baptilmus peragebatur. 200.C. 2 Incredibilis multitudo meretricum in Homo videns lupum vocem amittit.15. Concilio Constantiensi. In criminalibus sententia non differa-Homo quinque modis declarat volun-255.C.2 Incubi vade dicantur. 91.C.2 20.C.2 Homo inuersæ arboris similitudinem Incubi ex quo elemento formentur. præferr. 343.C.Z Homo animalis quid. ibid. Incubi an generent aliquando fœtus. Homo spiritualis & interior. 344.c.1 Incubi pelluntur Angelica salutatione. 179.C.1 Incubi plus vexant mulieres & puellas TEiunia & orationes abigunt dæmopulchros crines habentes. 180. 312.C.I Idololatria primum superstitionis ge-Incubones Fanni Vicarij. 338.C.T Infirmis infundenda Eucharistia. 348. I 2.C.2 Ignis & aër dæmonibus subsunt. 13. Infirmissimi sæpe fiunt martyres. 350. Ignorantia multiplex. Imaginari & phantasiari idem sunt. Informatio discretorum virorum dispo-128 C. I nit ad veritatem dicendam. 263.c.2 Imagines duplices. In fornicatione iuuenis peccat, senex 37.C.2 Ima à formis. 30.C. I inlanit. 78.c.1 Inimici

Inimici capitales qui dicantur. 227.c. 2 Inimicus capitalis non admittitur ad actionem. Inimicitiæ funt plerunque caufæ male-231.C.I In iusto bello an liceat magorum opera Yti. 165.C.2 In monasteriis neminem meliorem, vel peiorem inuenies, quam qui profecerunt in illis, ant defecerunt. 41, Inquisitoribus maleficæ non poslunt 95.C.2 Indeuotæ orationes claustralium. 214. Inquisitorum Hispaniarum opinio de iudice competenti. 213 C.1 Inquisitores non se intromittunt, nis in his quæ sapiunt hæresim. 281.C.2 Inquisitores debent schismaticos prælatos iudicare, non punire. 2 18.c.1 Inquisitores in inquisitione sæpè præcipitanter agere. Inquisitorum limitata inquisitio. 210. Intelligere est aliquid pati. 48.C.2 Intellectus humanus potest ab Angelo adinuari. ibid. Intellectus substantiæ bonæ. ibid. Intellectus benè dispositus virtuti non contrariatur. Intendere superstitiosè rebus naturalibus quomodo licitum. Interrogatoria delatoribus proponen-224.C.I Interrogatoria generalia quomodo formari debeant. 230.C.1 Interrogatoria luper telles. 229.C. I Interrogatoriæ particularis datur mo-2 3 I .C. I Intestinis cadauerum intestinæ Maleficarum affliguntur. 176.C.2 Iob etiam in anima à Satana affligeba-1 42.C.2 Irrationalesà Dæmonibus redditi. 347. Iudex secularis Episcopi consensu po-

test Malesicos iudicare & punire. 166.C.2 Iudex Ecclesiasticus propter solam inconstantiæ suspicionem relapsum curiæ leculari tradat. 167.C.I Iudex rigorosius procedat, contra deprehenios manifelte, quam contra inspectos. 232 C. I. 2 Iudex in crimine Hæresis persequatur, & Malenci libellum non exigat, nec litis contestationem postulet. 2550 Iudicium de priore obsesso sacerdote. 144.C. I Iudicium durissimum iis qui præsunt Iudicium ferri candentis, neque auctoritate diuina, neque sanctorum patrum fancitum. 252.C.2 Iudicium Dei duplex. 216.c.2 Iudici an liceat promittendo impunitatem à reo plectendo, veritatem eli-244.C.2 Iuliani Apostatæ persidia minor apostasia Maleficarum. 79.C.2 Iuramentum purgantis le canonicè. 262.C. 2 Iuramentum suspectæ & disfamatæ. 2 73.C.I Iustitia diuina est in vniuerso, sicut lex in ciuitate. 36.C. 2

#### I.

Lactucam sine signatione comedens corripitur à diabolo. 345.c.2
Lachrymæ donum in pœnitentibus præcipuum. 246.c.1
Lachrymas non potest Malesica in tormentis emittere. ibid.
Laodices vxoris regis Antiochi casus. 44.c.2
Litaniæ institutæ Viennæ contra lupos. 67.c.2
Leges ciuiles tolerant malesicia male-Zz 3 siciis

Maleficæ committuntur Episcopis. ficiis pelli. 177.C.Y. Lepram & Epilepsiam à Malesicis inpuniendæ. Maleficæ ante Noam non fuerunt. 147.C.2 Lex Diuina mandat Maleficas occi-Maleficæ quomodo fidem abnegent. 3.C.1 Liberi quomodo portent peccata pa-78.C.2. Maleficæ quomodo lacte priuent. 154.C.I Liberti procreandi ex Iponio, ex ver-156.C.2. bo, & anima. 332.C. 1 Maleficæ pactum pangunt cum in-Liberum arbitrium est peccabile. 73. ferno. Maleficæ vnde dicantur. 17.C.2 Malefica aliquando Diaboli opere in Liberi Necromantici. 100.0.1 quæstionibus efficitur insensibilis.242. Ligatio rationis à Dæmonibus.50.c.1 Linguæ bonum. 334.C.1 Maleficæ faciliter crimina sua fatentes, ibid. Einguæ malum. Lingua tertia multos commonit. ibid. Maleficæ cur offerant pueros Diabolo Locustæ arcentur excommunicatione. 180.c.2. I 5 5.C.2 Maleficæ an valeant ad amorem corda Locusta aculeata in Apocalypsi quid fuccendere. dengnent. 337.C.1 Maleficiæ cur non ditentur. 93.c.1 Ludificatoria experimenta Malefico-Maleficæ an reuera auferant virilia. 343. C. I. Lunatici viu rationis ad tempus per 59.C.2 Maleficæ non sanant, sed faciunt Dæmones priuantur. 347. C.2 cessare læsiones. 294.C.2 Luxuria mutat lexum cordis. 321.c.1 Maleficæ quomodo mutentur in ca-Lupus vigilibus, gladium surripuit. 137.C.2 Maleficiatolluntur ab his qui fecerunt. 62.C. I Maleficæ triplices sunt. ibid. Malefici quando inceperint cum Da-Agi qui sint. monibus colludere. Magia quando inuenta. 12.c.2 Malefici quomodo animalia interi-Magi Pharaonis veros serpentes pro-Malefici procurant odia per serpentes. Magi & Astronomi vtrum fint Apo-186.c.2. 80.C.1 Magi caballo per aera equitant.112.c. 1 Malefici leonibus comparantur. 209. Magici sagitttarij & sclopetarij in au-Malefici non adhibendi ad Dæmonialis principum fouentur. 164.c.1 Magnatum concubinæ. cos curandos. 349.C.I.2 46.C. I Maleficæ cur principibus non noce-Malefica maleficam necat. 172.C.2 Maleficarum artes eneruantur quam 93.C.I

Maleficæ sunt species Pythonum. 5

Maleficæ an creent creaturas. 6.c.1 Maleficæ quot modis impediantur.

206.C.I

primum à magistratu capiuntur.95:-

Mleficia inuertunt propria hominisi

Maleficia vbi inquirenda sint. 205.c.2

Malefici

35.C. I

| ,                                                          |                                                          |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| Malefici relegatur ad medicos. 171.c.i                     | Meretrices vocatur stercora vitæ.332 c.1                 |
| Maleficia impediuntur ceremoniis                           | Merita sanctorum abigunt Dæmones.                        |
| Tradefice anipodicities described                          | A 190.C.1.                                               |
| Ecclesiæ. 319.c.2                                          |                                                          |
| Maleficorum peccata primorum pare-                         | Migratio in alias ædes amouet male-                      |
| tum peccata excedunt. 78.C. I                              | ncia. 180.c.2                                            |
| Maleficos esse Necromanticos. 85.c.1                       | ficia.  Miles nobilis cum spectro quodam                 |
| Maleficus contra Maleficum testifi-                        | Hierosolymam eques proficilcitur.                        |
| care notest 127.C. I                                       | 309.0.1.                                                 |
| care potest. 227.c. r<br>Maleficus vnde dicatur. 314.c. r. | Minimus Angelus humanan virtutera                        |
| Malencus vnde dicatur.                                     | incomparabiliter excedit                                 |
| Maleficia quædam reperiuntur perpe-                        | incomparabiliter excedit. 113.c.2                        |
| tua. 325.c.2<br>Maleficium manet perpetno. 169. c.2        | Minora mala tolerantur ad vitanda                        |
| Maleficium manet perpetuo. 169. c.2                        | maiora. 252.C.I                                          |
| Maleficium auferre de loco an sit                          | Miracula bonorum hunt per publi-                         |
| licitum. 316.c.2                                           | camiustitiam. 36.c.2                                     |
| Maleficium quòd sit reuera non opi-                        | Miracula quomodo faciat sancti. 11.c.1                   |
| nione C7.C.i                                               | Miracula malorum per signa publicæ                       |
| nione. 57.c.i<br>Malitia linguæ. 41.c.i                    | iustitiæ siunt. 36.c.r.                                  |
| Malara Cari of house areater parfe                         | Mira opera Dæmonum & Malefico-                           |
| Maium heri, est bonum propter perie-                       | rum on oro miraculis habantur                            |
| ctionem vniuersi. 70.c.1                                   | rum an pro miraculis habeantur.                          |
| Mania imaginata quomodo pollit la-                         | 135.C.2.                                                 |
| nari. 354.C.I                                              | Modi impediendi vim generatiuam.                         |
| Maniacis soporifera ministranda. ibid.                     | 56.C. 2                                                  |
| Materia corporalis naturaliter obedit                      | Modi 13.seruandi circa sententiam fe-                    |
| bono vel malo Angelo ad motum                              | rendam contra Maleficam ab alia                          |
| localem 40.C.T                                             | Malefica incinerata vel incineranda                      |
| localem. 49.c.1<br>Mathematici propriè qui dicantur.32.    | delatam. 289.c.2                                         |
| wiathematici proprie qui dicantur. 3 2.                    | Modue interrogandi inquirendi &                          |
| C/I                                                        | Modus interrogandi, inquirendi, &                        |
| Matrimonium est meritorium. 3.c.2.                         | examinandi Maleficos & Hæreticos                         |
| Maleficiis pœna imponitur. ibid.c.1                        | non est idem in omnibus 245.c. 2                         |
| Matrimonium contractum dirimitur                           | Modus in tortura procedendi. 244.c.1                     |
| per maleficium superneniens.ibid. &                        | Modus profitendi duplex 105.c.2                          |
| 4.C.1                                                      | Modus sciendarum tempestatum. 160.                       |
| Matrimonium ex maleficio impetra-                          | C.2                                                      |
| 212 C 1                                                    | Modus explorationis an aliquis fit ma-                   |
| tum. 323.C.2<br>Maleficus sub monachi habitu male-         | leficiatus 216.C.2                                       |
| Watericus lub monachi nabitu mate-                         | leficiatus. 316.c.2<br>Modus & forma exorcizandi malefi- |
| ficia exercet. ibid.                                       | violes of forma exoretzandi march-                       |
| Medium participat naturam extre-                           | ciatos. 198.c.1  Modus idem est totius & partis, sicut   |
| morum. 5.c.2.                                              | Modus idem est totius & partis, licut                    |
| Medicis non in omnibus est obsequen-                       | totius terræ glebæ. 24.c.1                               |
| dum. 344.c.1.                                              | Monachi prædicatores comparantur                         |
| Melancholici sunt inuidi. 30.c.2                           | canibus. 138. c.1                                        |
| Membra occultari non segregari. 128.                       | Monialis non fignans se cruce in esu                     |
| C.1.                                                       | lactucæ à diabolo possidetur. 61.c.2                     |
| Memoria est thesanrus intentionum.                         | Moniales S. Catharinæ Nurembergæ.                        |
|                                                            | à Dæmone vexatæ. 312.C.2                                 |
| 50.C.1                                                     |                                                          |
| Mens impiorum est sicut nauis in mari                      | Mores hominum quomodo causentur                          |
| fine gubernatore. 139.c.1                                  | ab aftris. 30.c.i                                        |
|                                                            | Morbi                                                    |
|                                                            |                                                          |

Morbi inflicti Pictori Columbariensi à phantaimate quodam. 308.C.1 Morbi non exorcifantur, sed morbosi: non infectio, sed infecti. Morbi maleficiales & naturales quomodo dignoscantur. Moses percussit Ægyptum ministerio bonorum Angelorum. 🐇 Motores orbium inclinant semper ad Motores bonorum & virtutes coelorum quid fint. 98.C.1 Mulier pro carnis concupilcentia intelligitur. Mulier est minoris fidei quam vir.ibid. Mulier virum decipere laborat.1bid.c.2 Mulieres sunt vindicabiles. Mulieres natura sunt immorigeræ. Mulier non vult regi, sed impetu suo procedere etiam in damnum suum. ibid.c. 2 Mulier quæ sit. 4 1.C. 2 Mulier aut amat au odit. 42.C.I Mulier cum sola cogitat, mala cogitat. Mulier bona beatificat viros, saluat gentes & vrbes." Mulieres minus valent intelligendo quàm viri. Mulieres funt incontinentes linguæ. Mulier fuit formata de costa pectoris tortuosa quasi contraria viro. 43. Mulier Samsonis infesta. ibid. Mulieris procliuitas ad odia. 4 3.C.i Mulier amicitiæ inimica. 334.C. 2 Mulieres aut blanditiis, aut importunitate instigant viros. Mulier obstinata ligatur & ad formicas projicitur 336.C.2 Mulier amarior morte, & quare. 42. Multiplicatio ex Incubo natorum.120.

Munitio contra præstigias. 129.c.t Mundus sine mulieribus esset conuersatio Deorum 45.c.2 Mutatio loc. mutat Incubos. 179.c.2

#### N

TAtura bona, creatura mala, secundùm voluntatem. 34.c.2 Natura corporalis non obedit Angelis, nisi quoad motum localem. 159. Natura corporalis quomodo subsit naturæ ipirituali. 318.C.2 Natus ex Incubo, cuius filius dicatur. Necromantici non possunt sibi Dæmones subiicere. 351.C.I Necromantici qui dicantur. 317.c.2. Necessitas non requirit prudentiam. 69.c.3. Nemo noscens malum operatur illud. Nemo illabitur animæ,nisi eius crea-47 C.2 Nemo innocens infamatur. 146.c.2 Nocturna phantasirata conformia sunt diurnis cogitationibus. 3475C.I Nomina Diabolorum. 27.C.I Nomina in baptismoritè imponenda Non semper cessante peccato cessar potestas Diaboli Notarius totum scribat in processu quod delatus in tortura fatetur. 245 Non confitens vno tormento illud experiatur. ibid. Nouum dicitur dupliciter. 66.c.2

Obiesti an debeant communicare sacræ synaxi liberationis causa. 347.

**Obstetrices** 

| Obstetrices maleficentissimæ.                                                     | 68 c 2    |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Oculi Angelorum suntpicti.                                                        | il8 c T   |
| Oculi Maleficarum corrumpi                                                        | nne In    |
| dices.                                                                            | unt Iu-   |
| Oculi mala qualitata inf 0:                                                       | 15 O.C.2  |
| dices. Oculi mala qualitate infecti medium inficiunt. Olla plena capitum infantiu | aerem     |
| medium inficiunt.                                                                 | 15.C.1    |
| Olia plena capitum infantius                                                      | m. 106.   |
| C.2                                                                               |           |
| Oliua à meretice plantata non f                                                   | ert fru-  |
| OPS .                                                                             | 2 2 0 -   |
| Omne quod incipit de nouo ha                                                      | bet ali-  |
| Omne quod incipit de nouo ha quam caulam.                                         | 19.C.2    |
| Omne multiforme reducitur                                                         | ad ali-   |
| quod vniforme.                                                                    | 28.c.2    |
| Omne quod non est ex side, per                                                    | ccatum    |
|                                                                                   | D.C. I. 2 |
| Omnis actio est per contra                                                        | 20002     |
| 19.C.2                                                                            | actuill.  |
|                                                                                   | 11.       |
| Omnis alteratio fit per quactiuas.                                                | antates   |
|                                                                                   | 64.C.1    |
| Omnia creata sunt ordinata.                                                       | 71.C. 2   |
| Omnis malitia & immunditia à ]                                                    | Diabo-    |
| lo excogitata funt.                                                               | 48.c.1    |
| Omnia fere mundi regna propte                                                     | er mu-    |
| netes eueria.                                                                     | 44.C.2    |
| Opera Antichristi qualia.                                                         | 66.c.2    |
| Operationes sequentur naturale                                                    | s con-    |
| ditiones.                                                                         | 58.c.1    |
| Oppidi Zaberni casus.                                                             | I.C. 2    |
| Opinio Philosophorum de come                                                      | etis. 2 I |
| C. 2                                                                              |           |
| Opus Dei licet per Diabolum vie                                                   | tietur    |
| non tamen est potentior illo.                                                     | 800       |
| Orat Iudex Ecclesiasticus secul                                                   | ort. Z    |
| ne abiuratum & relapsum                                                           | arcill,   |
| fanguinis punist                                                                  | pæna      |
| fanguinis puniat. 28 Ordo feruandus cum conuicto l                                | 2.C.Z     |
| Ordo retuandus cum condicto                                                       | legiti-   |
| mè, omnia tamen negante.                                                          | 283.      |
| C.I                                                                               |           |
| Ordo iuris duplex.                                                                | 56.c.1    |
| Ordinis sui manu se purgare, qui                                                  |           |
| nificet. 26 Orde in purgatione canonica fe                                        | 2.C.2     |
| Ordenin purgatione canonica se                                                    | ruan-     |
| dus                                                                               | ibid      |
| Ordo inter Dæmones. 20                                                            | 6. C. I   |
| Grigo adorationis imaginum.                                                       | . 32.     |
| C.I                                                                               |           |
| Mallei Malefic. Tom. I.                                                           |           |
| 2.                                                                                |           |

Oua formicarum ventositatem & tumultum in ventre generant. 261.
c.1.& 343.c.1
Oua cum mortuis tumulata. 148.c.1
Oues lupum, & carnem naturali imaginatione discernunt. 51.c.2

P

| -                                           |          |
|---------------------------------------------|----------|
| PAssio sensibilis non est sinc              | 11110011 |
| tatione, 14.c. 18                           | THERY    |
| Passionis Christitempore, sides             | B. Viro  |
| non defecit.                                | 43.C.I   |
| Peccatum nisi venisset, lateret             | Oraria.  |
| 74 C.I                                      | 9,       |
| Peccatum non corrumpit totum                | bonum    |
| 13:41:31/4p                                 | 0        |
| Peccatum non consistit in imag              | ginatio- |
| ne, led in voluntate.                       | 65.C. I  |
| Peccare quid lit.                           | 72.C.T   |
| Peccatum quot modis vnum                    | dicatur  |
| man a law a lake                            | -        |
| Peccatum quid fit.                          | bid.c.z  |
| Peccatum primi Angeli aliorum               | Ange-    |
| lorum peccata excessit.                     | 75.C. I  |
| Peccati prima corruptio in n                | os per   |
| actum generationis proueni                  | t. 46.   |
| C.2                                         |          |
| Peccatum eorum qui palpant nes. 243.c.2.& 2 | homi-    |
| nes. 343.c.2.& 3                            | 44.C.1   |
| Peccatum hominis ex libero a procedit.      | I DITTIO |
| Per colores vestium indicantur i            | 28.C.2   |
| Scriptura virtutes & vitia.                 | n iacia  |
| C. 2                                        | 30).     |
| Per Dauidis Musicam prorsus rec             | ceffiffe |
| à Saule Sathan.                             | 5 2.C.I  |
| Perfectæ & imperfectæ creatur               | æ.132,   |
| C.I                                         |          |
| Peripateticorum opinio de motib             | us. 57.  |
| C. 2.                                       |          |
| Periuria admittuntur in testimo             | onium    |
| contra Maleficos.                           | 27.C.1   |
| cena triplex vni Decano imp                 | polita.  |
| 291.C.2                                     |          |
| Pœnas patientes sustinens satisfac          | cit pro  |
|                                             | 32.0.1   |
| ^ ^                                         | Pæna     |

346.C. 2

156.C. I

163.C.2

68.c.2

1 5 2.C. 2

208.C.2

46.C.I

25 4.C.I

237.C.2

Qui

Pæna hæreticorum multiplex. 30.c.2 Princeps quando dicatur relipiscere. Pænæ corporales non semper conse-166.C.I Prinilegium viri à maleficio. 46. 139.C.2 quuntut culpam. Pœnæ irrogatæ de inre canonico rece-Prodigia visa ante bellum Bohemicum ptatoribus Maleficotum. 165.c.1 fiue Hustiticum. 307.C.2 Poenitentiæ sacramentum est reme-Providentia est ordinantia ad finem dium contra maleficium. Pili Maleficæ omni ex parte abradunaliquem. Providentia humana non se extendit ad tur in tormentis. 2 47.C.2 necessaria quæ ex natura proue-Pilofi Satyri quid fint. 337.C.2 3 27.C.2 Pinguia non amanda. Puella vota castitati destinata liberatur Phantasia quid sit. 49.C.2 Phantasma non est sine quantitate.63. à Cacodæmone. Puella pluuiam & tempestatem conci-Philocaptio quid fit. 321.C. 3 Puncleri circulus in Borbach. 163. Philocaptio triplex. Philocaptio ex Dæmonum tentatione Pugnantium irruptiones audiri. 307. 3 2 2 . C. I ibid. Philocaptio Eremitarum. Puncler Maleficus. Philocaptio Pauli Apostoli. Purgatio canonica quid vocetur. 26 2. Philocaptio ex triplici caula oriri po-184.c.1.2 Pythones qui dicantur. Potestas Luciferi equalis potestati An-Pythonissa in Actis Apostolorum. 86. gelorum bonorum. 113.C.2 Potestas Dæmonis quot modis impe-3 2 4 .C. I Potestas Satanz in tempestates proba-318.C.2 tur exemplo Iouis. Vadraginta & vna Maleficæ com-Practica cognoscendi morbos malefibulla. 92.C.2 Quare Damones se Incubos faciant. Practica contra violenter suspectum seruanda. 269.C.2 Quare Dæmon plus mali potest in Precationes publicz Ecclesiz conduactibus venereis. cunt contra obstinationes Malesica-Quare iudicium extremum protraha-249.C.2 Prædicatores 4. debent populo prædi-Quare Deus permittat infantes à Dzmonibus obtrudi. Prædicatores habent linguas canum. Quatnor infatiabilia. Quatuor modi connincendi reum. Prædicator caute loquatur de mulieribus, propter beatam virginem. 42. 255.C.2 Quærere mulierem per fluuium. 44. Præfixa potestas Diaboli. 94.C. 2 Quidam imaginatur se duo corpora Præstigium quid sit oc ende dicatur. habere. Quid delato respondendum, si plenè Prænaricatores Angeli an cum mulieripetat testes publicari. bus rem habuerint. 337.C.2

45.6.1

| Qui Hæretici perpetuò carceri manci-                    | tatio, ab excommunicatione absolu-      |
|---------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| pentur. 268.c.2<br>Quilibet est causæ suæ malitiæ. 28.  | tio, & bonorum oratio. 189.c.1          |
| Quilibet est causæ suæ malitiæ. 28.                     | Remedia super maleficiatis ad amorem    |
| C.2                                                     | vel odium. 184.c.1                      |
| Qui maleficium negant non credunt                       | Remedia contra quasdam occultas Dæ-     |
| Dæmones esse. 2.c.2                                     | monum infestationes. 208.c.1            |
| Qui per annum in excommunicatione                       | Remedia quædam iudici proponantur       |
| persistit velut Hæreticus condem-                       | ad veritatem cognoscendam. 249.         |
| permit vente pareness condem-                           | c.1                                     |
| nandus. 258.c.2<br>Quinque officia sensuum. 49.c.2      |                                         |
| Quinque onicia tennuum. 49.C.2                          | Remedia contra grandines & super in-    |
| Quinque causæ cur Deus flagellat.                       | menta maleficiata. 203.c.2              |
| 83.c.2                                                  | Remedia contra Incubos & Succubos.      |
| Quinque remedia liberandi obsessos.                     | 177.C.2.                                |
| 315.C.1                                                 | Remedium exorcisationis. 349.c.1        |
| Quinque modi impediendi Venerem.                        | Remedia Ecclesiastica duplicia. 183.    |
| 55.C.1                                                  | C.I                                     |
| Quinque regulæ, ad quas examinantur                     | Remedia illicita sunt, vel secundum     |
| ca quæ videntur superstitiosa. 206.                     | quid, vel simpliciter. 169.0.2          |
| C. 2                                                    | Remedia licita quomodo ab illicitis di- |
| Quinque personæ adsint in testium                       | scernuntur 185.c.2                      |
| examinatione. 229.c.2                                   | Remedia contra amores non proue-        |
| Quod multis videtur non potest om-                      | nientes ex maleficio. 285.c.1           |
| ninò falsum esse. 24.C.2                                | Remedia pro illis qui contra vim ges    |
| Quomodo Dæmones alliciantur car-                        | neratiuam maleficiuntur. 18 r.c. 1      |
| minibus, Musica, herbis. 38.c.2                         | Remediis Maleficorum sepè res in de-    |
| Quomodo Deus finat malum fieri.                         | terius eunt. 326.c.1                    |
| 90.C.1                                                  | Remedium Ecclesiasticum optimum.        |
| Oromodo probetur an aliqua fit male-                    | . 177.6.2                               |
| Quomodo probetur an aliqua sit male-<br>ficata. 149.c.2 | Remedium vanum toleratur. 176.          |
| Quo tempore sint faciende interroga-                    | C.I                                     |
| tiones. 249.c.2                                         | Res gesta de maleficiato obsesso. 141.  |
| dones,                                                  | C. I                                    |
| R                                                       | Repetitio omnis generis Maleficorum.    |
| K                                                       | 26 o.C. 1                               |
| Asia andomestionis Malefica-                            | Res gesta in Diœcesi Argentinensi, de   |
| R Atio condemnationis Malefica-                         | virginibus obsessis. 311.c.1            |
| Descriptions and Read for an house                      |                                         |
| Receptatores qui dicendi & an hære-                     | Res gesta Minor Basiler de Domone       |
| tici habendi fint. 295.c.2                              | Res gesta Minor Basilez de Dzmone       |
| Receptatores & fautores Maleficio-                      | in ferinio. 310.c.2                     |
|                                                         |                                         |

164.C.2

rum puniendos esse.

cet libero arbitrio. Regna an per astra mutentur. 31.

Refrænare appetitum venereum, subia-

Remedia pro à Dæmone obsessis sunt

Exorcilmi Ecclesia, confessio, sacra communio, locorum facrorum viliS

Rosa flos Veneris.

C'Acramentum quibus obsessis non fit dandum. 189.c.2 Sacramenta etiam ab ineptis administrari possunt. 200.C.2 Sacra

| Sacramentum circumgestare contra                                      | Sententia non nisi in conuictum aut                                 |
|-----------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| tempestates an licitum sit. 206.c.2                                   | sponte confessum fertur. 255.c.1                                    |
| Sacerdos frustra maleficiis virginem ad                               | Sententiandi formula contra præcisè                                 |
| amorem propellit. 186.c.1                                             | diffamatum. 261.c.1                                                 |
| Salices I.Maij incilæ, prælernant à Ma-                               | Sententia contra vehementer suspe-                                  |
| leficis. 204.c.2                                                      | ctum. 266.c.2                                                       |
| leficis. 204.c.2<br>Salomonis regis exorcismi. 351.c.1                | Sententiandi modus contra confessam                                 |
| Sancti etiam amore mulierum tentati.                                  | relapsam, sed pænitentem. 279.c.1                                   |
| \$ 2.C. I                                                             |                                                                     |
|                                                                       | Sententia hareticis poenitentibus dan-                              |
| Sanctius est mori, quam abnegare, vel<br>vesci idololatricis. 220.c.1 | da. ibid.                                                           |
|                                                                       | Sententiæ condemnatoriæ nullo die                                   |
| Sanctorum scientia excrescente etiam                                  | festo nec in tempus sunt ferendæ.                                   |
| artes Dæmonum excrelcunt. 12.c.2                                      | 280.C.1                                                             |
| Sanctorum intercessiones obsessos iu-                                 | Septem maleficia ad actum venereum                                  |
| uant. 348.0-2<br>S. Antonius in massa auri reperit Dæ-                | pertinentia. 46.c.2                                                 |
| S. Antonius in malla auri reperit Dæ-                                 | Septem, decem, viginti & triginta te-                               |
| monem. 61.c.2 S. Macharius curat virginem visam                       | stes aliquando in purgatione cano-                                  |
| S. Macharius curat virginem visam                                     | nica requiruntur. 262.c.1                                           |
| equam. 65.c.1                                                         | Septem modi quibus maleficia nocere                                 |
| Sanctus quidam petit quin que mensi-                                  | possunt. 314.c.1<br>Sex fines cur maleficia tela in ligna           |
| bus à Dæmone possideri humiliatio-                                    | Sex fines cur maleficia tela in ligna                               |
| nis causa. 345.c.1.2                                                  | crucis dirigant. 162.c.2                                            |
| Saluia putrefacta excitat tempestates.                                | Sexta feria dies ad crimina detegenda.                              |
| 9.C. 2                                                                | 250.C.I                                                             |
| Sanguis occisi hominis quare ad præ-                                  | Sex modis quibus Cacodæmon homi-                                    |
| sentiam interfectoris remanet. 10.                                    | nes possidet & lædit. 346.c.2                                       |
| C. 2                                                                  | Signatio credentium.                                                |
| Sanguinei sunt benigni. 30.c.2                                        | Signatio credentium. 195.c.2<br>Signum dignoscendi maleficium. 173. |
| Sapiens dominatur astris. 31.c.1                                      | C. I                                                                |
| Satan quomodo sit missus in cor ludæ.                                 | Siluani & Fauni cum mulieribus exti-                                |
| 347. C. I                                                             | A                                                                   |
| Satyri genus dæmoniorum. 21.c.2                                       | Simonis Magi artes. 21.c.1                                          |
| Saturnus dominatur plumbo. 135.c.1                                    | Simile à coloribus formicarum ad vitia.                             |
| Sententia ad continuandam torturam.                                   |                                                                     |
|                                                                       | Sine culps nife fub fit confe nome of                               |
| 2 45.c.1<br>Sententia diffinitiua absolutoria ad pœ-                  | Sine culpa, nisi subsit causa nemo est                              |
| nam purgationis canonicæ. 260.c.2                                     | puniendus. 83.c.1                                                   |
|                                                                       | Scopis aquam spargere excitat pluui-                                |
| Sententia Inper varium rerum ad quæ-                                  | am. 146.c.                                                          |
| stioni subliciendum. 26;.c.2                                          | Scutum fidei formatæ. 91.c.1                                        |
| Sententia interlocutoria ad quæstio-                                  | Solis virtus. 9.c.1                                                 |
| nem sübmittendam. 243.c.2                                             | Solitarij cum sunt prudentes magis                                  |
| Sententia abiolationis contra totaliter                               | secundum rationem loqui possunt.                                    |
| immunem. 261.C.1                                                      | 347.C.I                                                             |
| Sententia non feratur sub conditione.                                 | Somniorum apparitiones. 50.c.1                                      |
| 255.C.I                                                               | Somnia secundum complexiones. 36.                                   |
| Sententia diffinitiua quomodo feren-                                  | c.1                                                                 |
| da. 254.c.1                                                           | Somnia Maleficarum. ibid.                                           |
|                                                                       | Sortilegi                                                           |
|                                                                       |                                                                     |

| Sortilegi vel diuinatores duplices. 213.                                 | Tentatio cui non consentitur an sit                         |
|--------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| C.2                                                                      | peccatum. 322.c.1 Testes cogendi sunt in causis Ecclesia-   |
| Specula noua impuritatem contrahunt ex mulieris menstruatæ aspectu.9.c.2 | dicie                                                       |
| Stella cometa est impressio calida &                                     | flicis. 226 c.2 Testes pluries examinari possunt. ibid.     |
| fices                                                                    | Teffes duo grando (ver concerdes quid                       |
| stella in transitu D. Thomæ quomodo                                      | Testes duo quando sunt concordes quid                       |
| formata. ibid.                                                           | faciendum. 225.c.2 Testes singulares non sufficient in cau- |
| formata. ibid. Succubi ex maleficio immissi. 178.c. 1                    | la hærelis.                                                 |
| Succubus publicè in Concilio Con-                                        | fa hæresis. 226.c.2 Testes singulares qui sint. 225.c.1     |
| stantiensi se inter alias meretrices                                     | Testes falsi quomodo puniendi. 284.                         |
| prostituit. 339.c.x                                                      | c.I                                                         |
| Summariè & simpliciter procedatur.                                       | Tormenta continuanda non iteranda.                          |
| 254.C.2                                                                  | 245.0.2                                                     |
| Summæ Maleficæ & earum opera. 124.                                       | Tormenta non iterantur nisi superue-                        |
| C. 2                                                                     | niant indicia noua. ibid.                                   |
| Super actum venereum quare diabolus                                      | Transformatio Sathanæ in S. Siluanum                        |
| magis maleficia exercitet. 22.c.1.2                                      | Nazarenum Episcopum. 145.c.1                                |
| Superstitio quid sit. 206.c.2                                            | Traditur brachio seculari abiuratus de                      |
| Suspectus de vehementi generaliter                                       | hæresi vehementer,non autem leui-                           |
| abiuret. 258.c.2                                                         | ter tantum. 280.c.2                                         |
| Suspectus de maleficio nihil commo-                                      | Tradendus brachio seculari prius ordi-                      |
| dato dandum aut donandum. 205.                                           | ne est denudandus. 278,c.2                                  |
| C.1                                                                      | Transmutatio quotuplex. 132.c.1                             |
| Suspectide hæresi Malesicarum sunt in                                    | Tres species infidelitatis. 78.c.2                          |
| triplici genere. 256.c.1                                                 | Tres columnæ fidei Apostolicæ. 312.                         |
| Suspicio vehemens quæ sit & quomo-                                       | C.I                                                         |
| do tollatur. 257.c.1 Sulpicio Hæresis triplex. 256.c.1                   | Tres homines particulares in hominis                        |
| Sulpicio Hærelis triplex. 256.c.1                                        | natura. 343.c.2<br>Tredecim modi, quibus Maleficæ Ma-       |
| Sustinens excommunicationem per an-                                      | Tredecim modi, quibus Malencæ Ma-                           |
| num hæreticus habetur. 269.c.1                                           | leficas traducunt vel deserunt. 289.                        |
| T                                                                        | C.2                                                         |
| 1                                                                        | Tria attendat Iudex cùm delatus omnia                       |
| A citurnitatis * maleficium Haga-                                        | negat. 231.c.2 Tria genera hominis tuti à maleficiis.       |
| Aciturnitatis maleficium Haga-<br>noæ. 248.c. 1                          | 9 4.C.2                                                     |
| Taciturnitas in torturis vnde proficis-                                  | Tria præcipua vitia mulierum. 46.c. 2                       |
| catur. ibid.                                                             | Tria in rerum natura sunt quæ medium                        |
| Tam difficulter quæstionatur magus,                                      | tenere nesciunt, Lingua, Ecclesiasti-                       |
| quam exorcifatur obsessus. 243.c.2                                       | cus, & Fœmina. 40.c. 2                                      |
| Telonium impositum consulentibus                                         | Triplex Pæna Malefico irroganda. 238.                       |
| Maleficam. 174.c.1                                                       | C.I                                                         |
| Tempestates à Maleficis quomodo con-                                     | Triplex genus Incuborum. 177.c.2                            |
| citentur. 320.c.1                                                        | Triplex malum & bonum. 77.c.2                               |
| Tempestates adiurationibus quomodo                                       |                                                             |
| impediantur. ibid.c.2                                                    | aliena peccata. 81.0.2                                      |
| Templum Dei vnde simus. 339.c.2                                          |                                                             |
|                                                                          | ** 3 Vbi                                                    |
|                                                                          |                                                             |

#### V

| Bi maior culpa, ibi maior poena.                       |
|--------------------------------------------------------|
| Vbi granior est culpa maior vindicta                   |
| exerceatur. 165.c.1                                    |
| Veneratio magistratus eneruata male-                   |
| ficia. 320.C.1                                         |
| ficia. 320.c.1<br>Veritatem multi faterentur nisi metu |
| mortis retraherentur. 244.c.2                          |
| Verbum Dei non minus quam corpus                       |
| Christi. 135.c.2                                       |
| Weste liuida ad modum scapularis mo-                   |
| nachi induitur abiuratus. 272.c.1                      |
| Vestes non expendæ sunt illis quæ ab                   |
| incubo vexantur. 338.c.2                               |
| Vetula quatuor Abbates interimens                      |
| amore. fo.c. 2                                         |
| Vetularum aspectus & colloquia amo-                    |
|                                                        |
| Vetularum aspectus venenosus. 13.c. 2                  |
| Vilia non sunt scienda. 69.c.2                         |
| Vinum quomodo maleficæ comparent.                      |
| 1 5 8.c.1                                              |
| Vindicta triplex. 335.c.2                              |
| Violenta suspicio ad condemnationem                    |
| fufficit, & est duplex. 256.c.1                        |
| Viri plus maleficiuntur, quam fæminæ.                  |
| 181.c.2                                                |
| Virtus Angeli ibi est vbi operatur.131.                |
| C. I                                                   |
| Virgo Iohanna (quam Galli Ieanne pu-                   |
| celle vocant) exorta in Episcopatu                     |
| Coloniensi. 332.c.2                                    |
| Virgo Iohanna Bohemis Hussiis bel-                     |
| lum denunciat, sed incassum. 333.                      |
| C.1                                                    |
| Virtus sensitiua an sit dignior nutriti-               |
| на. 54.с.2                                             |
|                                                        |

| A.J                                                                         |
|-----------------------------------------------------------------------------|
| Vi crucis Dauid cythara pulfans Da-<br>monem abegit. 40.c.1                 |
|                                                                             |
|                                                                             |
| Vis aquæ benedictæ. 107.c.1                                                 |
| Vis salis benedicti. 96.c.2                                                 |
| Vis tituli crucis. 97.c.1                                                   |
| Visu maleficia immittunt Malefica.                                          |
| 247.C. I                                                                    |
| Vis verbi Benedicite. 179.c.2                                               |
| Verum & Ens convertuntur. 53.c.1                                            |
| Vnguenta ex carnibus infantum. 114, c.2                                     |
| Voces fæminarum sunt mortiferæ.45.                                          |
| C. I                                                                        |
| Voluntas recipit obiectum suum ab in-                                       |
|                                                                             |
| tellectu suo ratione boni. 54.c.1                                           |
| Voluntas hominis soli Deo subiacet.                                         |
| ibid.                                                                       |
| Voluntas regitur à Deo, sicut intelle-                                      |
| ctus ab Angelo. 53.c.1                                                      |
| Voluptas carnalis effœminat. 321.c.1                                        |
| Voluptates inebriant mentes. 324.c.2                                        |
| Vulgaris licita canonica purgatio, 233.                                     |
| C·I                                                                         |
| Vt cinis facilè in lutum coalescit, hu-                                     |
| more profusus, sic homo peccatori                                           |
| sociatus facile peccat.                                                     |
| fociatus facile peccat. 339.c.2<br>Vtilitates ex maleficiis pulsis emergen- |
| tes. 320.c.2                                                                |
| Vxor quando propter suspicionem for-                                        |
| nicationic poffic dimitri                                                   |
| nicationis possit dimitti. 256.c.1                                          |
| Vxor Loth à Diabolo fuit conuersa in                                        |
| statuam salis. 59.c.1                                                       |
|                                                                             |

Z

Oroastres artis Magicæ & Mathematicæ primus inuentor.
112.c.2



# AVCTORES

### EX QVIBVS HOC OPVS desumptum est, & ab Auctoritate citati.



IONYSIVS Areapagita. Ioann. Chrysosto-Ioan Cassianus.

Heraclides. Hilarius. Augustinus. 4 Gregorius Papa primus. Isidorus Episc. Hispaniensis Itinerarium Clementis.

Remigius. Albertus Magnus. Thomas Aquinas. Bernardus Abbas. Bonauentura Cardin. Antonius Archiep. Florent. Petrus de Bonauentura. Petrus Damianus. Nicolaus de Lyra. Glossa ordinaria. Paulus Burgensis. Magister Historiarum.

Magister Sententiarum. Vincentius Beluacensis. Guilielmus Parisiensis. Petrus de Palude. Petrus de Taranthafia.

Guido Carmelita. Alexander de Ales. Ioan. Nider. Rabbi Moyses.

Compendium Theologica veritatis.

Vitæ sanctorum Patrum. Concilia.

Iura Canonica.

Boctius. Hostiensis.

Gratianus.

Thomas Brabantinus.

Raymundus.

Vbertinus.

Goffredus.

Cæsareus.

Bernardus.

Mich. Pselus.

Martinus Planstch.

Actesanus de Ast.

Bartholomæus de Spina.

Ioan. Franciscus Picus Mirandolanus,

Constantinus Parentinus,

Iacob Sprenger.

Henricus Institor.

Bernard. Basin.

Viricus Molitor.

Ioan. Gerson.

Thom.

# INDEX AVCTORVM.

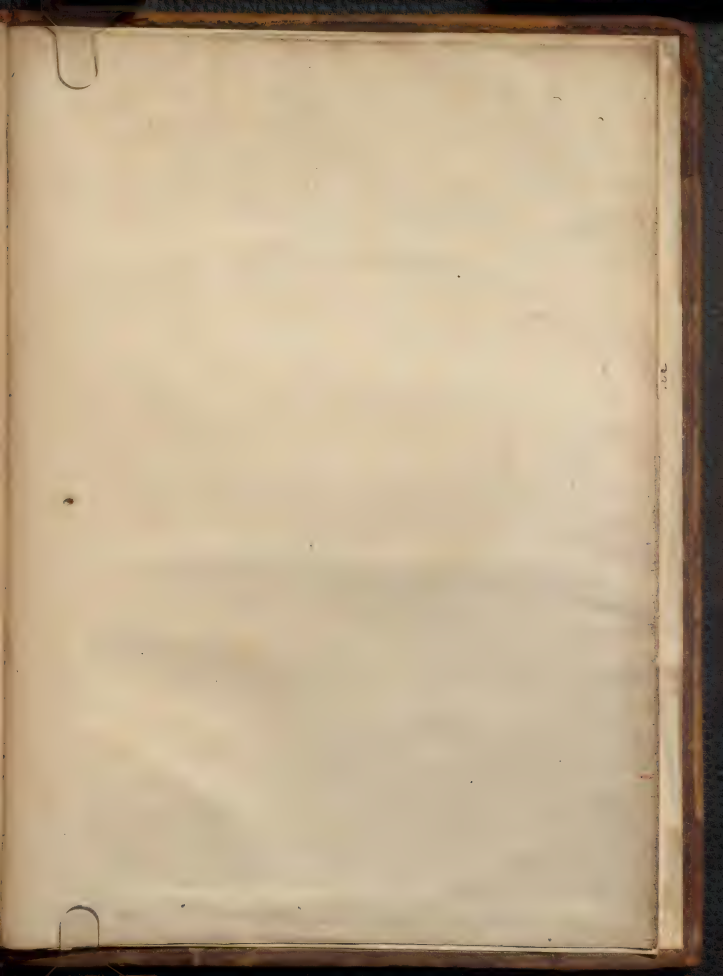
Thom. Murner.
Ioan. Laur. Ananiæ.
Paul. Gryllandus.
Bernard. Comensis.
Franc. Penna.
Ioan. Franc. Leo.

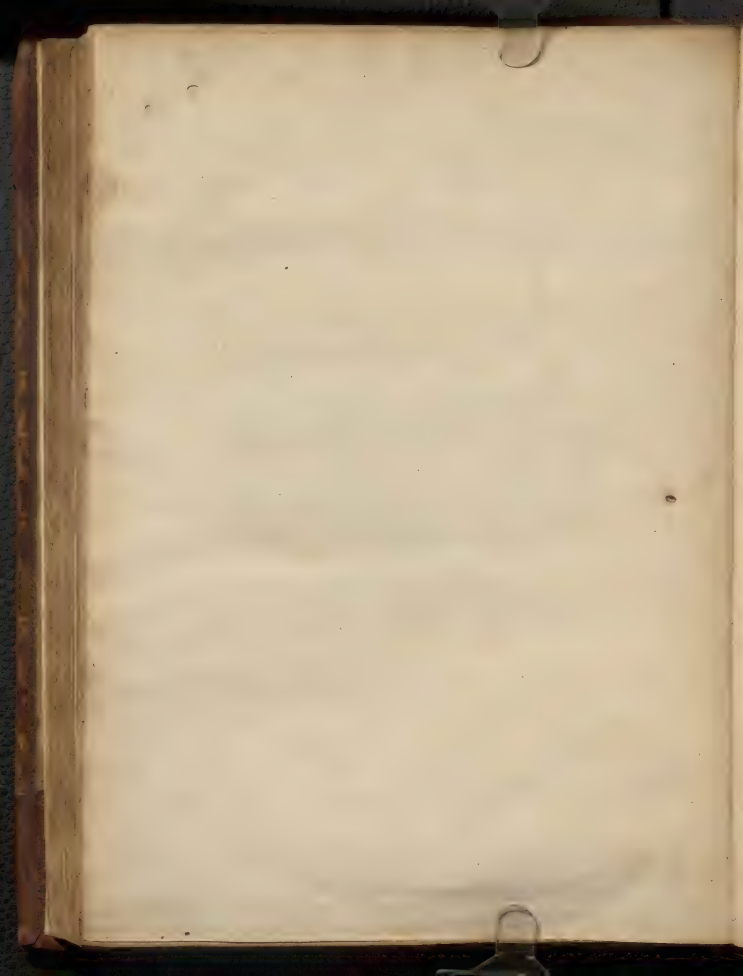
Ambrosius de Vignate.
Alij etiam sunt (Amice Lector) quicquid auxilij Malesicorum, & Damonis naturæ cognitionem appetentibus præstare valeant: tuo calculo relinquimus diiudicandum.

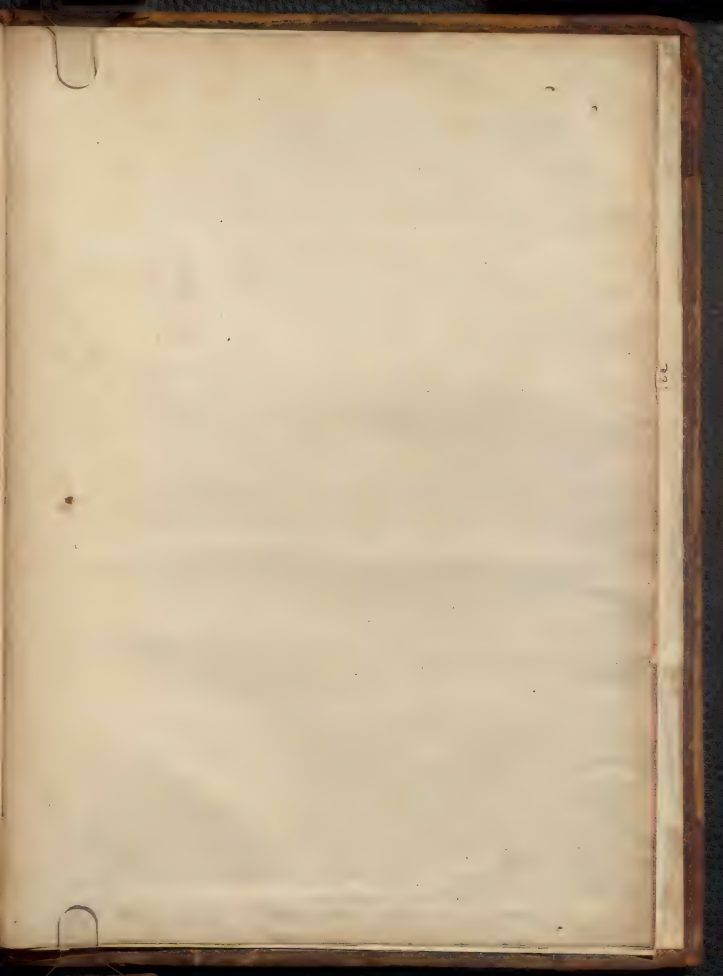
FINIS TOMI PRIMI.

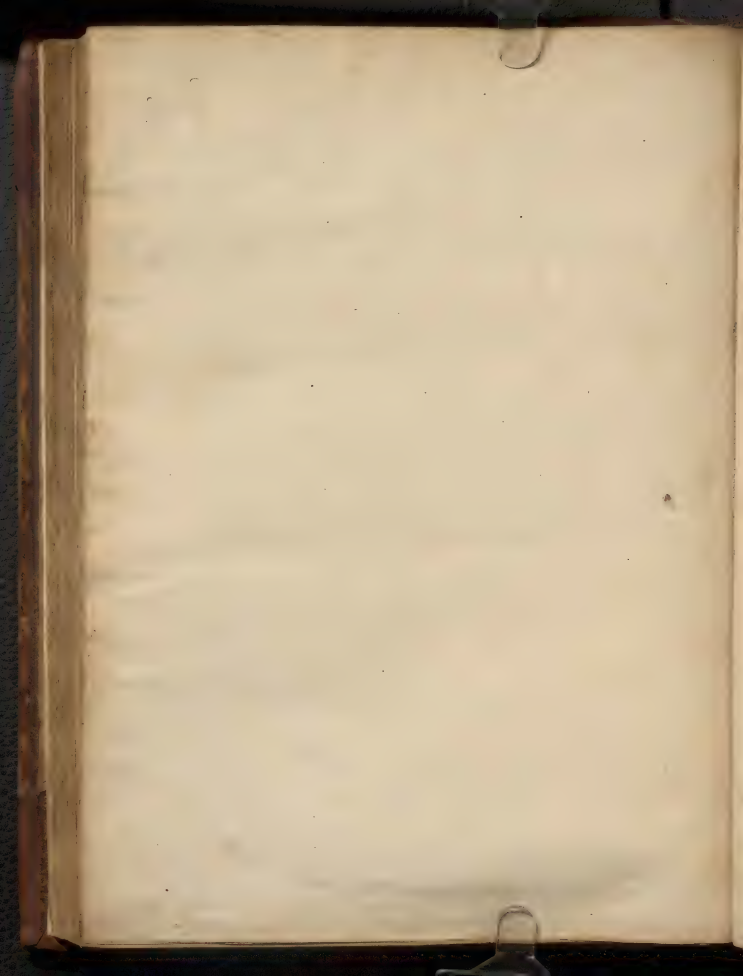


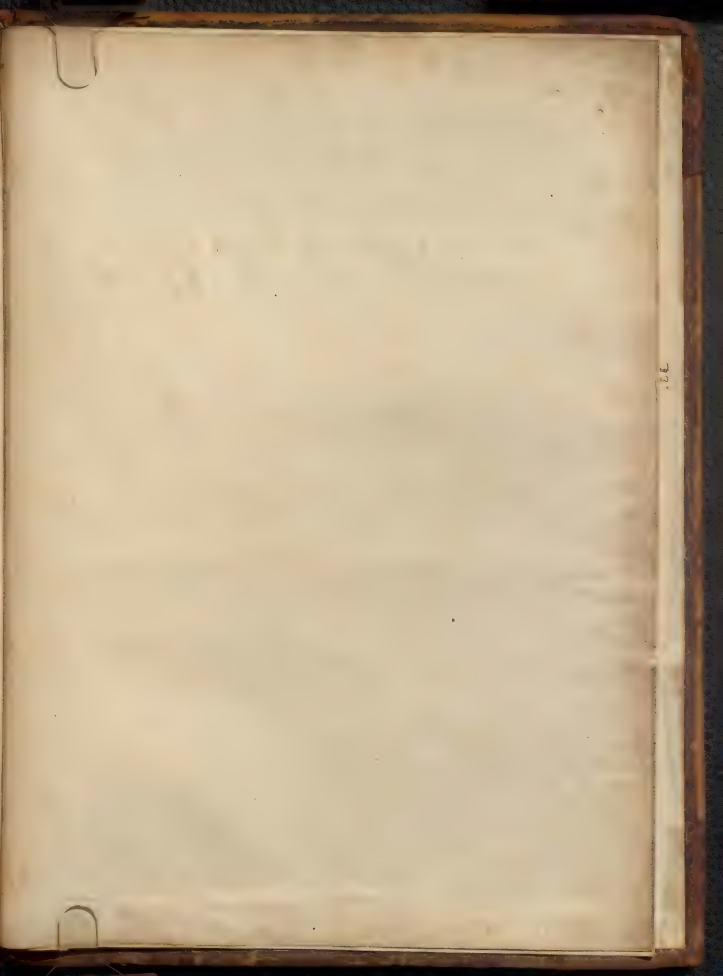
3



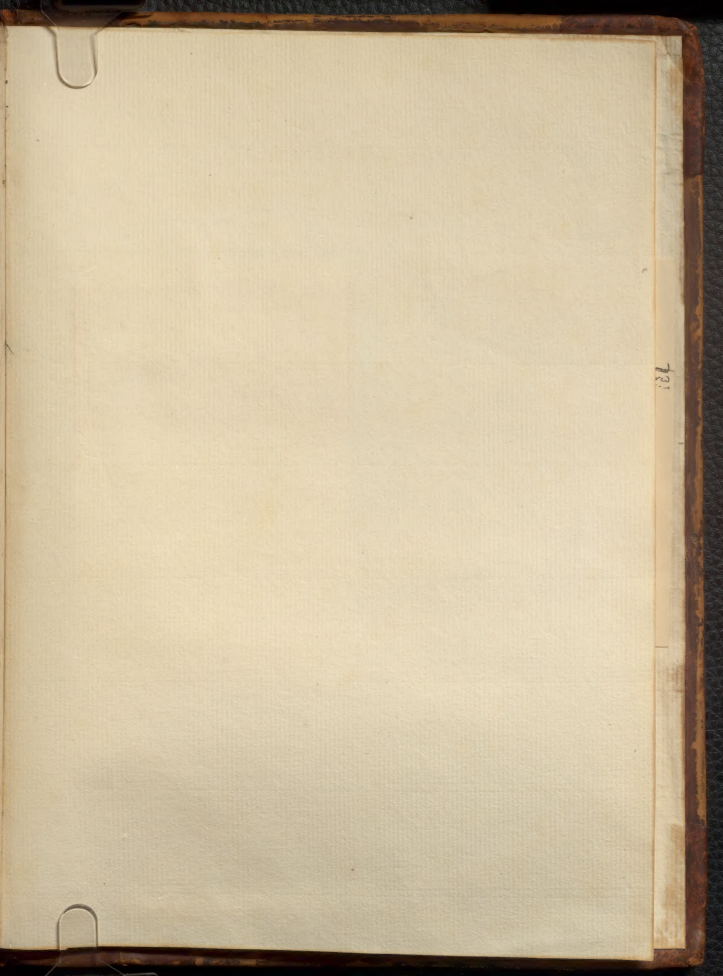








Wanted to the analysis of Harris of Andre States The second of the second of the second Somers they to.



3315 - P.4.3.

MALLEUS MALEFICARUM. Translated with an Introduction, Bibliography, and Notes by the REV. MONTAGUE SUMMERS. 121×8, xlv. +278 pp. John Rodker. 35s. n.

Pp. John Rodker. 35s. n.

This work was a very popular manual of witchcraft. It first appeared in Latin, at an uncertain
date—probably in the eighties of the fifteenth century. It was often re-edited, the last edition being
as late as 1669. It is a learned, dull, and nauseating
record of gullibility. As reflecting the outlook of
the age, its translation is perhaps justifiable. The
editor displays a noteworthy capacity for holding
beliefs that have been generally abandoned. His
introduction is confused and ill arranged.

mers, alphonous foreph-hange augustus Montague, M.A. (
This coll. 0400.), F.R.S.L.,

b. 1880., producer of old

plays, dubbler in the oranlet,

priors in boho's boho among
his many Recreations.

"talking to intelligent dogs," bc.

Vol. 3. Malleus. 3315. DÆ MON ASTIX, [SIC] 20'3' sen adversus/daemones et maleficos,/ 286 Malleus Maleficarum. Translated with an introduction, bibliography and notes by the Montague Summers. Lond., 1928. With portr. Cloth. — Limited edition. hr. antis. [Hahlung] and: Cat. 48, 1928. #21840 Vniversi Jeris ad USVM | presentim exorcestorum Conciunati, Tomus terlus. Lugi. Bouregt. MDE KIX B. M. copy. Churched by A.F.F., 31. vii. 28.

Osker Room K89m 1669 V.1 = pt, 1-2 # 63640591

